Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)
Heft: 7-8
Artikel: Weg und Herz : Lehre mich, o Herr, deinen Weg, dass ich wandle in

deiner Wahrheit ; erhalte mein Herz bei dem einen, dass es deinen
Namen furchte (Ps. 86, 11)

Autor: Balscheit, Bruno
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139515

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

| Weg und Herz

Lehre mich, o Herr, deinen Weg, daf} ich wandle in deiner Wahrheit;
erhalte mein Herz bei dem einen, daf} es deinen Namen fiirchte. Ps. 86, 11

Dafl es einen Weg gibt fiir den Menschen, eine Menschengemein~
schaft, eine Epoche der Zeit, ist keine Selbstverstindlichkeit. Darum be~
gegnet man der Weglosigkeit &fter als den Wegen. Darum suchen Men~
schen, Vélker, Gruppen, Zeiten ihr Gliick eher in dem, was das Gegen~
teil des Weges ist. Das Gegenteil des Weges lebt dort, wo man stehen
bleibt. Das Verharren an einem Punkte, das innerliche Fertigsein, diese
Haltung der materiell oder geistig oder moralisch Besisenden ist so dem
Wege und den Wege suchenden Menschen und Zeiten entgegengesett.
Und es ist ein — wohl triigerisches — im Grunde aber doch lockendes
Gliick, irgendwo und irgendwie fertig sein zu diirfen, irgendwie mit
einer ererbten oder gefundenen Parole, mit einer auswendig gelernten
oder abgelesenen Formel sich vom unbequemen Suchen und Vorwirts~
tasten auf neuen Wegen dispensieren zu diirfen.

Dieses Stehenbleiben der Menschen oder der Zeiten kann auch die
Form eines ewigen Kreisens annehmen; auch der Kreis ist ein Gegenteil
des Weges, Das sich im stindigen Kreisen bewegende Einzelleben, der
immer zu den gleichen Punkten zuriicklenkende Zeitenkreis, beide bie-
ten wohl ein von Neurosen und Krisen gezeichnetes Bild, beide sind aber
nicht ohne Verheiflung und Lockung; der ewig um sich selber, um seine
Probleme kreisende Mensch ist wohl nicht ohne Last und ohne Leid,
- aber ohne die schwere Last des Vorwirtsschreitens und Wegsuchens; die
im Kreislauf sich bewegende Zeit ist wohl erfiillt von Klagen und Tra~
nen, verheiflt aber als lockende Seligkeit eine wohlig einschlifernde
Midigkeit.

Auch das Treiben in allen Winden, das ziellose Schwimmen auf trii~
ben Chaosgewissern gehdrt zum Gegenteil des Weges. Treiben mit den
Winden und Schwimmen mit den Strdmungen, die aus den diisteren
Griinden steigen, ist ein dem Kreislauf verwandtes Gliick. Wo es ge~
sucht wird, da nimmt das Menschenbild die hifiliche Prigung des Op-~
portunismus an, da beginnen die Zeiten der lirmenden Scharlatane, da
lenkt eine Welt aus den Tagen der Schépfung zuriick zu den Tagen der
die Erde bedeckenden Urflut.

Daf} es — mag die Weglosigkeit in allen ihren Formen noch so ver~
heiflend locken — einen Weg gibe, das gehsrt zum zentralen Inhalt der
biblischen Botschaft. Fremd und steil erhob sich so aus der Geschichts~
betrachtung der altorientalischen Umwelt die Botschaft Altisraels, dafl
das Volk einen Weg habe. Darum darf dieses Volk weder stehen noch
kreisen, noch schwimmend treiben, es mufl wandern, getreu seinem Ut~
sprung und getreu der Verheiflung, es mufl aus der Heimatlosigkeit in
eine Heimat wandern, es mufl auf grofler geistiger Wanderschaft die
- ihm gegebenen Gebote und Verheiflungen in die Sprache immer neuer

273



Zeiten {ibersetsen, es muf} einen groflen Bogen schlagen zwischen dem
_ géttlichen Morgen, an dem seine Geschichte begann und der gdttlichen
Zukunft, auf die seine Geschichte zielt. Und wenn das Volk seinen Weg
hat, dann hat auch der Mensch als Glied dieser Gemeinschaft den seinen.
Der dunkle Morgen, an dem ihm selber unverstandlich und ungewollt
sein Leben begann, und der dunkle Abend, an dem dieses Leben ins un~
verstandene Dunkel miindet, sind nun nicht mehr getrennte, unverbun-~
dene Punkte, die nichts miteinander zu tun hitten; auch dieser Mensch
hat einen Bogen zu schlagen, hoch gewdlbt und in oft feindliche Liifte
gespannt, einen von Wolken umhangenen und von jihen Stiirzen be~
drohten Bogen, der immer sein eigener Bogen sein muf}. Und haher hin-
auf noch in feindliches Dunkel, niher hinan an Geheimnisse und Ritsel
- wdlbt sich der hohe Bogen der Zeit, fiir die es nun auch kein Stehen und

Kreisen und Treiben mehr, wohl aber einen Weg gibt, der von den An-
fingen der Zeit hiniiber in ihre géttliche Vollendgt'mg sich baut. _

Audch, dafl der Mensch ein Herz habe, ist keine Selbstverstindlichkeit.
Denn das Herz ist hier nicht nur das kérperliche Organ, es ist vielmehr
die Mitte des Lebens, um die herum die Lebensriaume sich gruppieren.
Der Gegensats zum Herz ist nicht einfach die Herzlosigkeit im gewShn~
lichen Sinne des Wortes, sondern vielmehr die Zerrissenheit, die chao-
tische Unordnung eines Lebens ohne Mitte. Und wie unsere Stidte und
Dérfer heute keine Mitte mehr haben, um die herum sie sich organisch
gliedern, wie unser Weltbild heute keinen Himmel {iber sich und keine
Hslle unter sich hat, so hat der Mensch dieser Zeit kein Dach und keinen
Himmel, weil er keine Mitte hat. Darum iiberschwemmt eine grofie
synkretistische Flut die geistige Welt unserer Tage, darum ist das Welt-
bild der Gebildeten wie vor allem der Halbgebildeten ein grofler Salat,
aus den Friichten aller fiinf Erdteile gemischt. Darum auch haben wir
Plag fiir Christus und Mammon und tausend Ismen zugleich.

Steil und fremd in diese Formlosigkeit hinein ragt die Botschaft der
Bibel vom Herzen, von der Personhaftigkeit des Menschen. Es waren
wohl die prophetischen Geister Israels, die, unter dem harten Zugriff
der gdttlichen Hand, zuerst ihre innere Einheit verspiirten, die Mitte
Gottes in threm Leben.

Immer, wenn man etwas davon vernommen hat, dafl Mensch und
Volk und Zeiten einen Weg haben, und dafl der Mensch eine Einheit
sei, sucht man nach Orientierungspunkten, die die Orientierung er~
leichtern. Irgendwann einmal heben wir Menschen, die wir etwas da~
von gemerkt haben, dafy Stehenbleiben, Kreisen, Treiben und Zerrissen-
sein uns verwehrt sind, unsere Augen auf zu Bergen, von denen wir
Hilfe erwarten. Wir haben es als solche Menschen vielleicht gelernt, dafl
die Hilfe von irgendwelchen Héhen kommen muf}, wir vertrauen viel-
leicht nicht mehr auf das Niedere, weder auf die brutale Gewalt, noch
auf die Demagogie, noch auf die Diktatur des Geldes. Wir suchen grs-
Rere Hohen, schauen aus nach Geist und Schdnheit, nach Charakter und

274



Wahrheit. Haben wir aber damit den Weg gefunden? Kommt von sol-
chen Hohen wirklich immer die erwartete Hilfe? Auch Berge k&nnen
stiirzen, und der zu den Bergen nach Hilfe ausschauende Mensch ist nie
und nirgends davor sicher, daf} dieser Berg thn nicht unter sich begribt.
Wenn die Hohenziige der geistigen Landschaft die einzigen Orientie~
rungspunkte sind, was bleibt dann {ibrig, wenn die Bergstiirze kommen?
Woas bleibt iibrig, wenn ein Einzelschicksal unter unverstehbarem Schlag
zusammenbricht, ein Menschenleben vielleicht, das gerade nach den
Hohen schaute, wihrend ungezihlte andere, die nur im Triiben schwam-
men, ungeschlagen, ungetroffen bleiben? Was bleibt {ibrig, wenn iber
eine Zeit, in der die Besten — enttiuscht von der nackten Gewalt, der
Demagogie und dem Reiche Mammons — nach den geistigen Héhen aus~
schauen ilmten, wie eine Lawine, wie eine Sturmflut, wie ein Erdbeben,
ein neuer Wahnsinn alles verwiistend hineinbricht?

Oft bleibt dann nichts iibrig als ein Fluch, den der Mensch zu den
Hgahen hinschleudert, die ihm helfen sollten und doch nicht helfen konn~
ten. Der Nihilismus unserer Zeit ist ein solcher Fludh, aus vielen ent~
tiuschten Herzen zu den Idealen, den groflen Worten und Gedanken,
auf die man einstmals hilfesuchend blickte, hingeschleudert. Aber haben
diese Hohen wirklich diesen Fluch verdient? Liegt der Fehler an ihnen?
Liegt er nicht im Grunde viel tiefer, dort nimlich, wo der Mensch das
Vorletste mit dem Letsten, die sichtbaren Héhen mit dem unsichtbaren
Gott verwechselt? Davon hat der unbekannte Psalmdichter Israels etwas
gewufdt, der als wegsuchender Mensch in einer wohl weglosen Zeit ge~
schrien hat: «Lehre mich, o Herr, deinen Weg.» Er hat sich nicht mehr
den vorleiten Orientierungen zugewendet, sondern hat den letsten
kithnsten Sprung getan. Er hat gewufit, dal Mensch und Volk und Zeit
nur dann einen Weg, einen wirklich neuen Weg, ihren Weg finden,
wenn sie sich auf den Weg Gottes ausrichten. Gerade darum konnte ja
die Bibel so stark vom Weg des Volkes und der Menschen zeugen, weil
ihr Gott kein in der Ewigkeit ruhender, sondern ein seinen Weg gehen-
der und sein Reich bauender Gott ist.

Der Schrei des Menschen: «Lehre mich, o Herr, deinen Wegls ist
freilich ein Schrei, den entweder der Wahnsinn oder dann der Glaube
tut; denn der Weg Gottes ist weder ein Spaziergang, noch ein sieghafter
Triumphzug. Es ist vielmehr der Weg, auf dem Gott das trotsige oder
heuchlerisch versteckte Nein der Menschen findet. Es ist der Weg, der
erst durch Krippe und Kreuz hindurch zur Auferstehung fithrt. Diesen
Weg wird man wohl immer neu zu erkennen lernen miissen. Wer aber
auf ihn hinschaut, bleibt selber auf dem Wege, auch wenn die Bergstiirze
kommen, bleibt auf dem Wege, sowie der mit dem Engel ringende
Jakob auf dem Wege blieb, oder wie Hiob, der, als sein Bergsturz sein
Glick begrub, dennoch dem Rat seiner Frau widerstand, die ihm zurief:
«Fluche Gott und stirb.» ' :

Wer, um selber von der Weglosigkeit oder vom Nihilismus befreit

275



zu werden, auf den Weg Gottes hinschaut, sich von ihm selber iiber die~
sen Weg belehren 148t, wird es freilich wohl gerade erleben miissen, dafl
sein eigener Weg irgendwo ein wenig dem Kreuzweg Gottes zu gleichen
beginnt. Darum kann nur der Wahnsinn oder der Glaube einen solchen
Wunsch hegen, der Wahnsinn chne zu wissen, was er tut und der
Glaube, ohne zu fiirchten, was er weil.

Dieser Blick auf den Gottesweg ist auch das einzige Mittel, um das
Herz, die Einheit der Person zu erhalten. Diese Einheit nimlich ist am
meisten und zutiefst bedroht durch die vielen Angste, die wie stiirmische
Winde iiber die Zeiten wehen. Diese Angste zerreiflen das Wesen des
Menschen, jagen seine einzelnen Teile in die verschiedensten Richtun~
gen. Manchmal ist man versucht zu meinen, die Summe aller Angste
bleibe zu allen Zeiten die gleiche. Denn die Angst des Urmenschen vor
Wetter und Tier, vor unbekannten Geriuschen und Formen, diese Angst
des Wilden, {iber die wir zivilisierte Menschen einmal {iberlegen zu
lacheln gelernt haben, ist sicher im Grunde nicht viel gréfier gewesen,
als die Angst eben dieses zivilisierten Menschen vor Not und Ungliidk,
vor Krieg und Grauen. Ja, vielleicht ist sie insofern noch grdfier, als eben
dieser zivilisierte Mensch vor allem noch die Angst vor dem Alleinsein
mit sich selber kennt. Diese vielen, die Einheit zerreiflenden, das Herz
betdrenden oder zerstdrenden Angste werden dadurch niemals aufge~
hoben, dafl man so tut, als habe man keine Angst. Gerade in scheinbar
heroischen Zeiten ist die Angst das einzig Reale. Die scheinbar so todes~
mutigen und den Tod verachtenden rdmischen Gladiatoren, die als Tod~
geweihte ihren Cisar griifiten, hatten ja wohl nur die Todesangst durch
die Angst vor dem Angsthaben und Angstzeigen {iberwunden. Und
wenn die Angst die privaten wie die &ffentlichen Entscheidungen be~
stimmt, wenn sie in den V&lkern — und wahrhaftig nicht nur in den
diktatorisch regierten V&lkern — das freie Wort vernichtet, wenn sie das
Klima bestimmt, in der die heutige Generation lebt und stirbt und in der
die kommende aufwichst, dann ist eine gewaltige Zerstdrung der Ein-
heit des Menschen, eine furchtbare Vernichtung der Herzen am Werke.

Der unbekannte Psalmendichter hat mit seinem Ruf: «Erhalte mein
Herz bei dem einen, daf ich deinen Namen fiirchtels die einzige Hilfe
gegen diese furchtbare Zerstdrung ergriffen. Er besiegt die Lebensangst
durch die Gottesfurcht. Und Gottesfurcht heifit hier: Wissen, was man
zu verlieren hat. Israel hatte den Segen Abrahams zu verlieren: Du
sollst zum Segen werden fiir alle Geschlechter der Erde. Die Christen~
heit hat den Auftrag, Salz und Licht der Welt zu sein, zu verlieren. Da~
durch werden die vielen die Zeit durchschwirrenden Angste nicht aus der
Welt geschafft, sie verlieren aber ihre verwirrende Gréfle und ihre alles~
bestimmende Gewalt. Der vor den Namen Gottes gefiihrte und gestellte
Mensch ist vor ein einziges grofies Du gefiihrt, neben dem die vielen
gernegroflen anderen Gréflen erst wieder thre rechten Proportionen be-
kommen, die Gedanken und Ideale, die Worte, Hoffnungen und Angste!

276



Die tiefe Sehnsucht unserer Herzen nach einer geformten, echt ge-~
prigten Welt mit rechten Proportionen, diese Sehnsucht, die etwa dann
in uns aufsteigt, wenn wir aus der Form~ und Gesichtslosigkeit unserer
heutigen Stidte und Dérfer in ein altes Dorf oder in ein noch gotisches
Stadtchen treten, findet durch keinen krampfhaften Rudk nach riickwirts
eine Erfiillung. Jede Romantik ist immer nur Traum von Erfiillung, nie~
mals Erfiillung selber. Diese selber muf} echt sein, muf} fiir jede Zeit in
ihrer besonderen Weise kommen.

Weg und Herz, die so als Rettung iiber Menschen und Zeiten stehen,
weldhe das Fertigsein, Kreisen und Zerrissensein als ihr letstes grauen~
haftes Schicksal kennen, sind zuletst auch die Rettung der Wahrheit.
Was ist doch die Wahrheit in solchen Zeiten fiir eine arme Sache! Kleine
Teilwahrheiten streiten gegeneinander. Gerade darum, weil der Mensch
merkt, wie leicht sich Teilwahrheiten und Propaganda miteinander ver~
mischen, ist er geneigt, dem achselzuckenden Pilatus Recht zu geben.
Wenn die nationalen und konfessionellen Wahrheiten einander be-~
kimpfen, dann ist auch beim Menschen der absolute Nihilismus nur allzu
verstindlich. Die echte Wahrheit, von der die Bibel zeugt, ist aber nie-
mals ein menschlicher Besits. Darum redet der Psalmendichter von der
Woahrheit Gottes. In ihr soll wandeln, wer einen Weg und seine Per-
sonlichkeit gefunden hat. Gottes Wahrheit ist, dal} er sein Reich baut.
Weil das zu jeder Zeit geschieht, ist keine noch so dunkle Zeit von die~
ser Wahrheit getrennt. Auf dem Feld der Ideologien freilich wird die
Woahrheitsfrage nie entschieden. Umgekehrt werden die Ideologien von
der Wahrheit Gottes aus, vom Glauben an den sein Reich bauenden
Gott her gerichtet.

Wollte man dieser Zeit und den von ihr geformten Menschen nur
Ideoclogienwahrheiten bringen, so wire das wohl ein t&richtes Unter~
fangen. Viel Gréfleres hat diese Zeit nédtig, und viel Gréfleres darf ihr
gebracht werden: Die grofle Verwandlung, welche die so gerne stehen-~
bleibenden, ins tierische Treiben oder ins pharisdische Besitzen abglei-
tenden Menschen zu Wegsuchern und Wanderern macht und die zer~
rissenen, atomisierten Seelen zu Einheiten werden 146t und damit die
Wahrheit rettet. Dort beginnt diese Verwandlung, wo man den Herrn
des Weges kennt. Dort beginnt der Weg, wo man an den Weg dieses
Herrn glaubt, dort beginnt die Wahrheit, wo man sich von seiner
Wabhrheit richten lafit. Wahrend Ideologien die Triimmer der Welt —
die geistigen wie die greifbaren — nur verhiillen, vermag diese Ver~
wandlung den tiefsten Hunger der Zeit zu stillen, den Hunger nach
einer neuen Schdpfung. Wenn es wieder Wege und Herzen gibt, Wege
durch die Geschichte, hohe Bsgen, die sich runden und Lebensriume, die
zur Einheit werden, dann greift eine schaffende Hand in die weg~ und
herzlose Zeit und gibt ihr — vielleicht unter vielen Schmerzen — ein
neues Gesicht und eine echte lebendige Prigung. Bruno Balscheit

277



	Weg und Herz : Lehre mich, o Herr, deinen Weg, dass ich wandle in deiner Wahrheit ; erhalte mein Herz bei dem einen, dass es deinen Namen fürchte (Ps. 86, 11)

