
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 7-8

Artikel: Weg und Herz : Lehre mich, o Herr, deinen Weg, dass ich wandle in
deiner Wahrheit ; erhalte mein Herz bei dem einen, dass es deinen
Namen fürchte (Ps. 86, 11)

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weg und Herz
Lehre mich, o Herr, deinen Weg, daß ich wandle in deiner Wahrheit;
erhalte mein Herz bei dem einen, daß es deinen Namen fürchte. Ps. 86,11

Daß es einen Weg gibt für den Menschen, eine Menschengemeinschaft,

eine Epoche der Zeit, ist keine Selbstverständlichkeit. Darum
begegnet man der Weglosigkeit öfter als den Wegen. Darum suchen
Menschen, Völker, Gruppen, Zeiten ihr Glück eher in dem, was das Gegenteil

des Weges ist. Das Gegenteil des Weges lebt dort, wo man stehen
bleibt. Das Verharren an einem Punkte, das innerliche Fertigsein, diese

Haltung der materiell oder geistig oder moralisch Besitzenden ist so dem

Wege und den Wege suchenden Menschen und Zeiten entgegengesefet.
Und es ist ein — wohl trügerisches — im Grunde aber doch lockendes
Glück, irgendwo und irgendwie fertig sein zu dürfen, irgendwie mit
einer ererbten oder gefundenen Parole, mit einer auswendig gelernten
oder abgelesenen Formel sich vom unbequemen Suchen und Vorwärtstasten

auf neuen Wegen dispensieren zu dürfen.
Dieses Stehenbleiben der Menschen oder der Zeiten kann auch die

Form eines ewigen Kreisens annehmen; auch der Kreis ist ein Gegenteil
des Weges. Das sich im ständigen Kreisen bewegende Einzelleben, der
immer zu den gleichen Punkten zurücklenkende Zeitenkreis, beide bieten

wohl ein von Neurosen und Krisen gezeichnetes Bild, beide sind aber
nicht ohne Verheißung und Lockung; der ewig um sich selber, um seine
Probleme kreisende Mensch ist wohl nicht ohne Last und ohne Leid,
aber ohne die schwere Last des Vorwärtsschreitens und Wegsuchens; die
im Kreislauf sich bewegende Zeit ist wohl erfüllt von Klagen und Tränen,

verheißt aber als lockende Seligkeit eine wohlig einschläfernde
A4üdigkeit.

Auch das Treiben in allen Winden, das ziellose Schwimmen auf trüben

Chaosgewässern gehört zum Gegenteil des Weges. Treiben mit den
Winden und Schwimmen mit den Strömungen, die aus den düsteren
Gründen steigen, ist ein dem Kreislauf verwandtes Glück. Wo es
gesucht wird, da nimmt das Menschenbild die häßliche Prägung des
Opportunismus an, da beginnen die Zeiten der lärmenden Scharlatane, da
lenkt eine Welt aus den Tagen der Schöpfung zurück zu den Tagen der
die Erde bedeckenden Urflut.

Daß es — mag die Weglosigkeit in allen ihren Formen noch so
verheißend locken — einen Weg gäbe, das gehört zum zentralen Inhalt der
biblischen Botschaft. Fremd und steil erhob sich so aus der
Geschichtsbetrachtung der altorientalischen Umwelt die Botschaft Altisraels, daß
das Volk einen Weg habe. Darum darf dieses Volk weder stehen noch
kreisen, noch schwimmend treiben, es muß wandern, getreu seinem
Ursprung und getreu der Verheißung, es muß aus der Heimatlosigkeit in
eine Heimat wandern, es muß auf großer geistiger Wanderschaft die
ihm gegebenen Gebote und Verheißungen in die Sprache immer neuer

273



Zeiten übersefeen, es muß einen großen Bogen schlagen zwischen dem
göttlichen Morgen, an dem seine Geschichte begann und der göttlichen
Zukunft, auf die seine Geschichte zielt. Und wenn das Volk seinen Weg
hat, dann hat auch der Mensch als Glied dieser Gemeinschaft den seinen.
Der dunkle Morgen, an dem ihm selber unverständlich und ungewollt
sein Leben begann, und der dunkle Abend, an dem dieses Leben ins
unverstandene Dunkel mündet, sind nun nicht mehr getrennte, unverbun-
dene Punkte, die nichts miteinander zu tun hätten; auch dieser Mensch
hat einen Bogen zu schlagen, hoch gewölbt und in oft feindliche Lüfte
gespannt, einen von Wolken umhangenen und von jähen Stürzen
bedrohten Bogen, der immer sein eigener Bogen sein muß. Und höher hinauf

noch in feindliches Dunkel, näher hinan an Geheimnisse und Rätsel
wölbt sich der hohe Bogen der Zeit, für die es nun auch kein Stehen und
Kreisen und Treiben mehr, wohl aber einen Weg gibt, der von den
Anfängen der Zeit hinüber in ihre göttliche Vollendung sich baut.

Auch, daß der Mensch ein Herz habe, ist keine Selbstverständlichkeit.
Denn das Herz ist hier nicht nur das körperliche Organ, es ist vielmehr
die Mitte des Lebens, um die herum die Lebensräume sich gruppieren.
Der Gegensafe zum Herz ist nicht einfach die Herzlosigkeit im gewöhnlichen

Sinne des Wortes, sondern vielmehr die Zerrissenheit, die
chaotische Unordnung eines Lebens ohne Mitte. Und wie unsere Städte und
Dörfer heute keine Mitte mehr haben, um die herum sie sich organisch
gliedern, wie unser Weltbild heute keinen Himmel über sich und keine
Hölle unter sich hat, so hat der Mensch dieser Zeit kein Dach und keinen
Himmel, weil er keine Mitte hat. Darum überschwemmt eine große
synkretistisdie Flut die geistige Welt unserer Tage, darum ist das Weltbild

der Gebildeten wie vor allem der Halbgebildeten ein großer Salat,
aus den Früchten aller fünf Erdteile gemischt. Darum auch haben wir
Plafe für Christus und Mammon und tausend Ismen zugleich.

Steil und fremd in diese Formlosigkeit hinein ragt die Botschaft der
Bibel vom Herzen, von der Personhaftigkeit des Menschen. Es waren
wohl die prophetischen Geister Israels, die, unter dem harten Zugriff
der göttlichen Hand, zuerst ihre innere Einheit verspürten, die Mitte
Gottes in ihrem Leben.

Immer, wenn man etwas davon vernommen hat, daß Mensch und
Volk und Zeiten einen Weg haben, und daß der Mensch eine Einheit
sei, sucht man nach Orientierungspunkten, die die Orientierung
erleichtern. Irgendwann einmal heben wir Menschen, die wir etwas
davon gemerkt haben, daß Stehenbleiben, Kreisen, Treiben und Zerrissensein

uns verwehrt sind, unsere Augen auf zu Bergen, von denen wir
Hilfe erwarten. Wir haben es als solche Menschen vielleicht gelernt, daß
die Hilfe von irgendwelchen Höhen kommen muß, wir vertrauen
vielleicht nicht mehr auf das Niedere, weder auf die brutale Gewalt, noch
auf die Demagogie, noch auf die Diktatur des Geldes. Wir suchen
größere Höhen, schauen aus nach Geist und Schönheit, nach Charakter und

274-



Wahrheit. Haben wir aber damit den Weg gefunden? Kommt von
solchen Höhen wirklich immer die erwartete Hilfe? Auch Berge können
stürzen, und der zu den Bergen nach Hilfe ausschauende Mensch ist nie
und nirgends davor sicher, daß dieser Berg ihn nicht unter sich begräbt.
Wenn die Höhenzüge der geistigen Landschaft die einzigen
Orientierungspunkte sind, was bleibt dann übrig, wenn die Bergstürze kommen?
Was bleibt übrig, wenn ein Einzelschicksal unter unverstehbarem Schlag
zusammenbricht, ein Menschenleben vielleicht, das gerade nach den
Höhen schaute, während ungezählte andere, die nur im Trüben schwammen,

ungeschlagen, ungetroffen bleiben? Was bleibt übrig, wenn über
eine Zeit, in der die Besten — enttäuscht von der nackten Gewalt, der
Demagogie und dem Reiche Mammons — nach den geistigen Höhen
ausschauen lernten, wie eine Lawine, wie eine Sturmflut, wie ein Erdbeben,
ein neuer Wahnsinn alles verwüstend hineinbricht?

Oft bleibt dann nichts übrig als ein Fluch, den der Mensch zu den
Höhen hinschleudert, die ihm helfen sollten und doch nicht helfen konnten.

Der Nihilismus unserer Zeit ist ein solcher Fluch, aus vielen
enttäuschten Herzen zu den Idealen, den großen Worten und Gedanken,
auf die man einstmals hilfesuchend blickte, hingeschleudert. Aber haben
diese Höhen wirklich diesen Fluch verdient? Liegt der Fehler an ihnen?
Liegt er nicht im Grunde viel tiefer, dort nämlich, wo der Mensch das
Vorlefete mit dem Lefeten, die sichtbaren Höhen mit dem unsichtbaren
Gott verwechselt? Davon hat der unbekannte Psalmdichter Israels etwas
gewußt, der als wegsuchender Mensch in einer wohl weglosen Zeit
geschrien hat: «Lehre mich, o Herr, deinen Weg.» Er hat sich nicht mehr
den vorlefeten Orientierungen zugewendet, sondern hat den lefeten
kühnsten Sprung getan. Er hat gewußt, daß Mensch und Volk und Zeit
nur dann einen Weg, einen wirklich neuen Weg, ihren Weg finden,
wenn sie sich auf den Weg Gottes ausrichten. Gerade darum konnte ja
die Bibel so stark vom Weg des Volkes und der Menschen zeugen, weil
ihr Gott kein in der Ewigkeit ruhender, sondern ein seinen Weg gehender

und sein Reich bauender Gott ist.
Der Schrei des Menschen: «Lehre mich, o Herr, deinen Weg!» ist

freilich ein Schrei, den entweder der Wahnsinn oder dann der Glaube
tut; denn der Weg Gottes ist weder ein Spaziergang, noch ein sieghafter
Triumphzug. Es ist vielmehr der Weg, auf dem Gott das trofeige oder
heuchlerisch versteckte Nein der Menschen findet. Es ist der Weg, der
erst durch Krippe und Kreuz hindurch zur Auferstehung führt. Diesen
Weg wird man wohl immer neu zu erkennen lernen müssen. Wer aber
auf ihn hinschaut, bleibt selber auf dem Wege, auch wenn die Bergstürze
kommen, bleibt auf dem Wege, sowie der mit dem Engel ringende
Jakob auf dem Wege blieb, oder wie Hiob, der, als sein Bergsturz sein
Glück begrub, dennoch dem Rat seiner Frau widerstand, die ihm zurief:
«Fluche Gott und stirb.»

Wer, um selber von der Weglosigkeit oder vom Nihilismus befreit

275



zu werden, auf den Weg Gottes hinschaut, sich von ihm selber über diesen

Weg belehren läßt, wird es freilich wohl gerade erleben müssen, daß

sein eigener Weg irgendwo ein wenig dem Kreuzweg Gottes zu gleichen
beginnt. Darum kann nur der Wahnsinn oder der Glaube einen solchen
Wunsch hegen, der Wahnsinn ohne zu wissen, was er tut und der
Glaube, ohne zu fürchten, was er weiß.

Dieser Blick auf den Gottesweg ist auch das einzige Mittel, um das

Herz, die Einheit der Person zu erhalten. Diese Einheit nämlich ist am
meisten und zutiefst bedroht durch die vielen Ängste, die wie stürmische
Winde über die Zeiten wehen. Diese Ängste zerreißen das Wesen des

Menschen, jagen seine einzelnen Teile in die verschiedensten Richtungen.

Manchmal ist man versucht zu meinen, die Summe aller Ängste
bleibe zu allen Zeiten die gleiche. Denn die Angst des Urmenschen vor
Wetter und Tier, vor unbekannten Geräuschen und Formen, diese Angst
des Wilden, über die wir zivilisierte Menschen einmal überlegen zu
lächeln gelernt haben, ist sicher im Grunde nicht viel größer gewesen,
als die Angst eben dieses zivilisierten Menschen vor Not und Unglück,
vor Krieg und Grauen. Ja, vielleicht ist sie insofern noch größer, als eben
dieser zivilisierte Mensch vor allem noch die Angst vor dem Alleinsein
mit sich selber kennt. Diese vielen, die Einheit zerreißenden, das Herz
betörenden oder zerstörenden Ängste werden dadurch niemals
aufgehoben, daß man so tut, als habe man keine Angst. Gerade in scheinbar
heroischen Zeiten ist die Angst das einzig Reale. Die scheinbar so
todesmutigen und den Tod verachtenden römischen Gladiatoren, die als
Todgeweihte ihren Cäsar grüßten, hatten ja wohl nur die Todesangst durch
die Angst vor dem Angsthaben und Angstzeigen überwunden. Und
wenn die Angst die privaten wie die öffentlichen Entscheidungen
bestimmt, wenn sie in den Völkern — und wahrhaftig nicht nur in den
diktatorisch regierten Völkern — das freie Wort vernichtet, wenn sie das
Klima bestimmt, in der die heutige Generation lebt und stirbt und in der
die kommende aufwächst, dann ist eine gewaltige Zerstörung der Einheit

des Menschen, eine furchtbare Vernichtung der Herzen am Werke.
Der unbekannte Psalmendichter hat mit seinem Ruf: «Erhalte mein

Herz bei dem einen, daß ich deinen Namen fürchte!» die einzige Hilfe
gegen diese furchtbare Zerstörung ergriffen. Er besiegt die Lebensangst
durch die Gottesfurcht. Und Gottesfurcht heißt hier: Wissen, was man
zu verlieren hat. Israel hatte den Segen Abrahams zu verlieren: Du
sollst zum Segen werden für alle Geschlechter der Erde. Die Christenheit

hat den Auftrag, Salz und Licht der Welt zu sein, zu verlieren.
Dadurch werden die vielen die Zeit durchschwirrenden Ängste nicht aus der
Welt geschafft, sie verlieren aber ihre verwirrende Größe und ihre alles-
bestimmende Gewalt. Der vor den Namen Gottes geführte und gestellte
Mensch ist vor ein einziges großes Du geführt, neben dem die vielen
gernegroßen anderen Größen erst wieder ihre rechten Proportionen
bekommen, die Gedanken und Ideale, die Worte, Hoffnungen und Ängste!

276



Die tiefe Sehnsucht unserer Herzen nach einer geformten, echt
geprägten Welt mit rechten Proportionen, diese Sehnsucht, die etwa dann
in uns aufsteigt, wenn wir aus der Form- und Gesichtslosigkeit unserer
heutigen Städte und Dörfer in ein altes Dorf oder in ein noch gotisches
Städtchen treten, findet durch keinen krampfhaften Ruck nach rückwärts
eine Erfüllung. Jede Romantik ist immer nur Traum von Erfüllung,
niemals Erfüllung selber. Diese selber muß echt sein, muß für jede Zeit in
ihrer besonderen Weise kommen.

Weg und Herz, die so als Rettung über Menschen und Zeiten stehen,
welche das Fertigsein, Kreisen und Zerrissensein als ihr lefetes grauenhaftes

Schicksal kennen, sind zulefet auch die Rettung der Wahrheit.
Was ist doch die Wahrheit in solchen Zeiten für eine arme Sache! Kleine
Teilwahrheiten streiten gegeneinander. Gerade darum, weil der Mensch
merkt, wie leicht sich Teilwahrheiten und Propaganda miteinander
vermischen, ist er geneigt, dem achselzuckenden Pilatus Recht zu geben.
Wenn die nationalen und konfessionellen Wahrheiten einander
bekämpfen, dann ist auch beim Menschen der absolute Nihilismus nur allzu
verständlich. Die echte Wahrheit, von der die Bibel zeugt, ist aber
niemals ein menschlicher Besife. Darum redet der Psalmendichter von der
Wahrheit Gottes. In ihr soll wandeln, wer einen Weg und seine
Persönlichkeit gefunden hat. Gottes Wahrheit ist, daß er sein Reich baut.
Weil das zu jeder Zeit geschieht, ist keine noch so dunkle Zeit von dieser

Wahrheit getrennt. Auf dem Feld der Ideologien freilich wird die
Wahrheitsfrage nie entschieden. Umgekehrt werden die Ideologien von
der Wahrheit Gottes aus, vom Glauben an den sein Reich bauenden
Gott her gerichtet.

Wollte man dieser Zeit und den von ihr geformten Menschen nur
Ideologienwahrheiten bringen, so wäre das wohl ein törichtes
Unterfangen. Viel Größeres hat diese Zeit nötig, und viel Größeres darf ihr
gebracht werden: Die große Verwandlung, welche die so gerne
stehenbleibenden, ins tierische Treiben oder ins pharisäische Besitzen abgleitenden

Menschen zu Wegsuchern und Wanderern macht und die
zerrissenen, atomisierten Seelen zu Einheiten werden läßt und damit die
Wahrheit rettet. Dort beginnt diese Verwandlung, wo man den Herrn
des Weges kennt. Dort beginnt der Weg, wo man an den Weg dieses
Herrn glaubt, dort beginnt die Wahrheit, wo man sich von seiner
Wahrheit richten läßt. Während Ideologien die Trümmer der Welt —

die geistigen wie die greifbaren — nur verhüllen, vermag diese
Verwandlung den tiefsten Hunger der Zeit zu stillen, den Hunger nach
einer neuen Schöpfung. Wenn es wieder Wege und Herzen gibt, Wege
durch die Geschichte, hohe Bögen, die sich runden und Lebensräume, die
zur Einheit werden, dann greift eine schaffende Hand in die weg- und
herzlose Zeit und gibt ihr — vielleicht unter vielen Schmerzen — ein
neues Gesicht und eine echte lebendige Prägung. Bruno Balscheit

277


	Weg und Herz : Lehre mich, o Herr, deinen Weg, dass ich wandle in deiner Wahrheit ; erhalte mein Herz bei dem einen, dass es deinen Namen fürchte (Ps. 86, 11)

