Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 6

Artikel: Sackgassen

Autor: Balscheit, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139508

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sackgassen

In den Wildern gibt es Holzwege, die sich pléglich im Gestriipp ver~
laufen, und in alten Stidten Sackgassen, an deren Ende sich der Besucher,
der sich in sie verloren hat, vor die Notwendigkeit gestellt sieht, entweder
um allerlei Ecken zu biegen und auf Winkelpfaden einen Ausweg zu
suchen oder ganz einfach umzukehren. Wo immer eine Sadkgasse sich
auftut, da tut sich auch dieses Entweder-Oder auf. Dafl man in solche
Sackgassen gerit, ist freilich nicht eine Besonderheit des Waldes oder
der alten Stidte. Die Wand, vor der ein Weg endet, das Gestriipp, in
dem ein Pfad sich verliert, WBnnien auch efii geistige Wand und ein
Geistesgestriipp sein. Kein Einzelleben, das wandernd sich bewegt, kein
Zeitenleben, das sich abrollt und entwickelt, bleibt vor solcher Wand,
vor solchem Gestriipp bewahrt.

Es kann sein, dafl man den Anfang der Sackgasse bewufit erkennt und
dennoch in sie einbiegt, gelockt von Unbekanntem, Ungewohntem. Es
kann auch sein, dafl man, gehaltenen Blicks, halb triumend oder schla~
fend den Pfad betritt in der dimmrigen Gewiflheit, er sei die ruhige
Fortseung des Gewohnten. Immer ist dann der Augenblidk vor der
Wand ein kleines Erwachen. Dieser Augenblick will etwas, verlangt
etwas vom wandernden Menschen oder vom streifenden Zeitengeist. Er
will die Entscheidung, auf welchem Wege man umkehrt. Meist fallt
solche Umkehr auch nicht schwer. Denn wenn man sich bewufit ist, ein
Mensch zu sein, dann hat man von allem Anfang an mit solchen Mdglich~
keiten rechnen miissen. Und wenn man weif}, dafl der Zeitengeist nichts
anderes ist, als der Geist der Zeit, dann hat man auch niemals mit einer
Unfehlbarkelt itk einem unbeirsharer: Finden. dor geradesten Wege
rechnen diirfen. Man weifs ja dann — als Mensdh in der Zeit —, dafl der
Trieb, der uns auf Wege und Abwege, auf Pfade und Holzpfade, in
StraBen und Sackgassen fiihrt, entweder der Dammerschlaf der Gewohn-~
heit oder der gaukelnde Traum vom lockenden Ungewohnten ist. Man
hat keine [llusionen und tiuscht sich nicht {iber die Schwachheit des kleinen
Lichts, in dem man die Wege unterscheidet, tauscht sich auch nicht {iber
die Kleinheit der Gewifheit, in der man Wege wihlt. Darum wohl fallt
dem Menschen, der nichts anderes ist als ein Wanderer mit kleinem
Licht, die Umkehr in den Sackgassen des Lebens, im Gestrupp des Gei~
stes nicht allzu schwer.

Ganz anders aber ist es, wenn dieser Mensch mehr sein will. Dann
kann der Augenblick vor der wegversperrenden Wand ein fiirchterlicher
Augenblick sein. Ja, wie man sich vor solchen Winden verhilt, gerade
das enthiillt, was der Mensch oder der Zeitengeist im Grunde seines
Lebens sein mdchte, Die Art, wie er der Wand begegnet, enthiillt seinen
Glauben und den ganzen geistigen Besifs, den er hat oder zu haben
meint. Und es gibt wohl wenig Dinge, die schlimmer, mehr vom Tode,
verheerender vom Wahnsinn gezeichnet sind, als diese Begegnungen

225



cines Menschen mit der Wand, in denen eben dieser Mensch versteift
und verbissen alles tut, um sich nicht eingestehen zu miissen, daf sein
Weg eben eine Sackgasse war. Auch ganze Menschengruppen, Gemein-~
schaften, Vélker, Epochen k&nnen dieses fiirchterliche Bild darbieten.
Dann beseelt nur ein Trieb die Herzen und die Hirne: Die Wand darf
nicht da sein, es gibt keine Wand! Das raffinierteste Mittel, um sich selber
iiber das Vorhandensein der Wand, {iber das Fiasko des Weges hinweg~
zutiuschen, besteht dann darin, dal man mit wolliistigem Grimm auf
das Fiasko, die Sadkgasse, die Krise der andern hindeutet. Wenn immer
wieder die Rede vom Versagen der andern, der Regierungen, der Kir~
chen, der Parteien in den Vordergrund tritt, wenn V&lker, deren Weg
zur Sackgasse wurde, sich verkrampft ihre Dolchstofilegenden erdichten,
wenn Menschen, deren Pfad sich im Gestriipp verlor, ihre Michael-Kohl-
haas-Komplexe ziichten, dann eben sind die fiirchterlichen Bilder da,
diese Bilder, da der Mensch oder die Zeit Kopf voran die Wand anrennt,
weil die Wand nicht da sein ‘darf!

Diese Verbissenheit kann um so gréfler werden, je schoner der Weg
am Anfang war: die Versteifung des Geistes kann um so verheerender
werden, je richtiger das suchende Ahnen des Geistes am Anfang sich vor~
wirts tastete. In jedem Falle wird die Umkehr um so schwieriger sein,
je religidser die Triebkraft des Wanderns war.

- Wenn ein paar Vdlker in der Sadkgasse ‘des Nationalismus geschei-
tert sind und wenn eben dieser Nationalismus ihre Religion war, ihr
ganzes armseliges geistiges Gepidk, dann striuben sie sich eben mit
allen Kriften des verkrampften Lebens gegen die Einsicht und gegen die
Umkehr. Aber das ist nicht nur bei so fragwiirdigen religitsen Besits~
ttimern der Fall, sondern alles, was religids verklirt ist, hat die Damonie
in_sich, welche die Umkehr aus Sackgassen verbietet. Die Krisen aller
religiGsen Idealismen sind darum wohl die schlimmsten aller Krisen. Der
religi¢se Idealismus nimlich rechnet nicht — wie der Wanderer im alten
Stidtchen, wie der Mensch, der weif’, wie klein und schwach sein Licht,
wie grofl und weit die Mdglichkeit des Irrens ist — mit der Mdglichkeit
der Selbsttiuschung. Er besitst ein Gottliches, das ihn unbedingt den
richtigen Weg fiihrt! Wie er dieses Géttliche nennt, ist nicht von Bedeu-~
tung. Aber daf} er es besitst, ist bedeutungsschwer. Baal, Jahve, der Gott
Israels, Christus der Auferstandene — die Namen sind verschieden.
~ Aber der besessene Baal, der besessene Gott Israels, der Christus, den
man besitzt — das alles ist die gleiche Sache. Dieses Besisen des Gétt~
lichen riickt die Mdglichkeit von Schuld und Irren in die weiteste Ferne.
Dieser Besits ist dimonischer als jeder andere Besits, der ja immer auch
ein Stiick Diamonie in sich birgt. '

Je hsher die Wege sind, auf denen der religidse Idealismus seinen
tragischen Fortgang nimmt, um so trauriger wird das Bild sein, das er
vor den Winden in den Sackgassen darbietet. Das Streben nach einem
wirksamen V&lkerrecht, nach echter Mensdhheitssolidaritit, nach wirk~

226



licher Uberwindung der brutalen Gewalt, sind vielleicht die h&dhsten
Pfade, die der Zeitengeist jemals erklomm. Aber auch das sind keine
schnurgeraden, auf kirzestem Weg dem Ziel zustrebenden Pfade. Es
sind selber ganze Stidte, ganze Wilder mit allen Méglichkeiten des
Entdeckens und des Verirrens. Hatten wir nichts als religidsen Idealis-
mus, als wir wihrend des letsten Krieges etwa oder in der Nachkriegszeit
diese Hhenpfade suchten, dann waren wir arme Menschen.

Verschiedene Male schon in der Geschichte der Christenheit hat sich
als Hilfe fiir die in Sackgassen verrannten Geister, als Uberwindung des
damonischen Gottbesitsens, des verblendenden religidsen Idealismus das
Zuriickgreifen auf das Wort Gottes eingestellt. So war es in den Tagen
der Reformation, und so war es audh in der Zeit nach dem ersten Welt-
~ krieg. Riickkehr zum Worte Gottes heifit Umkehr von dem Gott,
den man besitst, zu dem Gott, der zu einem redet. Das besessene
Géttliche ist tot, das Géttliche, das in der Zwiesprache lebt, wirkt und
schafft. Freilich, das besessene Géttliche iibt mehr Anziehungskraft aus
als die gdttliche Zwiesprache. Es verheifit ja die Unfehlbarkeit des Weges!
Das Géttliche, das in der Zwiesprache lebt, aber laft nicht nur diese
Maéglichkeit offen, sondern deckt sie sogar als des Menschen eigenste
Mésglichkeit auf. Der Gott, der hier gefunden wird, ist also nicht ein
Kénig auf einem Mairdchenthron, sondern ein Kind in der Krippe, ein
armer Gott, einer, den man nicht sucht, sondern vor dem man das Ange~
sicht verbirgt. -

Wenn so in der reformierten Theologie der letsten dreiflig Jahre ein
Riickgriff auf das Wort Gottes geschehen ist, wenn — auch innerhalb
des Judentums, ja sogar des rémischen Katholizismus gibt es parallele
Erscheinungen — der Versuch unternommen ist, den Weg vom besesse~
nen Géttlichen weg zum redenden Gotte hin zu finden und so den ver-
blendenden religidsen Idealismus zu tiberwinden, so ist damit sicher ein
verheilungsvoller Versuch unternommen worden. Dieser Versuch kann
eine Hilfe sein, wenn das Leben des Menschen oder die Entwidklung der
Zeit vor den Winden der Sackgassen halt macht. Er kann davor bewah-
ren, dafl man dann, verkrampft, versteift, verbissen, die Selbsttiuschung
sucht. Er kann eine echte Umkehr erméglichen. Er kann, aber er mufl
nicht. Denn auch dieser Versuch kann selber zu einer neuen Sackgasse
werden. Man kann nimlich auch aus dem Worte Gottes einen Gdten
machen, wiederum einen Besits, der beruhigt. Es fehlt wahrhaftig nicht
an Anzeichen, die darauf hindeuten, dafl diese verheiflungsvolle Ulber~
windung des religiSsen Idealismus in einer neuen Orthodoxie zu versan~
den droht. Soll das nicht das Schicksal dieses Riickgriffs auf das Wort
sein, dann gilt es wohl, zu bedenken, was dieses Wort verheifit und wirkt
und was es nicht verspricht und schafft. - o

«Wie der Regen und ‘der Schnee vom Himmel herabkommt und nicht
dahin zuriickkehrt, sondern die Erde trankt, dafl sie fruchtbar wird und
sprofit, und dem Simann Samen und dem Essenden Brot gibt, so auch

227



mein Wort, das aus meinem Munde kommt: Es kehrt nicht leer zu mir
zuriidk, sondern wirkt, was ich beschlossen, und fithrt durch, wozu i
es gesendet.» (Jes. 55, 10f.) :

Die Begegnung mit dem redenden Gott, vor dem man das Angesicht
verbirgt, die Begegnung mit dem Worte Gottes, verheifit nicht, was man
gerne als Verheiflung bekime: weder spannungslose Zeiten noch krisen~
lose Leben, weder irrtumsloses Wandern noch Aufhebung der Winde,
vor denen die Wege enden. Nur die Verheiflung, daB sein Werk fort-
gehe, wie das Wadhsen und Reifen des Samens, ist gegeben. Kein Schla~
raffenland ist verheiflen, weder ein materielles noch ein von Schuld und
Irrtum befreites geistiges. Nur das Wachsen und Reifen ist verheiflen.
Die Wege freilich, auf denen Wadhsen und Reifen sich vollziehen, sind
dem Blick verborgen. Der Regen und der Schnee sind ja, wenn sie nieder~
fallen, zunichst cher zerstdrend als fdrdernd. Sie wirken erst in den
Tiefen. In diesen Tiefen geben sie dem Samen die Kraft, das Dunkel
und die Hirte des Bodens zu durchstofien, {iber Dunkel und Hirte den
Sieg zu erhalten. Immer bleiben Hiarte und Dunkel. Sie sind so uralt wie
die Erde selber, denn sie sind von der Erde; und hart und dunkel sind
Leid und Tod, dunkel auch noch der Tropfen des Todes, der im Lichte~
sten schimmert.

Des géttlichen Wortes gréfite Verheiflung ist die Verheiflung der
Kraft zum Reifen. Es dringt in die Tiefen und fithrt in die Tiefen. Die
Tiefen sind nicht dort, wo kein Leid ist und kein Tod und auch nicht der
Tropfen des Todes in Liebe und Werden. Die Tiefen sind dort, wo in
Leid und Liebe, in Tod und Werden die Reife geschieht, das Wachsen
in die Tiefen, die Verwandlung des Samens zum wirklich Lebendigen.
Nicht dazu sendet Gott sein Wort, dal Menschen oder Kirchen es be~
siten und verwalten und nun doch gerade wieder daraus die triigerische
Selbsttiuschung ziehen, sondern dazu, dafl Menschen und Zeiten unter
dem Harten und Dunklen zum Leben gelangen. Ja, in der Zwiesprache
mit dem Gottlichen wird das Leid noch mehr Leid, der Tod noch mehr
Tod sein als vorher und wird gerade auch im Lichtesten und Begliickend~
sten noch wie eine Trine der dunkle Tropfen sichtbar, Der Sieg iiber das
Dunkle und Harte ist niemals ein Vermeiden, immer nur ein Reifen.
Dazu hat Gott sein Wort gesendet, und dieses Wort tut sein Werk. Es
wirkt bei denen, die wirklich héren; es gibt ihnen die illusionslose Klar~
heit und die schlichte Ehrlichkeit, in der man aus Sadkgassen umkehrt.
Gibt es damit nicht verblendeten Menschen und besessenen Zeiten das
echteste Leben?

Es tut sein Werk auch bei denen, die nicht héren. Dieses ist freilich
ein indirektes Werk, ein Werk, das langsam, unendlich langsam, fiir uns
kurzlebige Menschen viel zu langsam geschieht. Dieses indirekte Werk
Gottes ist wohl weniger mit dem nur Wochen oder Monate wihrenden
Wachsen und Reifen des Samens zu vergleichen, als vielmehr mit der
Jahrtausende lang wihrenden Verwandlung der Felsengebirge in samen-~

228



tragendes Erdreich. Und doch erblickt auch zuzeiten das Auge der kurz-
lebigen Menschen etwas von diesem unendlich langsamen indirekten
Werk des géttlichen Wortes. Das Wort Gottes enthiillt die echten Werte.
Es zeigt, worin das Mensdhliche besteht, was das Wesentliche sei. Es ent-~
hiillt dieses alles nur, es verdringt nicht die falschen Werte, schafft das
Gegenteil der echten Werte nicht aus der Welt. Und doch geschieht
etwas, langsam und indirekt. Die falschen Werte briillen und larmen,
siedringen sich in den Vordergrund, sie nehmen allen Plats ein. Laut wird
die Welt, unendlich laut, und die echten, schdpferischen Taten geschehen
im Dunkel des Unbemerkten. Dafl dieses so sein kann und so ist, scheint
ja zundchst der schdpferischen Kraft Gottes zu widersprechen. So wenig
wie die Geburt des Kindes in der Krippe die Throne des Herodes, des
Pilatus, des Kaiphas umstief8, so wenig schafft die Enthiillung der echten
Werte die falschen aus der Welt. Herodes, Pilatus und Kaiphas miissen
sich und ihre Throne selber aus der Welt schaffen. Und wenn die falschen
Werte die echten verdringen, wenn die [irmenden Tageskoryphien zu
Helden der Zeit werden und die echten Helden der Zeit, die unbeachte~
ten Menschen, die in der Stille in reifer Kraft Leid und Tod besiegen,
und aus allem Zersprengenden neu geschaffen verwandelt hervorgehen,
in die dunklen Hintergriinde gedringt werden, dann, gerade auch dann
geschieht das Werk des redenden Gottes, Die Zeit, in der das Lirmende
das Wahre und Leise tiberschreit, in der der gliernde Schein das echte
Sein zudeckt, in der Gewalt und Intrige das Reifen verdringten, wirkt
ja selber am Sturz ihres eigenen Thrones.

Diese Verheiflung, dafl Gott am Werke sei, ist gegeben. Sie ist alles
andere als eine beruhigende Verheiflung. Sie ist vielmehr die alle Illu~
sionen, alle geliebten Selbsttiuschungen vernichtende Verheiflung, Wenn
man mit ihr im Herzen in die weiten Wilder, die winkligen Stidte der
Menschengeschichte, des Zeitgeistes wandert, dann hat man auch die
grébte Kraft, die Kraft der Umkehr. Die Sackgassen und Holzwege sind
da. Unser Streben nach wirksamem Vélkerrecht und nach Frieden stsfit
an steinerne Winde und wegversperrendes Gestriipp. Mit dieser grifiten
Verheiflung im Herzen aber wissen wir, was wir suchen. Und wer dasweifl
und die wirkliche Verheiflung des Schépfergottes kennt, geht auch aus
Sadkgassen nicht ohne Reifen hervor. Sollte das nicht wie ein grofles,
stilles Licht iiber allen Irrenden der Zeit liegen? Bruno Balsdheit

Kleine Politik ist ein Monolog; grofe Politik ist ein Gesprdch mit dem
«stillhaltenden» Gott.
Martin Buber, aus «Der Glaube der Prophetens.

229



	Sackgassen

