
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 6

Artikel: Sackgassen

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sackgassen

In den Wäldern gibt es Holzwege, die sich plöfelich im Gestrüpp
verlaufen, und in alten Städten Sackgassen, an deren Ende sich der Besucher,
der sich in sie verloren hat, vor die Notwendigkeit gestellt sieht, entweder
um allerlei Ecken zu biegen und auf Winkelpfaden einen Ausweg zu
suchen oder ganz einfach umzukehren. Wo immer eine Sackgasse sich
auftut, da tut sich auch dieses Entweder-Oder auf. Daß man in solche
Sackgassen gerät, ist freilich nicht eine Besonderheit des Waldes oder
der alten Städte. Die Wand, vor der ein Weg endet, das Gestrüpp, in
dem ein Pfad sich verliert, können auch eine geistige Wand und ein
Geistesgestrüpp sein. Kein Einzelleben, das wandernd sich bewegt, kein
Zeitenleben, das sich abrollt und entwickelt, bleibt vor solcher Wand,
vor solchem Gestrüpp bewahrt.

Es kann sein, daß man den Anfang der Sackgasse bewußt erkennt und
dennoch in sie einbiegt, gelockt von Unbekanntem, Ungewohntem. Es

kann auch sein, daß man, gehaltenen Blicks, halb träumend oder schlafend

den Pfad betritt in der dämmrigen Gewißheit, er sei die ruhige
Fortsefeung des Gewohnten. Immer ist dann der Augenblick vor der
Wand ein kleines Erwachen. Dieser Augenblick will etwas, verlangt
etwas vom wandernden Menschen oder vom streifenden Zeitengeist. Er
will die Entscheidung, auf welchem Wege man umkehrt. Meist fällt
solche Umkehr auch nicht schwer. Denn wenn man sich bewußt ist, ein
Mensch zu sein, dann hat man von allem Anfang an mit solchen Möglichkeiten

rechnen müssen. Und wenn man weiß, daß der Zeitengeist nichts
anderes ist, als der Geist der Zeit, dann hat man auch niemals mit einer
Unfehlbarkeit, mit einem unbeirrbaren Finden der geradesten Wege
rechnen dürfen. Man weiß ja dann — als Mensch in der Zeit —, daß der
Trieb, der uns auf Wege und Abwege, auf Pfade und Holzpfade, in
Straßen und Sackgassen führt, entweder der Dämmerschlaf der Gewohnheit

oder der gaukelnde Traum vom lockenden Ungewohnten ist. Man
hat keine Illusionen und täuscht sich nicht über die Schwachheit des kleinen
Lichts, in dem man die Wege unterscheidet, täuscht sich auch nicht über
die Kleinheit der Gewißheit, in der man Wege wählt. Darum wohl fällt
dem Menschen, der nichts anderes ist als ein Wanderer mit kleinem
Licht, die Umkehr in den Sackgassen des Lebens, im Gestrüpp des Geistes

nicht allzu schwer.
Ganz anders aber ist es, wenn dieser Mensch mehr sein will. Dann

kann der Augenblick vor der wegversperrenden Wand ein fürchterlicher
Augenblick sein. Ja, wie man sich vor solchen Wänden verhält, gerade
das enthüllt, was der Mensch oder der Zeitengeist im Grunde seines
Lebens sein möchte. Die Art, wie er der Wand begegnet, enthüllt seinen
Glauben und den ganzen geistigen Besife, den er hat oder zu haben
meint. Und es gibt wohl wenig Dinge, die schlimmer, mehr vom Tode,
verheerender vom Wahnsinn gezeichnet sind, als diese Begegnungen

225



eines Menschen mit der Wand, in denen eben dieser Mensch versteift
und verbissen alles tut, um sich nicht eingestehen zu müssen, daß sein
Weg eben eine Sackgasse war. Auch ganze Menschengruppen, Gemeinschaften,

Völker, Epochen können dieses fürchterliche Bild darbieten.
Dann beseelt nur ein Trieb die Herzen und die Hirne: Die Wand darf
nicht da sein, es gibt keine Wand! Das raffinierteste Mittel, um sich selber
über das Vorhandensein der Wand, über das Fiasko des Weges
hinwegzutäuschen, besteht dann darin, daß man mit wollüstigem Grimm auf
das Fiasko, die Sackgasse, die Krise der andern hindeutet. Wenn immer
wieder die Rede vom Versagen der andern, der Regierungen, der Kir-
dien, der Parteien in den Vordergrund tritt, wenn Völker, deren Weg
zur Sackgasse wurde, sich verkrampft ihre Dolchstoßlegenden erdichten,
wenn Menschen, deren Pfad sich im Gestrüpp verlor, ihre
Michael-Kohlhaas-Komplexe züchten, dann eben sind die fürchterlichen Bilder da,
diese Bilder, da der Mensch oder die Zeit Kopf voran die Wand anrennt,
weil die Wand nicht da sein darf!

Diese Verbissenheit kann um so größer werden, je schöner der Weg
am Anfang war: die Versteifung des Geistes kann um so verheerender
werden, je richtiger das suchende Ahnen des Geistes am Anfang sich
vorwärts tastete. In jedem Falle wird die Umkehr um so schwieriger sein,
je religiöser die Triebkraft des Wanderns war.

Wenn ein paar Völker in der Sackgasse des Nationalismus gescheitert

sind und wenn eben dieser Nationalismus ihre Religion war, ihr
ganzes armseliges geistiges Gepädc, dann sträuben sie sich eben mit
allen Kräften des verkrampften Lebens gegen die Einsicht und gegen die
Umkehr. Aber das ist nicht nur bei so fragwürdigen religiösen Besife-
tümern der Fall, sondern alles, was religiös verklärt ist, hat die Dämonie
in sich, welche die Umkehr aus Sackgassen verbietet. Die Krisen aller
religiösen Idealismen sind darum wohl die schlimmsten aller Krisen. Der
religiöse Idealismus nämlich rechnet nicht — wie der Wanderer im alten
Städtchen, wie der Mensch, der weiß, wie klein und schwach sein Licht,
wie groß und weit die Möglichkeit des Irrens ist —¦ mit der Möglichkeit
der Selbsttäuschung. Er besifet ein Göttliches, das ihn unbedingt den
richtigen Weg führt! Wie er dieses Göttliche nennt, ist nicht von Bedeutung.

Aber daß er es besifet, ist bedeutungsschwer. Baal, Jahve, der Gott
Israels, Christus der Auferstandene — die Namen sind verschieden.
Aber der besessene Baal, der besessene Gott Israels, der Christus, den
man besitzt — das alles ist die gleiche Sache. Dieses Besifeen des
Göttlichen rückt die Möglichkeit von Schuld und Irren in die weiteste Ferne.
Dieser Besife ist dämonischer als jeder andere Besife, der ja immer auch
ein Stück Dämonie in sich birgt.

Je höher die Wege sind, auf denen der religiöse Idealismus seinen
tragischen Fortgang nimmt, um so trauriger wird das Bild sein, das er
vor den Wänden in den Sackgassen darbietet. Das Streben nach einem
wirksamen Völkerrecht, nadi echter Menschheitssolidarität, nach wirk-

226



lieber Überwindung der brutalen Gewalt, sind vielleicht die höchsten
Pfade, die der Zeitengeist jemals erklomm. Aber auch das sind keine
schnurgeraden, auf kürzestem Weg dem Ziel zustrebenden Pfade. Es
sind selber ganze Städte, ganze Wälder mit allen Möglidikeiten des
Entdeckens und des Verirrens. Hatten wir nichts als religiösen Idealismus,

als wir während des lefeten Krieges etwa oder in der Nachkriegszeit
diese Höhenpfade suchten, dann waren wir arme Menschen.

Verschiedene Male schon in der Geschichte der Christenheit hat sich
als Hilfe für die in Sackgassen verrannten Geister, als Überwindung des
dämonischen Gottbesifeens, des verblendenden religiösen Idealismus das
Zurückgreifen auf das Wort Gottes eingestellt. So war es in den Tagen
der Reformation, und so war es auch in der Zeit nach dem ersten Weltkrieg.

Rückkehr zum Worte Gottes heißt Umkehr von dem Gott,
den man besifet, zu dem Gott, der zu einem redet. Das besessene
Göttliche ist tot, das Göttliche, das in der Zwiesprache lebt, wirkt und
schafft. Freilich, das besessene Göttliche übt mehr Anziehungskraft aus
als die göttliche Zwiesprache. Es verheißt ja die Unfehlbarkeit des Weges!
Das Göttliche, das in der Zwiesprache lebt, aber läßt nicht nur diese
Möglichkeit offen, sondern deckt sie sogar als des Menschen eigenste
Möglichkeit auf. Der Gott, der hier gefunden wird, ist also nicht ein
König auf einem Märchenthron, sondern ein Kind in der Krippe, ein
armer Gott, einer, den man nicht sucht, sondern vor dem man das Angesicht

verbirgt.
Wenn so in der reformierten Theologie der lefeten dreißig Jahre ein

Rückgriff auf das Wort Gottes geschehen ist, wenn — auch innerhalb
des Judentums, ja sogar des römischen Katholizismus gibt es parallele
Erscheinungen — der Versuch unternommen ist, den Weg vom besessenen

Göttlichen weg zum redenden Gotte hin zu finden und so den
verblendenden religiösen Idealismus zu überwinden, so ist damit sicher ein
verheißungsvoller Versuch unternommen worden. Dieser Versuch kann
eine Hilfe sein, wenn das Leben des Menschen oder die Entwicklung der
Zeit vor den Wänden der Sackgassen halt macht. Er kann dayor bewahren,

daß man dann, verkrampft, versteift, verbissen, die Selbsttäuschung
sucht. Er kann eine echte Umkehr ermöglichen. Er kann, aber er muß
nicht. Denn auch dieser Versuch kann selber zu einer neuen Sackgasse
werden. Man kann nämlich auch aus dem Worte Gottes einen Göfeen
machen, wiederum einen Besife, der beruhigt. Es fehlt wahrhaftig nicht
an Anzeichen, die darauf hindeuten, daß diese verheißungsvolle
Oberwindung des religiösen Idealismus in einer neuen Orthodoxie zu versanden

droht. Soll das nicht das Schicksal dieses Rückgriffs auf das Wort
sein, dann gilt es wohl, zu bedenken, was dieses Wort verheißt und wirkt
und was es nicht verspricht und schafft.

«Wie der Regen und der Schnee vom Himmel herabkommt und nicht
dahin zurückkehrt, sondern die Erde tränkt, daß sie fruchtbar wird und
sproßt, und dem Sämann Samen und dem Essenden Brot gibt, so auch

227



mein Wort, das aus meinem Munde kommt: Es kehrt nicht leer zu mir
zurück, sondern wirkt, was ich beschlossen, und führt durch, wozu ich

es gesendet.» (Jes. 55, lOf.)
Die Begegnung mit dem redenden Gott, vor dem man das Angesicht

verbirgt, die Begegnung mit dem Worte Gottes, verheißt nicht, was man
gerne als Verheißung bekäme: weder spannungslose Zeiten noch krisenlose

Leben, weder irrtumsloses Wandern noch Aufhebung der Wände,
vor denen die Wege enden. Nur die Verheißung, daß sein Werk
fortgehe, wie das Wachsen und Reifen des Samens, ist gegeben. Kein
Schlaraffenland ist verheißen, weder ein materielles noch ein von Schuld und
Irrtum befreites geistiges. Nur das Wachsen und Reifen ist verheißen.
Die Wege freilich, auf denen Wachsen und Reifen sich vollziehen, sind
dem Blick verborgen. Der Regen und der Schnee sind ja, wenn sie niederfallen,

zunächst eher zerstörend als fördernd. Sie wirken erst in den
Tiefen. In diesen Tiefen geben sie dem Samen die Kraft, das Dunkel
und die Härte des Bodens zu durchstoßen, über Dunkel und Härte den
Sieg zu erhalten. Immer bleiben Härte und Dunkel. Sie sind so uralt wie
die Erde selber, denn sie sind von der Erde; und hart und dunkel sind
Leid und Tod, dunkel auch noch der Tropfen des Todes, der im Lichtesten

schimmert.
Des göttlichen Wortes größte Verheißung ist die Verheißung der

Kraft zum Reifen. Es dringt in die Tiefen und führt in die Tiefen. Die
Tiefen sind nicht dort, wo kein Leid ist und kein Tod und auch nicht der
Tropfen des Todes in Liebe und Werden. Die Tiefen sind dort, wo in
Leid und Liebe, in Tod und Werden die Reife geschieht, das Wachsen
in die Tiefen, die Verwandlung des Samens zum wirklich Lebendigen.
Nicht dazu sendet Gott sein Wort, daß Menschen oder Kirchen es
besifeen und verwalten und nun doch gerade wieder daraus die trügerische
Selbsttäuschung ziehen, sondern dazu, daß Menschen und Zeiten unter
dem Harten und Dunklen zum Leben gelangen. Ja, in der Zwiesprache
mit dem Göttlichen wird das Leid noch mehr Leid, der Tod noch mehr
Tod sein als vorher und wird gerade auch im Lichtesten und Beglückend-
sten noch wie eine Träne der dunkle Tropfen sichtbar. Der Sieg über das
Dunkle und Harte ist niemals ein Vermeiden, immer nur ein Reifen.
Dazu hat Gott sein Wort gesendet, und dieses Wort tut sein Werk. Es

wirkt bei denen, die wirklich hören; es gibt ihnen die illusionslose Klarheit

und die schlichte Ehrlichkeit, in der man aus Sackgassen umkehrt.
Gibt es damit nicht verblendeten Menschen und besessenen Zeiten das
echteste Leben?

Es tut sein Werk auch bei denen, die nicht hören. Dieses ist freilich
ein indirektes Werk, ein Werk, das langsam, unendlich langsam, für uns
kurzlebige Menschen viel zu langsam geschieht. Dieses indirekte Werk
Gottes ist wohl weniger mit dem nur Wochen oder Monate währenden
Wachsen und Reifen des Samens zu vergleichen, als vielmehr mit der
Jahrtausende lang währenden Verwandlung der Felsengebirge in samen-

228



tragendes Erdreich. Und doch erblickt auch zuzeiten das Auge der
kurzlebigen Menschen etwas von diesem unendlich langsamen indirekten
Werk des göttlichen Wortes. Das Wort Gottes enthüllt die echten Werte.
Es zeigt, worin das Menschliche besteht, was das Wesentliche sei. Es
enthüllt dieses alles nur, es verdrängt nicht die falschen Werte, schafft das

Gegenteil der echten Werte nicht aus der Welt. Und doch geschieht
etwas, langsam und indirekt. Die falschen Werte brüllen und lärmen,
siedrängen sich in den Vordergrund, sie nehmen allen Plafe ein. Laut wird
die Welt, unendlich laut, und die echten, schöpferischen Taten geschehen
im Dunkel des Unbemerkten. Daß dieses so sein kann und so ist, scheint

ja zunächst der schöpferischen Kraft Gottes zu widersprechen. So wenig
wie die Geburt des Kindes in der Krippe die Throne des Herodes, des
Pilatus, des Kaiphas umstieß, so wenig schafft die Enthüllung der echten
Werte die falschen aus der Welt. Herodes, Pilatus und Kaiphas müssen
sich und ihre Throne selber aus der Welt sdiaffen. Und wenn die falschen
Werte die echten verdrängen, wenn die lärmenden Tageskoryphäen zu
Helden der Zeit werden und die echten Helden der Zeit, die unbeachteten

Menschen, die in der Stille in reifer Kraft Leid und Tod besiegen,
und aus allem Zersprengenden neu geschaffen verwandelt hervorgehen,
in die dunklen Hintergründe gedrängt werden, dann, gerade auch dann
geschieht das Werk des redenden Gottes. Die Zeit, in der das Lärmende
das Wahre und Leise überschreit, in der der glifeernde Schein das echte
Sein zudeckt, in der Gewalt und Intrige das Reifen verdrängten, wirkt
ja selber am Sturz ihres eigenen Thrones.

Diese Verheißung, daß Gott am Werke sei, ist gegeben. Sie ist alles
andere als eine beruhigende Verheißung. Sie ist vielmehr die alle
Illusionen, alle geliebten Selbsttäuschungen vernichtende Verheißung. Wenn
man mit ihr im Herzen in die weiten Wälder, die winkligen Städte der
Menschengeschichte, des Zeitgeistes wandert, dann hat man auch die
größte Kraft, die Kraft der Umkehr. Die Sackgassen und Holzwege sind
da. Unser Streben nach wirksamem Völkerrecht und nach Frieden stößt
an steinerne Wände und wegversperrendes Gestrüpp. Mit dieser größten
Verheißung im Herzen aber wissen wir, was wir suchen. Und wer das weiß
und die wirkliche Verheißung des Schöpfergottes kennt, geht auch aus
Sackgassen nicht ohne Reifen hervor. Sollte das nicht wie ein großes,
stilles Licht über allen Irrenden der Zeit liegen? Bruno Balscheit

Kleine Politik ist ein Monolog) große Politik ist ein Gespräch mit dem
«stillhaltenden» Gott.

Martin Buber, aus «Der Glaube der Propheten».

229


	Sackgassen

