
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 5

Artikel: Resignation?

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139501

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Resignation?
Das tapfere kleine Basler Theater «Die Komödie» hat es während

dieser Saison gewagt, Sartres «Ehrbare Dirne» auf die Bühne zu bringen.
Erschütternd war die Gestalt des Negers, der recht- und hilflos als
Unschuldiger, aber doch um einer höheren Gesellschaftsraison willen
Verfolgter, der Lynchwut des weißen Pöbels ausgeliefert ist und sich dennoch

weigert, die Pistole zur Hand zu nehmen. Erschütternd war auch der
Gegensafe zwischen der Dirne, die durch ihren sehr eindeutigen
Broterwerb nicht daran gehindert wird, die Unschuld des Unschuldigen und
die Schuld der Schuldigen zu erkennen, und den ehrbaren, von Mutter»
und Vaterlandssentimentalität strofeenden, die Stüfee der Gesellschaft
bildenden, geldaristokratischen Heuchlern. Am meisten erschütternd aber
ist wohl der Schluß, in dem Sartre sein Schauspiel enden läßt. Die den
ehrbaren Bürgern moralisch überlegene unmoralische Frau kapituliert am
Ende doch mit großer Selbstverständlichkeit und läßt sich vom Gelde des

von ihr verachteten und verhaßten Mannes aushalten. Über diesem
Dunkel liegt kein Hoffnungsschimmer. Ein entsefelicher Spiegel wird da

vor diese Zeit gestellt. Das Schreckliche besteht nicht darin, was er an
Einzelheiten enthüllt, sondern darin, daß er den Sieg des Dunkels in
dieser Selbstverständlichkeit als das natürliche Schicksal annimmt.

Und nun ist der Mai gekommen und hat sozialistische Maifeiern,
demokratische Landsgemeinden, familienfestliche Muttertage und kirchliche

Pfingstfeiern gebracht. Mit alledem scheint er so voll zu sein von
Protest gegen jene selbstverständliche Hinnahme des Dunkels, so voll
von Bekenntnis zum Leben und zum Sieg des Lichts. Wohl sind es
gestammelte Bekenntnisse und Hoffnungen, das Stammeln aber protestiert
schon gegen die Resignation. In ihm lebt ja etwas vom Glauben an die
Zeit, da den arbeitenden Menschen ihr Recht und ihre Würde zuteil
wird, da die Mütter der Erde in froher Dankbarkeit ohne Furcht vor der
Zukunft auf ihre Kinder schauen können, da die Freiheit der Völker
und die Freiheit des Einzelnen über alle Tyrannei den Sieg behalten
werden und da der Geist den Frieden und die Liebe den Menschen
schenken werde. Wer hat recht, Sartre oder der Mai?

Genügen unsere Proteste gegen die Resignation? Sind sie imstande,
die lähmende Hoffnungslosigkeit, in der unsere Kräfte zu versanden
drohen, zu überwinden? Tausendfältig jubeln, schreien, stammeln,
flüstern oder hauchen wir gegenüber der sichtbaren Gewalt des Dunkels
ein gläubiges «Dennoch». Aber ist dieser Glaube an ein Dennoch nicht
oft nur die verkrampfte Selbsttäuschung, das gewollte und bewußte
Vorbeisehen an der schicksalhaften Resignation? Ja, bestätigt die Art,
in der wir unser Dennoch sagen, nicht oft gerade eben diese Resignation?
Ist die Lautstärke unserer Bekenntnisse nicht oft genug gerade ein Maßstab

für die Bewußtseinsstärke der Resignation?
So leicht, so mit bloßen Worten, läßt sich das große Dunkel nicht

181



besiegen. Wie nachtschwarz es ist, das kann einem vielleicht am
deutlichsten bewußt werden, wenn man jenen Mai vor sechs Jahren, in dem
ein großes Aufatmen, ein großes neues Hoffnungfassen über die Erde
ging, mit diesem Mai vergleicht. Waren wir am Ende vielleicht sogar
in den schlimmsten Tagen des Krieges dem Lichte näher als in dieser so
müde und zukunftslos gewordenen Zeit? In der Opferbereitschaft, die
damals auflebte, lag ja die Hoffnung begründet, einmal in nicht allzu
ferner Zukunft das schreiende Unrecht, das in der heutigen Einkommensund

Vermögensverteilung liegt, zu überwinden. Und heute? Unsere
Nachbarländer sind diesem Ziel ferner denn je. Und wie weit entfernt
die Schweiz von ihm ist, vermag ein Blick in die Quellensammlung der
eidgenössischen Steuerverwaltung über die eidgenössische Wehrsteuer
zu erkennen. Wenn man dort sieht, daß in ganzen Talschaften 90 und
mehr Prozent der Bevölkerung mit einem unter dem steuerpflichtigen
Einkommen liegenden Verdienst haushalten müssen, so ist das auch
eine erschütternde Erkenntnis. Wir müssen uns nicht einmal vom Neger
Sartres erst in die Erschütterung versefeen lassen. Damals, in jenen
dunklen Jahren, hatten wir auch das stolze Bewußtsein, das hohe Gut
des Rechtsstaates inmitten einer Umwelt, die dieses leuchtende Gut längst
verloren oder verraten hatte, festzuhalten und mit allen Kräften zu
verteidigen. Hat diese Idee Fortschritte machen können, sind wir ihrem Sieg
nähergerückt? Wenn man etwa erfährt, daß Menschen, die aus
politischen Gründen ihren Arbeitsplafe verlieren, die Einsicht in die Akten
verweigert und damit eine wirksame Verteidigung verunmöglicht wird,
dann ist auch das wahrhaftig eine erschütternde Erkenntnis, und wir
müssen uns nicht einmal von der Gestalt des südstaatlichen Senators in
Sartres Spiel erst in Erschütterung versefeen lassen. Und der Sozialismus?
Ist er seiner Verwirklichung näher gekommen? Wenn ein Teil der
Arbeiterschaft der Welt, der westlichen Welt, am 1. Mai unter den
Transparenten «Wir schüfeen die Sowjetunion» marschierte und so ihr eigenes
Land preisgebend für geistige Hörigkeit demonstrierte, und wenn andere
Teile, der weitaus größere Teil der Arbeiterschaft der westlichen Welt,
müde und matt sich fast bedingungslos zu den Zielen der sogenannten
freien Nationen stellte, dann sind auch das wahrhaft erschütternde
Erlebnisse, und wir müssen uns nicht erst vom lichtlosen Ausgang des
Sartreschen Schauspiels erschüttern lassen.

Und der Geist, den die Christenheit am Pflngstfest gefeiert und
bekannt hat, hat wenigstens dieser Geist mehr Raum gewonnen auf der
Erde? Wenn die christlichen Stimmen dieser Zeit vielfach einfach das
Echo der Stimmen der Mächtigen des jeweiligen Lebenskreises darstellen,
wenn die Stimmen der westlichen Christenheit den amerikanischen
Kampf in Korea und die Stimmen der östlichen Christenheit den
propagandistischen Feldzug des Ostens in gleicher Weise bedingungslos
mitmachen, dann ist das dadurch enthüllte Dunkel vielleicht die größte
Erschütterung.

182



So leicht also ist Sartre vom Mai nicht zu besiegen. Die Resignation
überwindet man nicht, wenn man an ihren Gründen vorübergeht. Wollte
man ihr nur darum entgehen, um nicht den großen Schmerz des resignierenden

Menschen tragen zu müssen, so würde man nur um so sicherer
der neue Schmerzen zeugenden Resignation verfallen. Im Gegenteil, der
Schmerz, den zu tragen uns auferlegt ist, muß ein noch größerer Schmerz
sein. Denn die sichtbare Herrschaft des Dunkels, die so deutlich erkennbare

Beharrungskraft Mammons und des Schwertes müssen ja den Schrei
in Menschenherzen auslösen: «Wo bleibt nun Gott?» Und erkennen, daß
das Kleid dieser Zeit nicht Gottes Kleid, der Name dieser Zeit nicht
Gottes Name, die Stimme dieser Zeit nicht Gottes Stimme ist, das eben
ist der größere Schmerz. Denn im Grunde lieben wir doch diese Zeit,
lieben wir ihr Kleid, ihren Namen und den Klang ihrer Stimme, lieben
sie so, wie wir uns selber lieben, denn wir sind ihre Kinder. Und Gott
trägt ein anderes Kleid und redet mit anderer Stimme! So fremd ist Gott,
so fremd wie das Kreuz. Ja, wenn die Hoffnungen der Welt, die sie in
jenem unvergeßlichen Mai vor sechs Jahren hatte, zerbrachen und weiter

zerbrechen, dann ist Gott am Kreuz. Da ist kein Gott mehr zu
finden, der sichtbar seine Macht bewiese, kein Gott, der auf den ewigen
Ruf der Menschen hörte: «Steige herab vom Kreuz, hilf dir selber und
uns.» Es ist nur der zu finden, der am Kreuze bleibt und uns den Schmerz
seiner Fremdheit tragen heißt.

Aber wenn wir diesem dunkelsten Dunkel ins Auge schauen, wenn
wir uns nicht in krampfhafte Verleugnungen des Dunkels flüchten, wenn
wir diesen Schmerz nicht fliehen, sondern ihn tragen, wie Maria vor dem
Kreuze, wie Johannes das Bleiben des Göttlichen am Kreuze ertrugen,
dann gibt es einen Weg, auf dem die Resignation nicht mehr das letzte
Menschenschicksal ist. Wenn solche Zeiten über die Erde gehen, in denen
Gottes Schweigen schwer über den Zeiten liegt, dann hat Gott auf der
Erde keinen erhabenen, leuchtenden, weithin sichtbaren Tempel... Wer
dann noch sagt: «Schaut her, wir haben ihn, ihr anderen habt ihn nicht»,
der lügt. Mit dieser Lüge können die Kirchen, die Parteien, die
Bewegungen, die Weltanschauungen lügen.

Aber hat Gott, wenn er keinen Tempel hat, überhaupt keinen Raum?
Gibt es, wenn wir dem dunkelsten Dunkel ins Auge zu schauen haben,
überhaupt kein Licht, lebt, wenn alle Proteste gegen das Dunkel sich
immer nur wieder als vergebliche Fluchtversuche vor dem Dunkel
enthüllen, nirgends ein echtes, ein sieghaftes Dennoch? Der Geist Gottes
lebt in den Herzen, die nach ihm schreien, er lebt in der Sehnsucht, die
nach ihm hungert, er lebt in der ringenden Hiobsfrage, die einsam und
steil aus der Nacht dieser Zeiten steigt. Hier ist sein Raum, ein Raum
freilich, der mehr als dem Tempel dem Stall und der Krippe gleicht, ein
armer Raum; ein Raum zudem, in dem um seiner Armut willen niemand
das Göttliche vermuten würde. Aber der Raum ist da. Inmitten einer
Zeit, die entweder die Herrschaft des Dunkels fraglos hinnimmt oder

183



krampfhaft leugnet, lebt der Raum der vielen fragenden und hungernden
Herzen. Dieses Fragen und Hungern ist eine große, aber eine harte

Gnade Gottes.
Wie leicht aber schleicht sich in unser Fragen und Hungern, in das

Brennen unserer Herzen das Unreine ein! Wie leicht vermischt sich
menschliche Begeisterung mit göttlichem Geist! Darum gibt es wohl noch
ein weiteres Merkmal für den Raum Gottes, für den wirklichen Sieg
über die Resignation. Der unentwegte schlichte Kampf gegen die
selbstverständliche Beharrlichkeit des Dunkels, das treue, schlichte Tun des
Gottesgebotes, das er in die Zeit gestellt hat, bergen als Raum den dieser
Zeit so fremden Gott. Wo dieses schlichte Tun ist, ein Tun, das sich
nicht mit der wichtigtuerischen Gebärde des Weltverbesserers umkleidet,
dessen einziger Schmuck vielmehr die Echtheit, die Spontaneität, die
Unmittelbarkeit darstellt, da hat Gottes Geist einen Raum auf der von den
Geistern des Dunkels besefeten Welt.

Es gibt einen Sieg über die Resignation. Er wird aus dem Schmerze
Hiobs geboren. Es gibt einen Protest gegen die selbstverständliche Herrschaft

der Nacht. Er sprießt aus dem Hunger der Herzen. Es gibt ein
sieghaftes Dennoch, es quillt aus dem schlichten Tun göttlichen Willens.

Bruno Balscheit.

Zwei Gedichte Rilkes

Alle, welche dich suchen, versuchen dich,
und die, so dich finden, binden dich

an Bild und Gebärde.
Ich aber will dich begreifen
wie dich die Erde begreift;
mit meinem Reifen
reift
dein Reich.
Ich will von dir keine Eitelkeit,
die dich beweist.
Ich weiß, daß die Zeit
anders heißt
als du.
Tu mir kein Wunder zulieb.
Gib deinen Gesefeen recht,
die von Geschlecht zu Geschlecht
sichtbarer sind.

Rainer Maria Rilke

aus «Das Stundenbuch»

184


	Resignation?

