
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 4

Artikel: Vom Gluthauch Gottes

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139497

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vom Gluthauch Gottes
«Ich habe dich erwählt in der Wüste, dich geweidet in dem Lande

der Glut. Als sie Weide hatten, wurden sie satt, und da sie satt wurden,
überhob sich ihr Herz; so werde ich gegen sie denn wie ein Löwe, laure
gleich einem Panther am Wege. Ich falle sie an wie eine Bärin, die ihrer
Jungen beraubt ist, und zerreiße den Verschluß ihres Herzen.» (Hos. 13,
5-8).

Wie haben die Propheten von Gott zu reden gewagt! Es regt sich in
uns doch schon ein Widerspruch, wenn das Geheimnis, das hinter dem
stammelnden Worte Gottes verborgen liegt, mit Bildern und Zeichen aus
dem Bereich des menschlichen Lebens verdeutlicht wird, wenn dieser Gott
wie ein redender, denkender, handelnder Mensch erscheint. Die
Propheten Israels können da noch weiter gehen und von dem Gotte reden,
der dem Löwen, dem Panther, der ihres Jungen beraubten Bärin gleicht.
Von den menschlichen Göttern, den Olympiern, die wie die Menschen
hassen und lieben, haben vor allem die Griechen geredet; von den Göttern,

deren dem Menschen so fremdes Wesen am ehesten mit der Fremdheit

eines den Menschen anschauenden Tierblicks verglichen werden
kann, haben lange vor ihnen die Aegypter zu sagen gewußt. Die rauhe
Redeweise Hoseas aber scheint in noch weitere Fernen zu weisen, aus
noch tieferen Schichten zu stammen. Die Propheten, besonders, wenn sie
drohen und warnen, stehen fremd in dieser unserer Zeit. Aber ist es
wirklich nur der gute Geschmack, der sich dagegen empört, daß Gott
menschliche oder sogar tiergleiche Handlungen zugeschrieben werden?
Ist es wirklich nur die reinere Erkenntnis der Größe und Höhe Gottes,
die sich dagegen wehrt, daß dieser Gott in die begrenzten Räume krea-
türlicher Handlungen und Gefühle hereingezogen wird? Wenn die
Ablehnung der prophetischen Redeweise aus diesen Gründen erwüchse, so
wäre sie berechtigt, denn der lebendige Gott hat den Menschen wirklich
auch den guten Geschmack und die Erkenntnis göttlicher Höhe und Größe
gegeben. Geschmack und Gefühl für die göttliche Größe könnten aber
dann niemals so weit gehen, daß sie zusammen mit der für sie anstößigen
Redeweise auch die Lebendigkeit Gottes preisgeben. Gerade dieses aber
geschieht vor dem unprophetischen Gottesbild unserer Zeit.

Der liebe Gott, dessen Pflicht es ist, Wohlbefinden und Wohlstand
zu schüfeen und zu mehren, ist von der Anstößigkeit des hoseanischen
Gottesbildes befreit. Er gleicht weder der Bärin, noch dem Löwen, er
gleicht nur dem kleinen Menschen einer kleinen Zeit. Das Hegeische
Absolute, das für weite Teile der Welt die Stelle Gottes eingenommen hat,
dieses sich im denkenden Menschen wie vor allem in der ordnenden Welt
des Staates entfaltende Absolute ist ebenfalls von der Fremdheit des
bärengleichen hoseanischen Gottes befreit. Und der Gott gar, der in eine
bestimmte monomanische Idee wie in einen Panzer gekleidet ist, der
kleine Gott der kleinen Ismen, ist noch mehr des Unheimlichen entkleidet.

137



Diese Götter aber sind nicht nur ohne Fremdheit und Unheimlichkeit
- das Fremde und das Unheimliche können sie verlieren, die heit und

keit, die Spitteler einst so entsefeten, bleiben dieser Götter innerstes
Wesen —, sondern vor allem ohne Leben. Mit einem Gott ohne Leben zu
leben ist, solange dieses Leben nicht in nachtschwarze Abgründe fällt,
angenehm, es bietet einen gewissen seelischen Komfort, es mehrt den
Besifestand an Gedanken und Gefühlen. Fällt dieses Leben aber in
Abgründe, in denen der Wahnsinn rast, das Blut schäumt und die jagende
Angst ihren Totentanz tanzt, fällt dieses Leben eines einzelnen Menschen
in die Abgründe der Verzweiflung, fällt dieses Leben von Zeitenepochen
in die grausigen Schluchten des Chaos, verliert man allen Komfort, dann
erhebt sich aus den dunklen Grüften der bebende, grollende Schrei: Wo
ist nun Gott? Ja, zuzeiten steht einer der in den Abgrund Gestürzten
inmitten seiner Leidensgefährten auf einem nackten Felsblock und
verkündet mit dem Pathos einer neu entdeckten Erkenntnis: Gott ist tot.
O, hätten sie es doch früher gewußt, daß Gott tot ist! Hätte die in den
Abgrund gestürzte Kultur unseres Jahrhunderts es doch vor ihrem Sturz
in die Nacht von Haß und Angst, von Hilf-, Rat- und Hoffnungslosigkeiten

gewußt, daß der liebe Gott des herkömmlichen Christentums, das
Absolute Hegels, die göttlichen Ideale aller Ismen, tot sind. Dann hätte
die Niefeschesche Botschaft vom toten Gott weder soviel Begeisterung auf
der einen noch soviel Empörung auf der anderen Seite auslösen können.
Man wäre dann vor diesem Künder auf dem einsamen Felsblock ganz
ruhig stehen geblieben und hätte ihm geantwortet: Du sagst uns nichts
Neues.

Der Gott, von dem die Propheten etwas zu künden haben, ist nicht
darum fremd und einsam in dieser Zeit, und ihre Botschaft nicht darum
abstoßend, weil die Redeweise Gründen entspringt, die tiefer liegen als
unser Geschmack und unsere Erkenntnis es zulassen, sondern weil ihr
Gott zum Unterschied von den Göttern unserer Zeit lebt, sein eigenes
Leben lebt, seinen eigenen Blick hat, seinen eigenen Atem atmet, dessen
Eigenheit zu malen sie gerade auch zum Fremdesten, zum Bild der Bärin
und des Löwen, greifen.

Manchmal wird freilich die prophetische Botschaft nicht abgelehnt,
sondern geradezu nachgeahmt. Wir kennen ja auch in unseren Tagen
die pseudoprophetische Redeweise von Sektierern und Idealisten. Wir
kennen jene donnernden Stimmen, die ihre Lieblingsideen mit einem
beglaubigenden Hinweis auf den göttlichen Willen zu begründen lieben. Sie
künden der Welt Sintflut oder Verdorren, Feuer vom Himmel und jüngstes

Gericht, wenn diese Welt sich nicht zu den geliebten Ideen bekehrt.
Gott will den Kreuzzug gegen die Ungläubigen, das wurde schon vor
bald tausend Jahren von monomanischen Nachahmern der Propheten den
christlichen Völkern Europas in die Ohren geschrien, und riesige, von
flackernder Begeisterung erfüllte Völkerscharen schrien damals in den
rheinischen Städten den pseudoprophetischen Predigern die Antwort ent-

138



gegen: «Ja, Gott will es.» Es passiert zuzeiten, daß Menschen, die noch
irgendwo ein verstecktes Empfinden dafür haben, daß die prophetische
Botschaft mehr vom lebendigen Gott zu sagen wisse, als die Botschaften
vom herkömmlichen lieben Gott, vom Absoluten oder von blassen Idealen,
gerade das Opfer der falschen Propheten werden. Original und Imitationen

zu unterscheiden, erfordert eine gewisse Qbung des Blickes oder des
Gehörs. Echte prophetische Botschaft vom Theaterdonner der Pseudo-
propheten zu unterscheiden, ist dann um so schwerer, wenn das Ohr des
Menschen durch ein Übermaß von Geräuschen, durch ein ganzes Meer
inflatorischer Worte abgestumpft und zu feinerer Nuancierung unfähig
geworden ist. Je mehr dieses geschieht, je weiter die Inflation der Worte
fortschreitet, um so leichteres Spiel werden die falschen Propheten, auch
die falschen Messiasse, alle Nachahmer des prophetischen Donners bei
den armen Menschenmassen haben, gerade bei denen, die enttäuscht von
den toten Göttern irgendwo nach dem Lebendigen suchen und fragen.

Das eigentliche Wesen der prophetischen Botschaft, der wirkliche
Charakter auch der anstößigen Rede Hoseas, liegt ja aber nicht im Donner,

liegt auch nicht in der Originalität, Fremdheit und Urgewalt der
Bilder, die er für Gott braucht.

Der Prophet ist nichts als ein Vermittler dessen, was er selber verspürt
hat. Wenn er vom Gotte redet, der dem Löwen, dem Panther und dem
Bären gleicht, dann hat er neben seinem eigenen Wege, neben dem Wege
seines Volkes durch seine Zeit den verzehrenden Gluthauch göttlichen
Atems verspürt. Er hat diesen Weg nicht beschreiten können als einer, der
einen bequemen, toten Gott besifet, und er hat ihn noch viel weniger
beschreiten können als einer, der mit donnernder Stimme Gott zum Werkzeug

seiner Lieblingswünsche macht. Er hat vielmehr den Gott erlebt, der
den Menschen, dem Volk, der Zeit sowohl eine leuchtende Verheißung als
auch eine furchtbare Freiheit gewährt: Die Verheißung seines Reiches
und die Freiheit der Wahl der Wege. Diese beiden Dinge miteinander
gewähren die toten Götter nicht. Der liebe Gott des herkömmlichen
Christentums hat keine Verheißung für die Erde und die Zeit, das
Absolute Hegels, in seinem eigenen Monolog befangen, läßt die Freiheit
der Wahl nicht zu. Die als göttlich verklärten Ideale lassen die Verheißung

wie die Freiheit nur für die Parteigänger der Ideale gelten. Beim
lebendigen Gott allein lebt das Miteinander von Leuchtendem und Furchtbarem,

dieses Miteinander, das den lebendigen Gott gerade für
Menschen, Völker und Zeiten so unbequem, so unerträglich macht.

Die prophetische Botschaft vom unheimlichen Warten und Handeln
Gottes, die hoseanischen Bilder vom Löwen, Panther und Bären sind aus
dem entsefelichen Erlebnis geboren worden, da diese prophetischen Menschen

ihr eigenes Volk, ihre eigene Zeit in der furchtbaren Freiheit, die
Gott diesen ließ, einen falschen, einen tödlichen Weg wählen sahen. Nur
wer sein Volk und seine Zeit liebt, wie die Propheten sie geliebt haben,
kann beim Anblick der verkehrten Wege diese furchtbaren Bilder

139



schauen. Diese Liebe ist es wohl gerade, was die echten Propheten von
ihren nur lärmenden Imitatoren trennt. Wenn das Volk, wenn die Zeit
zuerst gemächlich, bald aber in rasender Hast dem Abgrund zueilt, dann
schlägt dem echten prophetischen Menschen der sonst so lebenschaffende
Atem Gottes wie der Gluthauch des Tieres neben dem Wege entgegen.
Der Sturz in den Abgrund selber ist, wenn er wirklich eintritt, wohl immer
der Menschen eigenes Werk, immer die Vollendung eines falschen
Völkerweges, eines verkehrten Zeitenpfades. Es gehört aber zur menschlichen
Natur, daß, wenn der Sturz eingetreten ist, gar nicht mehr unterschieden
werden kann, was Werk des Menschen und was Werk Gottes sei. Wenn
eine Atombombe niedergeht, dann schreien die Menschen in Hiroshima
wie in Moskau, in Washington wie in Bern: Wo bist du nun, o Gott?
Wenn im entfesselten Völkerkrieg die lefeten Reste der Freiheit zertreten
werden, die entfesselte Bestialität alle Dämme durchbricht, dann klagen
wohl die Herzen der Menschen aus allen Religionen: Wo bleibst du nun,
o Gott? Wer wollte noch im Rasen des Todes unterscheiden können
zwischen eigenem Werk und Gottes Werk, zwischen logischer Entwicklung
aus düsteren Anfängen heraus und katastrophengleichen Ereignissen
ohne Ursache und Vorbereitung!

Die prophetische Botschaft vom bärengleichen Gott lebt vor den
Katastrophen auf. Der Glaube dieser Botschaft ist nicht ein Erzeugnis der
Krisen und Katastrophen. Krisengezeugter Glaube und katastrophengezeugte

Theologie bleiben Strohfeuer; die prophetische Botschaft
erwächst aus anderen Gründen. Sie entsteht aus dem Blick auf den gnädigen,

verheißenden, weit seine Vaterarme öffnenden Gott und aus dem
Blick auf die furchtbare Weite der menschlichen Freiheit. Wenn ein
schlimmes Sattwerden in die Herzen der Menschen einbricht, dann
schlägt den Sehenden, den wirklich an den lebendigen Gott Glaubenden
der glühende Atem dieses Gottes entgegen. Und immer zieht dieses
schlimme Sattwerden lange vor den Katastrophen in die Herzen ein.
Wir reden mit Absicht von einem schlimmen Sattwerden. Es gab für die
Menschen des alten Israel auch ein gutes Sattwerden. Nicht jeder Hunger

ist gesegnet. Unsere Zeit sollte vielleicht besser als romantisch
gestimmte Zeiten etwas davon wissen, daß es auch einen schlimmen

Hunger, ja auch einen schlimmen Hunger der Herzen gibt. Wie
der reale Hunger nach Brot Menschen zu Bestien zu machen vermag, so

vermag auch die hungrige Unzufriedenheit der Herzen dem Menschen
sein Menschliches zu rauben. Der schlimme Hunger der Herzen richtet
sich, da er durch nichts gestillt werden kann, am Ende auf den Tod, wird
zur Todessehnsucht, zum lefeten Nihilismus.

Wann aber ist das Sattwerden schlimm? «Da sie satt wurden, überhob

sich ihr Herz; darum vergaßen sie meiner.» Israel hat, das war
Hoseas schwere Erkenntnis, die von Gott gewirkte Erlösung vergessen.
Es hat damit seinen geistigen Heimatboden verloren und so schon vor
der Katastrophe von Land und Volk auch die reale Heimat selber ver-

140



loren. Es lebt ein ihm selber fremdes Leben, vermischt seinen Gott mit
den Göttern, denen man sonst in der Umwelt dient, vermischt sein eigenes

Glück mit dem, was man so gemeinhin Glück nennt, vermischt sein
Leben mit dem animalischen und heidnischen Leben und spricht so nicht
mehr seine eigene Sprache, lächelt nicht mehr sein eigen Lächeln und
stirbt am Ende nicht einmal mehr seinen eigenen Tod. Dieses Verlieren
des eigentlichen Heimatbodens, dieses Fremdwerden von sich selber
erscheint wohl den Menschen aller Zeiten zunächst als ein bequemes Glück.
Denn wenn man die Erlösung vergißt, kann man reden und fühlen,
leben und sterben, wie der Wind es einem eingibt. Wenn aber das
Reden und Fühlen, das Leben und Sterben zur standarisierten Konfektionsware

wird, ahnt der prophetische Glaube die göttliche Bärin am Wege.
Eine Zeit, die die gottgewirkte Erlösung vergißt, ist wohl immer auch
eine freudlose Zeit und eine Zeit, in der die Liebe erkaltet. Wehe, wenn
das Schicksal eines Volkes, einer Zeit, einer Bewegung in die Hände
freudloser — nicht unglücklicher, sondern innerlich zerrissener, willentlich

freudloser — Menschen fällt. Vor Verbrechern und Wahnsinnigen
kann man sich einigermaßen sichern, vor Freudlosen aber, die weder
Verbrecher noch Wahnsinnige sind, kann man sich kaum sichern. Wenn
die Erlösung vergessen wird, wenn Freude und Liebe kalt werden, dann
wird meist ein reaktionärer Weg eingeschlagen; dann gilt es meist nur,
bestehende oder errungene Macht zu sichern, ererbten, erworbenen oder
errafften Besife zu erhalten. Wird von den die Erlösung vergessenden
Menschen hingegen ein scheinbar revolutionärer Weg eingeschlagen, so
fehlt auch hier das, was auch für Revolutionen lebenswichtig ist, der
gute Blick nämlich für das, was erhalten werden muß, der gute Blick,
der allein die Brücke schafft zwischen vergehenden und neu erstehenden
Zeiten.

Daß aus dem Vergessen der Erlösung nicht nur eine geistige,
sondern eine höchst reale, Einzelne und Völker, Epochen und Kulturen
mitreißende Katastrophe erwächst, haben die Propheten, hat gerade auch
Hosea gesehen. Es ist kein Zufall, daß dieser Prophet, der so in besonders

anstößiger Weise Tierbilder benufet, um die Nähe, den Willen,
das Leben Gottes zu verdeutlichen, eben auch gerade der Prophet ist, der
wie keiner vor ihm von der Liebe Gottes zu reden gewußt hat. Das sind
nicht zwei Seelen in einer Menschenbrust, das ist vielmehr eine wirkliche,

dem Gegenstand der Rede entsprechende Einheit. Nur wo
Erlösung ist, kann Gericht sein, nur wo Segen ist, kann Fluch sein. Und
nur der Gott, der Erlösung und Segen zu geben bereit ist, der mit bei-
dem auf sein Volk, auf seine Menschen wartet, kann zum Löwen, zum
Panther und zur Bärin werden. Die anstößige prophetische Rede würde
dann nicht verstanden, wenn sie nur in dieser ihrer anstößigen Form
gesehen, wenn sie aber in ihrer Verbindung mit der Botschaft von Liebe,
Erlösung und Segen nicht mehr gesehen würde. Alle die christlichen
Kreise, die den Gott des Zorns vom Gott der Liebe zu trennen unter-

141



nommen haben, von Marcions Zeiten bis in die Gegenwart, gleichgültig
welcher Seite sie ihre Sympathie zugewendet haben, sind in Gegensatz
zur prophetischen Botschaft schlechthin getreten. Nach dieser prophetischen

Botschaft aber, nach dieser Erkenntnis der ganzen Wirklichkeit
Gottes, nach dieser Erkenntnis, die nicht ein nackter Akt menschlichen
Verstandes, sondern ein lebendiges Spüren der ganzen göttlichen
Gegenwart ist, hungert die Zeit. Denn sie ist ja das Lefete, das sich der
rasenden Entwicklung dem Abgrund zu in den Weg werfen könnte.
So hätte wohl auch ein Hosea, wenn er heute durch unsere Zeit, durch
unsere Straßen und Dörfer schreiten, unsere Worte hören, unser Handeln

und Laufen sehen würde, allerlei Fragen an uns Menschen zu stellen.
Hinter den Fragen, die der prophetische Glaube zu stellen hat, steht
immer die Sehnsucht, die Menschen, die Völker, die Zeiten möchten die
Nähe Gottes an ihrem Wege verspüren.

Die prophetische Botschaft vom lebendigen Gott wird dann zu einer
doppelten Frage an die Menschen der Zeit, zur Frage nämlich, ob sie
wissen und kennen, was dieser lebendige Gott ihnen gegeben, wie er sie
geführt und geweidet hat, und ob sie auch wissen und kennen, was ihr
eigenes schlimmes Sattwerden und ihr eigenes Gottvergessen sei. Wenn
die prophetische Botschaft zur Frage an die Zeit wird, fragt sie also .zu¬
nächst nach der Freude. Von den Taten des lebendigen Gottes, auf die
Hosea hinweist, sollte sein Israel leben können. Von den Taten Gottes,
der durch alle Menschen- und Völkergeschichte hindurch befreiende
Taten tut, sollten die Menschen in jeder Zeit leben können. Ob man
aber die prophetische Botschaft hört oder nicht, daran werden sich in
Wahrheit die Geister scheiden. Die Welt ohne Raum für die prophetische

Frage nimmt all ihre Befreiungen, all ihre Speisungen als
Selbstverständlichkeiten oder Zufälligkeiten hin. Ihr ist es auch heute kein
Gotteswunder, daß die Freiheit des Menschen sich in den Jahrhunderten

entfaltet hat, daß auch in scheinbar so unfrommen Bewegungen wie
der Renaissance und der Französischen Revolution eine Befreiung
durchgebrochen ist. Und so, wie sie die echten Befreiungen nicht kennt, so
wenig kennt sie auch die echten Bedrohungen. Diese Welt ohne Raum
für die prophetische Botschaft jammert über alle Bedrohungen von außen
her. Sie klagt, daß alles, was das Leben lebenswert mache, von außen
her erschüttert und bedroht werde. Sie ruft nach starken Taten diesem
bedrohenden Fremden gegenüber. Eine Welt, die Raum hat für die
prophetische Frage, Menschen, die diese Frage als große Beunruhigung in
ihren Ohren, in ihren Herzen haben, sollten wissen, daß alles, was aus
Gott geschah, weiterleben, in die Weite sich entfalten, in die Höhe und
in die Tiefe wachsen will. Hier werden die befreienden Durchbrüche
Gottes Anlaß zu steter Freude und zugleich zur Verpflichtung, ihrer
weiteren Entfaltung zu dienen, ihrer Erstarrung und Verkalkung zu
wehren. Hier gibt es wahrhaftig auch Bedrohung, aber Bedrohung, die
zuerst und vor allem von innen her erwächst, Bedrohung der Freude

142



und des lebenswerten Lebens, die gerade da und dort aufsteht, wo das
schlimme Sattwerden, das Vergessen Gottes, das Verlassen des eigenen
Weges zum Menschen-, Völker- und Zeitenschicksal werden. Hier gibt
es wahrhaftig auch einen Hunger nach starken Taten. Aber dieses ist
etwas ganz anderes, als was die unprophetische Philisterwelt unter
diesem Begriff versteht. Die wirklich starken Taten, die Gott damals vom
Israel der Propheten forderte und die er zu aller Zeit von Menschen
fordert, denen die prophetische Botschaft zur beunruhigenden Frage
wird, bestehen darin, daß den befreienden Durchbrüchen Gottes weiterer
Raum gewährt wird. Das eigentlich Böse, was heute die abendländische
Welt bedroht, besteht in der Verkalkung ihres eigenen Geistes. Vor 200
Jahren schrie die bürgerliche Welt nach Erlösung aus den Fesseln des
Ständestaates, der absoluten Fürstengewalt, der Zunftenge. Die
Befreiung geschah und wird heute gefeiert. Was aber ist aus dem Gefeierten

geworden? Und das Abendland preist die langsame, fast schrittweise
Entdeckung des menschlichen Individuums als seine große Tat, seinen
Vorzug, seine göttliche Würde. Aber ist das wirklich ein Vorzug, der
noch verpflichtet? Wird die Sorge um die Freiheit des Individuums nicht
immer wieder zum Vorwand erniedrigt, der dazu dienen muß, die
Interessen der besitzenden Individuen gegen die Interessen der nicht be-
sifeenden Individuen zu verteidigen? Die wirklich starken Taten müssen
sich gegen diesen inneren Feind richten, der die Gottestaten verfälscht.

Wir reden auch in der Schweiz heute gerne von großen und starken
Taten, aber vergessen wir nicht bei den Vorbereitungen zur Abwehr
einer möglichen äußeren Gefahr die viel schlimmere innere, das eigenste
Wesen bedrohende Gefahr? Da hat etwa der Geschäftsleitende
Ausschuß des Zentralverbandes schweizerischer Arbeitgeberorganisationen
eine Entschließung gefaßt, in der darauf hingewiesen wird, «daß eine
Geldentwertung heute allein durch eine gewisse Einschränkung der
Lebenshaltung abgebremst werden könne». Diese beabsichtigte Drosselung
des Lebensstandards der breiten Masse, beabsichtigt von den gleichen
Kreisen, die einmal durch einen befreienden Durchbruch Gottes ihre
eigene Befreiung aus allerlei Drosselungen erlangten, ist eine Verleugnung

des Gottesweges und des eigenen Volksweges. Sie ist daneben
noch mehr, sie ist nämlich auch eine Dummheit, weil sie den Inlandmarkt

beschränkt. Solche törichten Verleugnungen abwehren, das hieße
starke Taten tun. Wir rühmen uns auch gerne der Zähmung des
Kapitalismus, die in den lefeten Jahrzehnten erfolgt ist. Läßt man aber nicht
gerade, wenn man sich dessen rühmt, sehr leicht außer acht, was alles
noch zu tun bleibt? Ist nicht gerade oft die Rede vom gezähmten
Kapitalismus eine Verteidigung des Kapitalismus schlechthin? Wenn leferhin
der Chef einer großen Schuhfabrik die wegen schwerer Steuerhinterziehungen

vorgenommene amtliche Untersuchung dadurch abgeschnitten
hat, daß er die Drohung aussprach, die gesamte Arbeiterschaft zu
entlassen, falls die Untersuchung fortgesefet werde, so bleibt die beunruhi-

143



gende Frage offen: Sind darum Landvögte vertrieben worden, damit
Arbeitsvögte ihre Stelle einnehmen? Starke Taten? Ja, aber zuerst und
vor allem gegen diese innere Fäulnis, diese Verfälschung der Freiheit,
diese Entwürdigung gottgewirkter Güter zum Vorwand, zur Fassade

niedriger Profitgier! Geschähen diese starken Taten bei uns, dann müßte
uns vor äußeren Bedrohungen nicht bange sein. Die von innerer Fäulnis
gereinigte Freiheit bliebe eine das Volk einende Macht, an der äußere
Bedrohung zerschellt oder sich abnufet.

Der Löwe, der Panther, die Bärin am Weg, das alles ist nichts anderes

als der feurige Atem, der uns entgegenschlägt, wo wir so vom
gottgewiesenen eigenen Wege abirren. Man fällt nicht dann erst in die
Gewalt des Furchtbaren neben dem Wege, wenn all diese inneren
Verleugnungen die äußere Katastrophe nadi sich ziehen. Das Furchtbare tut
schon vorher sein Werk. Wenn man nur noch mit fremden Worten
spricht, nach fremden Zielen sucht, nach fremdem Glücke schielt, dann
hat die furchtbare Gewalt schon zugeschlagen. Ein Abendland, das keine
andere Frage mehr vor sich sieht als die Teufelsfrage Rußland oder
Amerika, ist in jedem Falle schon ein geschlagenes Land. In ganz besonderem

Maße gilt das für die Schweiz. Durch wirkliche Durchbrüche des

lebendigen Gottes ist sie ja auf einen eigenen Weg gewiesen. Und sie
wäre noch mehr als das gesamte Abendland ein geschlagenes Land,
wenn die Entwicklung der lefeten fünf Jahre fortschreiten sollte, wenn
diese Einreihung in die Blockpolitik ideologisch und wirtschaftlich fort-
gesefet werden sollte.

Hosea hatte dem Israel seiner Zeit zugerufen, daß es durch die
Verleugnung, durch das Verlassen seiner geistigen Heimat auch die reale
Heimat verliere. Er hatte den Gluthauch verspürt, der dem abirrenden
Israel neben dem Wege entgegenschlug. Er hatte das bequeme, von vielen

gesuchte Glück der Angleichung an fremdes Leben, das kleine Glück,
in dem man den lebendigen Gott gegen bequemere, erträglichere Götter
vertauscht, als das eigentliche große Unglück gesehen, als die Wunde,
die vom Furchtbaren her den kleinen Glücksuchern geschlagen wird.
Hosea lebt nicht mehr. Propheten leben kaum noch, und wir wollen uns
nicht als solche gebärden. Aber eines wollen wir: Die Frage der Propheten,

die große Beunruhigung, die sie in die Welt geschleudert haben,
in unseren Ohren, in unseren Herzen tragen. Der lebendige Gott, der
die leuchtende Verheißung seiner Herrschaft und die furchtbare Weite
der Freiheit zur Wahl des Weges gegeben hat, ist heute noch der Gott
Hoseas, der große Liebende, der zur Freude ruft und zum Sich-Selber-
Finden, und zugleich der große Furchtbare, der den Menschen und
Völkern, die Weg, Freude und sich selber verlieren, zum Löwen, Panther, zur
furchtbaren Bärin wird.

Bruno Balscheit.

144


	Vom Gluthauch Gottes

