Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 4

Artikel: Vom Gluthauch Gottes

Autor: Balscheit, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139497

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139497
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

~ Vom Gluthauch Gottes
«Ich habe dich erwdhlt in der Wiiste, dich geweidet in dem Lande

der Glut. Als sie Weide hatten, wurden sie satt, und da sie satt wurden,
{iberhob sich thr Herz; so werde ich gegen sie denn wie ein Léwe, laure
gleich einem Panther am Wege. Ich falle sie an wie eine Birin, die ihrer
Jungen beraubt ist, und zerreifle den Verschluf} ihres Herzen.» (Hos. 13,
5-8). ' ’

Wie haben die Propheten von Gott zu reden gewagt! Es regt sich in
uns doch schon ein Widerspruch, wenn das Geheimnis, das hinter dem
stammelnden Worte Gottes verborgen liegt, mit Bildern und Zeichen aus
dem Bereich des menschlichen Lebens verdeutlicht wird, wenn dieser Gott
wie ein redender, denkender, handelnder Mensch erscheint. Die Pro~
pheten Israels kdnnen da noch weiter gehen und von dem Gotte reden,
der dem Ldwen, dem Panther, der ihres Jungen beraubten Barin gleicht.
Von den menschlichen G&ttern, den Olympiern, die wie die Menschen
hassen und lieben, haben vor allem die Griechen geredet; von den G&t~
tern, deren dem Menschen so fremdes Wesen am ehesten mit der Fremd-
heit eines den Menschen anschauenden Tierblicks verglichen werden
kann, haben lange vor ihnen die Aegypter zu sagen gewuflt. Die rauhe
Redeweise Hoseas aber scheint in noch weitere Fernen zu weisen, aus
noch tieferen Schichten zu stammen. Die Propheten, besonders, wenn sie
drohen und warnen, stehen fremd in dieser unserer Zeit. Aber ist es
wirklich nur der gute Geschmack, der sich dagegen empért, dafl Gott
menschliche oder sogar tiergleiche Handlungen zugeschrieben werden?
Ist es wirklich nur die reinere Erkenntnis der Gréfle und Hshe Gottes,
die sich dagegen wehrt, dafl dieser Gott in die begrenzten Raume krea~
tiirlicher Handlungen und Gefiihle hereingezogen wird? Wenn die Ab-~
lehnung der prophetischen Redeweise aus diesen Griinden erwiichse, so
wire sie berechtigt, denn der lebendige Gott hat den Menschen wirklich
auch den guten Geschmadk und die Erkenntnis g&ttlicher Hshe und Gréfle
gegeben. Geschmack und Gefiihl fiir die géttliche Gréfie kénnten aber
dann niemals so weit gehen, dafl sie zusammen mit der fiir sie anstdfligen
Redeweise auch die Lebendigkeit Gottes preisgeben. Gerade dieses aber
geschieht vor dem unprophetischen Gottesbild unserer Zeit.

Der liebe Gott, dessen Pflicht es ist, Wohlbefinden und Wohlstand
zu schiiten und zu mehren, ist von der Anstéfigkeit des hoseanischen
Gottesbildes befreit. Er gleicht weder der Birin, noch dem Ldwen, er
gleicht nur dem kleinen Menschen einer kleinen Zeit. Das Hegelsche Ab~
solute, das fiir weite Teile der Welt die Stelle Gottes eingenommen hat,
dieses sich im denkenden Menschen wie vor allem in der ordnenden Welt
des Staates entfaltende Absolute ist ebenfalls von der Fremdheit des
birengleichen hoseanischen Gottes befreit. Und der Gott gar, der in eine
bestimmte monomanische Idee wie in einen Panzer gekleidet ist, der
kleine Gott der kleinen Ismen, ist noch mehr des Unheimlichen entkleidet.

137



~ Diese Gétter aber sind nicht nur ohne Fremdheit und Unheimlichkeit
. — das Fremde und das Unheimliche kénnen sie verlieren, die . . . heit und
... keit, die Spitteler einst so entsefsten, bleiben dieser G&tter innerstes
‘Wesen —, sondern vor allem chne Leben. Mit einem Gott chne Leben zu
leben ist, solange dieses Leben nicht in nachtschwarze Abgriinde fillt,
angenehm, es bietet einen gewissen seelischen Komfort, es mehrt den
Besifsstand an Gedanken und Gefiihlen. Fillt dieses Leben aber in Ab-
. griinde, in denen der Wahnsinn rast, das Blut schiumt und die jagende
Angst ihren Totentanz tanzt, fillt dieses Leben eines einzelnen Menschen
in die Abgriinde der Verzweiflung, fillt dieses Leben von Zeitenepochen
in die grausigen Schluchten des Chaos, verliert man allen Komfort, dann
erhebt sich aus den dunklen Griiften der bebende, grollende Schrei: Wo
ist nun Gott? Ja, zuzeiten steht einer der in den Abgrund Gestiirzten
inmitten seiner Leidensgefihrten auf einem nackten Felsblod und ver-
kiindet mit dem Pathos einer neu entdedkten Erkenntnis: Gott ist tot.
O, hitten sie es doch frither gewuflt, dafl Gott tot ist! Hitte die in den
Abgrund gestiirzte Kultur unseres Jahrhunderts es doch vor ihrem Sturz
in die Nacht von Hafl und Angst, von Hilf-, Rat- und Hoffnungslosig-
 keiten gewuflt, dafl der liebe Gott des herkémmlichen Christentums, das
Absolute Hegels, die géttlichen Ideale aller Ismen, tot sind. Dann hitte
die Niegsschesche Botschaft vom toten Gott weder soviel Begeisterung auf
der einen noch soviel Empdrung auf der anderen Seite ausldsen kénnen.
Man wire dann vor diesem Kiinder auf dem einsamen Felsblock ganz
ruhig stehen geblieben und hitte ihm geantwortet: Du sagst uns nichts
Neues. I '

Der Gott, von dem die Propheten etwas zu kiinden haben, ist nicht
darum fremd und einsam in dieser Zeit, und ihre Botschaft nicht darum
abstoflend, weil die Redeweise Griinden entspringt, die tiefer liegen als
unser Geschmack und unsere Erkenntnis es zulassen, sondern weil ihr
Gott zum Unterschied von den Géttern unserer Zeit lebt, sein eigenes’
Leben lebt, seinen eigenen Blidk hat, seinen eigenen Atem atmet, dessen
Eigenheit zu malen sie gerade auch zum Fremdesten, zum Bild der Birin
und des Ldwen, greifen. o |

Manchmal wird freilich die prophetische Botschaft nicht abgelehnt,
sondern geradezu nachgeahmt. Wir kennen ja auch in unseren Tagen
die pseudoprophetische Redeweise von Sektierern und Idealisten. Wir
kennen jene donnernden Stimmen, die ihre Lieblingsideen mit einem be~
glaubigenden Hinweis auf den géttlichen Willen zu begriinden lieben. Sie
kiinden der Welt Sintflut oder Verdorren, Feuer vom Himmel und jiing~
stes Gericht, wenn diese Welt sich nicht zu den geliebten Ideen bekehrt.
Gott will den Kreuzzug gegen die Ungliubigen, das wurde schon vor
bald tausend Jahren von monomanischen Nachahmern der Propheten den
christlichen V&lkern Europas in die Ohren geschrien, und riesige, von
flackernder Begeisterung erfiillte V&lkerscharen schrien damals in den
rheinischen Stidten den pseudoprophetischen Predigern die Antwort ent~

138



gegen: «Ja, Gott will es.» Es passiert zuzeiten, dafl Menschen, die noch
irgendwo ein verstecktes Empfinden dafiir haben, dafl die prophetische
Botschaft mehr vom lebendigen Gott zu sagen wisse, als die Botschaften
vom herkdmmlichen lieben'Gott, vom Absoluten oder von blassen Idealen,
gerade das Opfer der falschen Propheten werden. Original und Imitatio-
nen zu unterscheiden, erfordert eine gewisse Ubung des Blidkes oder des
Gehors. Echte prophetische Botschaft vom Theaterdonner der Pseudo-
propheten zu unterscheiden, ist dann um so schwerer, wenn das Ohr des
Menschen durch ein Ubermafl von Geriuschen, durch ein ganzes Meer
inflatorischer Worte abgestumpft und zu feinerer Nuancierung unfihig
geworden ist. Je mehr dieses geschieht, je weiter die Inflation der Worte
fortschreitet, um so leichteres Spiel werden die falschen Propheten, auch
die falschen Messiasse, alle Nachahmer des prophetischen Donners bei
den armen Menschenmassen haben, gerade bei denen, die enttiuscht von
den toten Géttern irgendwo nach dem Lebendigen suchen und fragen.

Das eigentliche Wesen der prophetischen Botschaft, der wirkliche
Charakter auch der anstfigen Rede Hoseas, liegt ja aber nicht im Don-
ner, liegt auch nicht in der Originalitit, Fremdheit und Urgewalt der Bil-
der, die er fiir Gott braucht.

Der Prophet ist nichts als ein Vermittler dessen, was er selber verspiirt
hat. Wenn er vom Gotte redet, der dem L3wen, dem Panther und dem
Baren gleicht, dann hat er neben seinem eigenen Wege, neben dem Wege
seines Volkes durch seine Zeit den verzehrenden Gluthauch géttlichen
Atems verspiirt, Er hat diesen Weg nicht beschreiten kdnnen als einer, der
einen bequemen, toten Gott besitst, und er hat ihn noch viel weniger
beschreiten kdnnen als einer, der mit donnernder Stimme Gott zum Werk-
zeug seiner Lieblingswiinsche madht. Er hat vielmehr den Gott erlebt, der
den Menschen, dem Volk, der Zeit sowohl eine leuchtende Verheiflung als
auch eine furchtbare Freiheit gewshrt: Die Verheiflung seines Reiches
und die Freiheit der Wahl der Wege. Diese beiden Dinge miteinander
gewihren die toten Gotter nicht. Der liebe Gott des herkdmmlichen
Christentums hat keine Verheiflung fiir die Erde und die Zeit, das Ab~
solute Hegels, in seinem eigenen Monoclog befangen, lafit die Freiheit
der Wahl nicht zu, Die als géttlich verklirten Ideale lassen die Verhei-
Bung wie die Freiheit nur fiir die Parteiginger der Ideale gelten. Beim
lebendigen Gott allein lebt das Miteinander von Leuchtendem und Furcht~
barem, dieses Miteinander, das den lebendigen Gott gerade fiir Men~
schen, Vilker und Zeiten so unbequem, so unertriglich madht.

Die prophetische Botschaft vom unheimlichen Warten und Handeln
Gottes, die hoseanischen Bilder vom L3wen, Panther und Biren sind aus
dem entsegslichen Erlebnis geboren worden, da diese prophetischen Men-~
schen ihr eigenes Volk, ihre eigene Zeit in der furchtbaren Freiheit, die
Gott diesen lief, einen falschen, einen t3dlichen Weg wihlen sahen. Nur
wer sein Volk und seine Zeit liebt, wie die Propheten sie geliebt haben,

kann beim Anblick der verkehrten Wege diese furchtbaren Bilder
139



schauen. Diese Liebe ist es wohl gerade, was die echten Propheten von,
ihren nur lirmenden Imitatoren trennt. Wenn das Volk, wenn die Zeit
zuerst gemichlich, bald aber in rasender Hast dem Abgrund zueilt, dann
schligt dem echten prophetischen Menschen der sonst so lebenschaffende
Atem Gottes wie der Gluthauch des Tieres neben dem Wege entgegen.
Der Sturz in den Abgrund selber ist, wenn er wirklich eintritt, wohl immer
der Menschen eigenes Werk, immer die Vollendung eines falschen V&I~
kerweges, eines verkehrten Zeitenpfades. Es gehért aber zur menschlichen
Natur, dafl, wenn der Sturz eingetreten ist, gar nicht mehr unterschieden
werden kann, was Werk des Menschen und was Werk Gottes sei. Wenn
eine Atombombe niedergeht, dann schreien die Menschen in Hiroshima
wie in Moskau, in Washington wie in Bern: Wo bist du nun, o Gott?
Wenn im entfesselten Vélkerkrieg die letsten Reste der Freiheit zertreten
werden, die entfesselte Bestialitit alle Damme durchbricht, dann klagen
wohl die Herzen der Menschen aus allen Religionen: Wo bleibst du nun,
o Gott? Wer wollte noch im Rasen des Todes unterscheiden kdnnen zwi~
schen eigenem Werk und Gottes Werk, zwischen logischer Entwicklung
aus diisteren Anfingen heraus und katastrophengleichen Ereignissen
ohne Ursache und Vorbereitung! -
Die prophetische Botschaft vom barengleichen Gott lebt vor den Kata~
strophen auf. Der Glaube dieser Botschaft ist nicht ein Erzeugnis der
Krisen und Katastrophen. Krisengezeugter Glaube und katastrophen~
. gezeugte Theologie bleiben Strohfeuer; die prophetische Botschaft er-
wichst aus anderen Griinden. Sie entsteht aus dem Blick auf den gnidi~
gen, verheiflenden, weit seine Vaterarme Sffnenden Gott und aus dem
Blidk auf die furchtbare Weite der menschlichen Freiheit. Wenn ein
schlimmes Sattwerden in die Herzen der Menschen einbricht, dann
schligt den Sehenden, den wirklich an den lebendigen Gott Glaubenden
der glithende Atem dieses Gottes entgegen. Und immer zieht dieses
schlimme Sattwerden lange vor den Katastrophen in die Herzen ein.
Wir reden mit Absicht von einem schlimmen Sattwerden. Es gab fiir die
Menschen des alten Israel auch ein gutes Sattwerden. Nicht jeder Hun~
ger ist gesegnet. Unsere Zeit sollte vielleicht besser als romantisch
gestimmte Zeiten etwas davon wissen, dafl es auch einen schlim~
men Hunger, ja auch einen schlimmen Hunger der Herzen gibt. Wie
der reale Hunger nach Brot Menschen zu Bestien zu machen vermag, so
vermag auch die hungrige Unzufriedenheit der Herzen dem Menschen
sein Menschliches zu rauben. Der schlimme Hunger der Herzen richtet
sich, da er durch nichts gestillt werden kann, am Ende auf den Tod, wird
zur Todessehnsucht, zum lesten Nihilismus.
~ 'Wann aber ist das Sattwerden schlimm? «Da sie satt wurden, tiber~
hob sich ithr Herz; darum vergaflen sie meiner.» Israel hat, das war
Hoseas schwere Erkenntnis, die von Gott gewirkte Erldsung vergessen.
Es hat damit seinen geistigen Heimatboden verloren und so schon vor
der Katastrophe von Land und Volk auch die reale Heimat selber ver~

140



loren. Es lebt ein ihm selber fremdes Leben, vermischt seinen Gott mit
den Géttern, denen man sonst in der Umwelt dient, vermischt sein eige-~
nes Gliick mit dem, was man so gemeinhin Gliick nennt, vermischt sein
Leben mit dem animalischen und heidnischen Leben und spricht so nicht
mehr seine eigene Sprache, lichelt nicht mehr sein eigen Licheln und
stirbt am Ende nicht einmal mehr seinen eigenen Tod. Dieses Verlieren
des eigentlichen Heimatbodens, dieses Fremdwerden von sich selber er~
scheint wohl den Menschen aller Zeiten zunédhst als ein bequemes Gliick.
Denn wenn man die Erldsung vergifit, kann man reden und fiihlen,
leben und sterben, wie der Wind es einem eingibt. Wenn aber das Re~
den und Fiihlen, das Leben und Sterben zur standarisierten Konfektions~
ware wird, ahnt der prophetische Glaube die géttliche Barin am Wege.
Eine Zeit, die die gottgewirkte Erldsung vergift, ist wohl immer audh
eine freudlose Zeit und eine Zeit, in der die Liebe erkaltet. Wehe, wenn
das Schicksal eines Volkes, einer Zeit, einer Bewegung in die Hande
freudloser — nicht ungliicklicher, sondern innerlich zerrissener, willent~
lich freudloser — Menschen fillt. Vor Verbrechern und Wahnsinnigen
kann man sich einigermaflen sichern, vor Freudlosen aber, die weder
Verbrecher noch Wahnsinnige sind, kann man sich kaum sichern. Wenn
die Erlésung vergessen wird, wenn Freude und Liebe kalt werden; dann
wird meist ein reaktiondrer Weg eingeschlagen; dann gilt es meist nur,
bestehende oder errungene Madht zu sichern, ererbten, erworbenen oder
errafften Besits zu erhalten. Wird von den die Erlsung vergessenden
Menschen hingegen ein scheinbar revolutionirer Weg eingeschlagen, so
fehlt auch hier das, was auch fiir Revolutionen lebenswichtig ist, der
gute Blick nimlich fiir das, was erhalten werden muf, der gute Blick,
der allein die Briicke schafft zwischen vergehenden und neu erstehenden
ZLeiten. :

Dafl aus dem Vergessen der Erlésung nicht nur eine geistige, son-
dern eine h&chst reale, Einzelne und Vélker, Epochen und Kulturen mit~
reiflende Katastrophe erwichst, haben die Propheten, hat gerade auch
Hosea gesehen. Es ist kein Zufall; dafl dieser Prophet, der so in beson~
ders anstSfiger Weise Tierbilder benutst, um die Nihe, den Willen,
das Leben Gottes zu verdeutlichen, eben auch gerade der Prophet ist, der
wie keiner vor ihm von der Liebe Gottes zu reden gewuflt hat. Das sind
nicht zwei Seelen in einer Menschenbrust, das ist vielmehr eine wirk-
liche, dem Gegenstand der Rede entsprechende Einheit. Nur wo Er~
I8sung ist, kann Gericht sein, nur wo Segen ist, kann Fluch sein. Und
nur der Gott, der Erlsung und Segen zu geben bereit ist, der mit bei-
dem auf sein Volk, auf seine Menschen wartet, kann zum Ldwen, zum
Panther und zur Birin werden. Die anstéfige prophetische Rede wiirde
dann nicht verstanden, wenn sie nur in dieser ihrer anstdfigen Form
gesehen, wenn sie aber in ihrer Verbindung mit der Botschaft von Liebe,
Erlésung und Segen nicht mehr gesehen wiirde. Alle die dhristlichen
Kreise, die den Gott des Zorns vom Gott der Liebe zu trennen unter-

141



nommen haben, von Marcions Zeiten bis in die Gegenwart, gleichgiiltig
welcher Seite sie ihre Sympathie zugewendet haben, sind in Gegensatz
zur prophetischen Botschaft schlechthin getreten. Nach dieser propheti-
schen Botschaft aber, nach dieser Erkenntnis der ganzen Wirklichkeit
Gottes, nach dieser Erkenntnis, die nicht ein nackter Akt menschlichen
Verstandes, sondern ein lebendiges Spiiren der ganzen géttlichen Ge-~
genwart ist, hungert die Zeit. Denn sie ist ja das Letste, das sich der
rasenden Entwicklung dem Abgrund zu in den Weg werfen kénnte.
So hitte wohl auch ein Hosea, wenn er heute durch unsere Zeit, durch
unsere Straflen und Dérfer schreiten, unsere Worte héren, unser Han-
deln und Laufen sehen wiirde, allerlei Fragen an uns Menschen zu stellen.
Hinter den Fragen, die der prophetische Glaube zu stellen hat, steht
immer die Sehnsucht, die Menschen, die Vélker, die Zeiten mdchten die
Nzhe Gottes an ihrem Wege verspiiren. |
Die prophetische Botschaft vom lebendigen Gott wird dann zu einer
doppelten Frage an die Menschen der Zeit, zur Frage nimlich, ob sie
wissen und kennen, was dieser lebendige Gott thnen gegeben, wie er sie
gefithrt und geweidet hat, und ob sie auch wissen und kennen, was ihr
eigenes schlimmes Sattwerden und ihr eigenes Gottvergessen sei. Wenn
die prophetische Botschaft zur Frage an die Zeit wird, fragt sie also.zu~
nichst nach der Freude. Von den Taten des lebendigen Gottes, auf die
Hosea hinweist, sollte sein Israel leben kdnnen. Von den Taten Gottes,
der durch alle Menschen~ und Vélkergeschichte hindurch befreiende
Taten tut, sollten die Menschen in jeder Zeit leben kdnnen. Ob man
aber die prophetische Botschaft hért oder nicht, daran werden sich in
Wahrheit die Geister scheiden. Die Welt chne Raum fiir die prophe-~
tische Frage nimmt all ihre Befreiungen, all ihre Speisungen als Selbst-
verstindlichkeiten oder Zufilligkeiten hin. Ihr ist es auch heute kein
Gotteswunder, dafl die Freiheit des Menschen sich in den Jahrhunder~
ten entfaltet hat, dafl auch in scheinbar so unfrommen Bewegungen wie
der Renaissance und der Franzésischen Revolution eine Befreiung durch~
gebrochen ist. Und so, wie sie die echten Befreiungen nicht kennt, so
wenig kennt sie auch die echten Bedrohungen. Diese Welt ohne Raum
fiir die prophetische Botschaft jammert tiber alle Bedrohungen von auflen
her. Sie klagt, daf alles, was das Leben lebenswert mache, von auflen
her erschiittert und bedroht werde. Sie ruft nach starken Taten diesem
bedrohenden Fremden gegeniiber. Eine Welt, die Raum hat fiir die pro-
phetische Frage, Menschen, die diese Frage als grofie Beunruhigung in
ihren Ohren, in ihren Herzen haben, sollten wissen, daf} alles, was aus
Gott geschah, weiterlebén, in die Weite sich entfalten, in die Hshe und
in die Tiefe wachsen will. Hier werden die befreienden Durchbriiche
Gottes Anlall zu steter Freude und zugleich zur Verpflichtung, ihrer
weiteren Entfaltung zu dienen, ihrer Erstarrung und Verkalkung zu
wehren. Hier gibt es wahrhaftig auch Bedrohung, aber Bedrohung, die
zuerst und vor allem von innen her erwichst, Bedrohung der Freude

142



und des lebenswerten Lebens, die gerade da und dort aufsteht, wo das
schlimme Sattwerden, das Vergessen Gottes, das Verlassen des eigenen
Weges zum Menschen~, Vélker~ und Zeitenschicksal werden. Hier gibt
es wahrhaftig auch einen Hunger nach starken Taten. Aber dieses ist
etwas ganz anderes, als was die unprophetische Philisterwelt unter die~
sem Begriff versteht. Die wirklich starken Taten, die Gott damals vom
Israel der Propheten forderte und die er zu aller Zeit von Menschen
fordert, denen die prophetische Botschaft zur beunruhigenden Frage
wird, bestehen darin, dafl den befreienden Durchbriichen Gottes weiterer
Raum gewihrt wird. Das eigentlich Bdse, was heute die abendlandische
Welt bedroht, besteht in der Verkalkung ihres eigenen Geistes. Vor 200
Jahren schrie die biirgerliche Welt nach Erldsung aus den Fesseln des
Stindestaates, der absoluten Fiirstengewalt, der Zunftenge. Die Be~
freiung geschah und wird heute gefeiert. Was aber ist aus dem Gefeier~
ten geworden? Und das Abendland preist die langsame, fast schrittweise
Entdedkung des menschlichen Individuums als seine grofie Tat, seinen
Vorzug, seine gdttliche Wiirde. Aber ist das wirklich ein Vorzug, der
noch verpflichtet? Wird die Sorge um die Freiheit des Individuums nicht
immer wieder zum Vorwand erniedrigt, der dazu dienen mufi, die In~
teressen der besitzenden Individuen gegen die Interessen der nicht be~
sisenden Individuen zu verteidigen? Die wirklich starken Taten miissen
sich gegen diesen inneren Feind richten, der die Gottestaten verfilscht.

Wir reden auch in der Schweiz heute gerne von grofien und starken
- Taten, aber vergessen wir nicht bei den Vorbereitungen zur Abwehr
einer méglichen dufleren Gefahr die viel schlimmere innere, das eigenste
Wesen bedrohende Gefahr? Da hat etwa der Geschiftsleitende Aus-
schul des Zentralverbandes schweizerischer Arbeitgeberorganisationen
eine Entschliefung gefafit, in der darauf hingewiesen wird, «dal} eine
Geldentwertung heute allein durch eine gewisse Einschrinkung der Le-~
benshaltung abgebremst werden kénne». Diese beabsichtigte Drosselung
des Lebensstandards der breiten Masse, beabsichtigt von den gleichen
Kreisen, die einmal durch einen befreienden Durchbruch Gottes ihre
eigene Befreiung aus allerlei Drosselungen erlangten, ist eine Verleug-
nung des Gottesweges und des eigenen Volksweges. Sie ist daneben
noch mehr, sie ist nimlich auch eine Dummbheit, weil sie den Inland-
markt beschrinkt. Solche térichten Verleugnungen abwehren, das hiefle
starke Taten tun. Wir rithmen uns auch gerne der Zihmung des Kapi-
talismus, die in den letsten Jahrzehnten erfolgt ist. Lalt man aber nicht
gerade, wenn man sich dessen riihmt, sehr leicht aufler acht, was alles
‘noch zu tun bleibt? Ist nicht gerade oft die Rede vom gezihmten Kapi~
talismus eine Verteidigung des Kapitalismus schlechthin? Wenn lesthin
der Chef einer groflen Schuhfabrik die wegen schwerer Steuerhinter~
ziehungen vorgenommene amtliche Untersuchung dadurch abgeschnitten
hat, dafl er die Drohung aussprach, die gesamte Arbeiterschaft zu ent-~
lassen, falls die Untersuchung fortgeset werde, so bleibt die beunruhi~

143



gende Frage offen: Sind darum Landvdgte vertrieben worden, damit
Arbeitsvigte ihre Stelle einnehmen? Starke Taten? Ja, aber zuerst und
vor allem gegen diese innere Fiulnis, diese Verfilschung der Freiheit,
diese Entwiirdigung gottgewirkter Giiter zum Vorwand, zur Fassade
niedriger Profitgier! Geschihen diese starken Taten bei uns, dann miifite
uns vor dufleren Bedrohungen nicht bange sein. Die von innerer Fiulnis
gereinigte Freiheit blicbe eine das Volk einende Macht, an der duflere
Bedrohung zerschellt oder sich abnufst.

Der Léwe, der Panther, die Barin am Weg, das alles ist nichts ande~
res als der feurige Atem, der uns entgegenschligt, wo wir so vom gott~
gewiesenen eigenen Wege abirren. Man fallt nicht dann erst in die Ge~
walt des Furchtbaren neben dem Wege, wenn all diese inneren Ver~
leugnungen die duflere Katastrophe nach sich ziehen. Das Furchtbare tut
schon vorher sein Werk. Wenn man nur noch mit fremden Worten
spricht, nach fremden Zielen sucht, nach fremdem Gliicke schielt, dann
hat die furchtbare Gewalt schon zugeschlagen. Ein Abendland, das keine
andere Frage mehr vor sich sieht als die Teufelsfrage Rufiland oder

+

Amerika, ist in jedem Falle schon ein geschlagenes Land. In ganz beson-
derem Mafle gift das fiir die Schweiz. Durch wirkliche Durchbriiche des
lebendigen Gottes ist sie ja auf einen eigenen Weg gewiesen. Und sie
wire noch mehr als das gesamte Abendland ein geschlagenes Land,
wenn die Entwicklung der lesten fiinf Jahre fortschreiten sollte, wenn
diese Einreihung in die Blodkpolitik ideologisch und wirtschaftlich fort-
geset werden sollte.

Hosea hatte dem Israel seiner Zeit zugerufen, dafl es durch die Ver~
leugnung, durch das Verlassen seiner geistigen Heimat auch die reale
Heimat verliere. Er hatte den Gluthauch verspiirt, der dem abirrenden
Israel neben dem Wege entgegenschlug. Er hatte das bequeme, von vie~
len gesuchte Gliidk der Angleichung an fremdes Leben, das kleine Gliick,
in dem man den lebendigen Gott gegen bequemere, ertriglichere Géotter
vertauscht, als das eigentliche grofie Ungliidk gesehen, als die Wunde,
die vom Furchtbaren her den kleinen Gliicksuchern geschlagen wird.
Hosea lebt nicht mehr. Propheten leben kaum noch, und wir wollen uns
nicht als solche gebirden. Aber eines wollen wir: Die Frage der Prophe~
ten, die grofle Beunruhigung, die sie in die Welt geschleudert haben,
in unseren Ohren, in unseren Herzen tragen. Der lebendige Gott, der
die leuchtende Verheiflung seiner Herrschaft und die furchtbare Weite
der Freiheit zur Wahl des Weges gegeben hat, ist heute noch der Gott
Hoseas, der grofie Liebende, der zur Freude ruft und zum Sich-Selber~
Finden, und zugleich der grofie Furchtbare, der den Menschen und V-
kern, die Weg, Freude und sich selber verlieren, zum LSwen, Panther, zur
furchtbaren Barin wird.

Bruno Balscheit.

144



	Vom Gluthauch Gottes

