
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 3

Artikel: Blick auf die Kirchen : was soll der Prediger heute in einer
furchterfüllten Welt predigen?

Autor: Boegner, Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139493

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139493
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Blick auf die Kirchen
Was soll der Prediger heute in einer furchterfüllten Welt predigen"?

Diese Frage wurde als Rundfrage an eine Anzahl weltbekannter Prediger von der
amerikanischen Wochenschrift «The Christian Century» gesandt. In ihrer Ausgabe vom
7. März 1951 veröffentlichte sie die Antwort von Pasteur Marc Boegner, dem Haupt des
französischen Protestantenbundes. Pasteur Boegner war zwischen den zwei Weltkriegen
für das «Rassemblement Universel pour la Paix» tätig und ist heute einer der Präsidenten

des Weltrates der Kirchen. Seine Antwort wird in folgendem in Übersetzung
wiedergegeben. Alice Herz

Was kann ein Prediger in einer Zeit Wie der heutigen seiner
Gemeinde predigen?

Ist es vielleicht, weil ich Franzose bin und zur lateinischen
Sprachgemeinschaft gehöre, daß ich die Frage so fassen möchte: «Was sollte ich
heute predigen?»

Durch die 48 Jahre, die ich das verantwortungsschwere Amt eines
Predigers übte, war ich mir immer dessen bewußt, daß ich die Botschaft
an meine Gemeinden von Zeitverhältriissen unbeeinflußt halten müsse.
Was ich predige, darf nie durch meine Neigungen und Wünsche, durch
meine sozialen und psychologischen Erkenntnisse bestimmt sein, sondern
allein durch Jesus Christus.

Warum, Wird man fragen, werfe ich nun heute diese Frage auf? Fühle
ich mich durch die Zeitverhältnisse gedrängt, die christliche Botschaft, ihre
Bedeutung in dieser Zeit, ihr Wesen, ihren besonderen Anruf sorgsamer
zu überprüfen? Sicher haben zu anderen Zeiten, fernen und nahen, Priester,

Mönche und Pfarrer aller christlichen Bekenntnisse in der Tiefe ihres
Herzens der gleichen Frage gegenübergestanden. Während der Zeit der
großen Verfolgungen unter Diokletian, zu Beginn der konstantinischen
Ära, als das Römische Reich unter dem Hammer der Barbarenstämme in
Stücke zerfiel, ferner als Europa im 16. Jahrhundert durch die Reformation

und im 18. Jahrhundert durch die Französische Revolution erschüttert

wurde, wie viele Prediger mögen damals angstvoll gefragt haben:
«Was soll ich in dieser Zeit predigen?»

Was ist es, das in unserer Zeit diese Frage aufzwingt und ihr solche
Schwere und Dringlichkeit gibt?

Eine Tatsache hebt sich sofort heraus: was wir das christliche Zeitalter
zu nennen pflegten, hat zu bestehen aufgehört, nicht nur deshalb, weil der
politische Aufbau und die bewußte oder unbewußte Weltanschauung der
meisten heutigen Staaten es ihnen untersagt, sich christlich zu nennen,
sondern auch dadurch, daß der Zerfall der christlichen Kirche in unzählige
Konfessionen dem wesentlichen Gedanken des Christentums zuwiderläuft,

und zulefet und nicht am wenigsten dadurch, daß zahlreiche Völker,
die sich jahrhundertelang christlich nannten, sich heute ausgesprochen vom
Christentum abgewandt haben.

Aus Gründen, die wir hier nicht näher erörtern können, haben große

95



Teile auch der westlichen Welt sich dem Einfluß der christlichen Kirche im
weitesten Sinne des Wortes entzogen. Von einem christlichen Humanismus

kann man heute nur als von einer vergangenen Epoche oder als von
einer Hoffnung für die Zukunft reden. Der Humanismus unserer Zeit ist
offen oder verhüllt atheistisch und geradezu anti-christlich. Es gibt im zum
größten Teil Wieder heidnisch gewordenen Westeuropa keine christlichen
Völker mehr, nur noch einzelne Christen in größerer oder kleinerer Zahl
und in mehr oder minder getrennten Gruppen.

Wir wissen, daß die Kirche Christi, bevor sie vor 16 Jahrhunderten
durch Konstantin und seine Nachfolger zur Staatsreligion gemacht wurde,
gewaltsam unterdrückt war. Jedoch das nach-christliche Heidentum, Wie
wir es heute haben, ist ein viel verheerenderer Feind, als es das Heidentum

eines Nero und eines Marc Aurelius war.
Denn unsere Zeit ist eine Zeit der Entmenschlichung des Menschen.

Der große russische Denker Nicolas Berdiaeff, der vor vier Jahren in der
Nähe von Paris verstarb, gab eine treffliche Diagnose ab. «Der Tod des
Menschen», sagte er, «ist die verhängnisvolle Folge des Todes Gottes, der
von Nietzsche und Karl Marx verkündet wurde. Wenn es Gott nicht mehr
gibt, kann es auch den Menschen nicht mehr geben», sagte Berdiaeff. Unser

materialistisch-atheistisches Zeitalter ist das Zeitalter der Technokratie,
das nicht nur in der Industrie, sondern auch in der Erziehung und

Regierung der Völker Alleinherrschaft beansprucht.
Die Zivilisation des Massenmenschen tötet den «Menschen». Und der

Totalitarismus, der so viele Völker vergiftet, bedeutet äußerste Verachtung

des Menschen an sich. Nur das, was er produzieren kann, hat Wert.
Eine Zeit wie die unsere läßt keinen Raum für echte Menschlichkeif, hat
keine Achtung vor der Seele, der Würde und dem Wert jedes einzelnen
Menschen.

Was soll ich den Menschen einer solchen Zeit predigen? Die alleinige
Predigt, zu der ich mich gedrängt fühle, ist die Predigt von Jesus Christus.

«Jesus Christus heute und morgen, und derselbe auch in Ewigkeit.»
Jesus Christus wird das Thema bleiben von gestern und heute bis zu dem
Tage, da die Kirche durch Gottes Reich auf Erden aufgehoben sein wird.

Schön und gut, werdet ihr sagen. Aber was soll das heißen? Vielleicht
gibt der Ausspruch des Apostels Paulus die rechte Antwort: «Wir predigen

nicht uns selbst, sondern Jesum Christum.» (2. Korinth. 4,5.)
Getreu ihrer Berufung kann die christliche Predigt das Evangelium

weder dem Zeitgeist noch irgend einem philosophischen System, das
gerade Mode ist, anpassen. Seit 150 Jahren hörte das protestantische Europa
Predigten, die auf Kant und Bergson abgestimmt waren. Heute mögen sie
gar existentialistisch getönt sein. Begreiflicherweise wird die philosophische

Einstellung des Predigers — wenn er eine hat — seine Predigt
und auch seine Ausdrucksweise beeinflussen. Noch mehr ist das von der
theologischen Einstellung zu sagen. Aber gerade deshalb ist es nötig, es
sich immer wieder zum Bewußtsein zu bringen, daß der Prediger sich vor

96



der verhängnisvollen Versuchung hüten muß, seinen eigenen Geist in die
Predigt zu legen, anstatt aus dem Geiste Jesu zu sprechen.

Wie meine ich das? Der Christus, den ich predigen soll, ist nicht nur
der Jesus der Evangelien, der Bergpredigt, der Gleichnisse vom «Reich»,
sondern auch der Christus, von dem die Apostel und die Propheten zeugen,

der durch das ganze Alte Testament verkündete Erlöser, das
fleischgewordene Gotteswort, der Christus der Passion und der Auferstehung,
der Herr der Herrlichkeit, auf dessen Wiederkunft die Kirche wartet. Ich
habe niemals gesehen, daß der Jesus des Liberalismus die Menschenseelen
zu packen vermag, wie Ohristus, der Herr, der einst Saulus von Tarsus
wandelte und nicht aufgehört hat, Seelen umzukehren und Sie zu dem
großen Erlebnis des Glaubens zu erwecken, der allein fähig ist, die Welt
zu überwinden.

Unser Christus hat nichts gemein mit dem süßen, weichlich-salbungsvollen

Jesus, dessen Lob so freudig in den Kirchen gesungen wird, der
allein für den bürgerlichen Sonntagsgebrauch gemacht ist, aber den Menschen

nichts für ihren materialistisch-heidnischen Alltag bedeutet. Eine
Predigt, die uns friedlichen Schlummer im bequemen Kirchenstuhl
unserer Sonntagsfrömmigkeit erlaubt, ist nicht die Predigt, die ich in einer
Zeit wie der heutigen halten darf.

Kierkegaard forderte von seiner Zeit, daß sie ihr Christentum ernst
nehme. Diese Forderung ist heute dringender denn je, und die Predigt
kann nicht genug Nachdruck darauf legen. Die dämonischen Kräfte, die
in unserer Zeit losgelassen sind, werden die Kirchen und ihre Anhänger
hinwegfegen, wenn ihre Predigt sich auf die Verheißungen und Tröstungen

des Evangeliums beschränkt und seine furchtbaren Forderungen und
Gerichte mit Schweigen übergeht, wenn sie nicht Männer und Frauen zu
lebendigem Tun im Geiste Jesu aufruft.

Wir haben den fordernden Christus zu predigen, der kein
erbarmungsloser Ohristus ist. Der Christus des Verlorenen Sohnes, der
verzeihende Christus der Ehebrecherin ist der gleiche Christus, der sein
«Wehe» gegen die Pharisäer schleudert und die Tempelkrämer geißelt.
Die Menschheit braucht beide Haltungen, und die Predigt sollte sie ihnen
verständlich machen. Unsere Worte müssen aus der Liebe heraus zugleich
taktvoll und bestimmt und unmißverständlich für unsere Hörer sein. Als
Menschen sind Wir alle der Versuchung zur Heuchelei ausgesefet. Wir
können uns und unsere Hörer am besten vor dieser Versuchung schüfeen,

wenn wir uns in die Nähe dessen flüchten, der in Seinen Gefühlen,
Gedanken und Handlungen die Wahrheit ist.

Mit größerer Kraft denn je müssen wir heute die Forderung nach
Gerechtigkeit erheben.

Die Massen haben sich von den Kirchen abgewandt, weil diese willige
Diener von Besife und Vorrechten wurden und soziale Ungerechtigkeit
gefühllos duldeten. Der Christus, den wir zu predigen haben, hat nichts
mit diesen sündhaften Irrtümern zu tun. Als Schüfeer und Diener der

97



Armen und Getretenen erfüllte er das Gesefe und die Propheten. Er
fordert von seinen Jüngern, die Sache der Unterdrückten, der Verfolgten
und der Opfer menschlicher Verworfenheit zu ihrer eigenen Sache zu
machen und der Gerechtigkeit von Mensch zu Mensch und von Volk zu
Volk zum Siege zu helfen.

«Allein tätige Liebe kann Gerechtigkeit schaffen. Sie ist der er-
habendste Ausdruck der Gerechtigkeit.» Diese Worte sprach zu Beginn
des Jahrhunderts einer der machtvollsten Prediger, die ich während meines

langen Lebens hörte.
Dem Ohristus der Gnade und Wahrheit muß unsere Predigt dienen.

In einer von Gewalt, Haß und Furcht geschändeten Welt dürsten
geknechtete, verängstigte Menschen nach den Worten wahrer Liebe. Affektierte,

sentimentale Barmherzigkeit vermag ihnen nicht zu helfen, nur
eine Liebe, die stark und zugleich zart und unbedingt wahrhaftig ist. Aus
Liebe sandte uns Gott Christus, uns zu helfen, uns von unseren Sünden
zu befreien, die uns zu Leiden und Tod führen. Dieser Christus, der Bruder

aller Menschen, will aus allen Menschen das geschändete Ebenbild
Gottes wieder herausholen. Seine Jünger, die Christen von heute und
morgen, müssen diesen, Seinen Geist, in sich aufnehmen, in Ihm für ihre
Mitmenschen arbeiten. Nicht für uns selbst sollen wir Christen sein,
sondern um unseren Brüdern Ahnung und Wissen von Gottes Liebe zu
geben.

In einer Zeit, da der Mensch als Abglanz göttlicher Herrlichkeit mehr
und mehr verschwindet, hat unsere Predigt zu verkünden, daß Christus
allein uns den Sinn des Lebens und das Geheimnis unserer Bestimmung
erschließen und uns die Kraft geben kann, unser Leben zu erfüllen. «Nur
durch Christus Wissen wir, was der Mensch ist», schrieb Pascal. Ohne
Christus können wir nicht zu voller Menschlichkeit gelangen. Seine Lehre,
daß unser Leben mit dem aller Menschen verbunden ist, hilft uns allein,
mit uns selber fertig werden. Eindringlicher denn je muß die christliche
Predigt die fundamentale Wahrheit lehren, daß wir zu geistiger Freiheit
nur dadurch gelangen können, wenn wir Christus folgend, uns Gott
durch den Dienst am Nächsten geben. Christus predigen heißt, den Menschen

unserer Zeit zu zeigen, daß nur das Leben für die Gemeinschaft
Glück und Lebensfülle geben kann.

Nicht Demokratie, nicht Gleichheit der Rassen und Geschlechter sollen

wir predigen. Ihn sollen wir predigen, der von seinen Jüngern
fordert, in Menschen jeder Rasse, jeder Nation, jedes Glaubens den Bruder
zu sehen, für den Er starb.

I h n zu predigen heißt, das Geheimnis der Kirche als seines Leibes zu
erschließen, nicht einer Kirche, die sich abschließt und sich mit ihrer
Zersplitterung abfindet, sondern einer weit offenen Kirche, deren prophetische

Botschaft einer kriegsverstörten Menschheit wahren Frieden kündet,

den jeder finden kann, der ihn sucht. Doch die Trennungsmauern
können nur durch Christus, der der Friede ist, abgerissen werden. Das

98



sollte die Kirche in die Welt schreien, aber Wissen, daß ihre Schreie nur
gehört werden, wenn sie durch ihr eigenes Leben die Wahrheit ihrer
Predigt erweist. Sie wird 'die große Friedenskraft werden, sobald sie selber
zum Frieden gelangt ist.

Das ist in Kürze, was ich in einer Zeit wie dieser predigen sollte. Aber
wie kann ich das predigen?

Ich muß eine Sprache finden, die auch von denen verstanden wird, die
sich von der Religion abgewandt haben. Um das zu können, muß ich die
Menschen meiner Zeit kennen, ihren Alltag, ihre Freuden und Leiden und
Strebungen. Ich kann ihnen nicht Christus predigen, bevor ich sie nicht
kenne und in Liebe verstehe.

Das erfordert große Geduld, starkes Einfühlungsvermögen, ernstes
Gebet. Doch welche Freude, wenn wir den Weg finden zu denen, die,
Sünder wie Wir selbst, Gott uns geheißen hat, zu Ihm zurückzuführen als
seine Kinder in Zeit und Ewigkeit! Welches Glück zu sehen, wie sie nach
und nach unsere Botschaft verstehen lernen und zu wahrem Leben in der
Hingabe an Christus durch den Dienst am Nächsten gelangen!

Hat dies alles mit Theologie zu tun? Die christliche Predigt verlangt
theologisches Durchdenken als Unterbau. Doch es darf sich dem Hörer
nicht aufdrängen. «Jesus», sagte Spurgeon, «war ein Meister in
volkstümlicher Rede.» Wir müssen für Ihn in einfacher, gerader, klarer
Sprache zeugen, die zu erkennen gibt, daß wir uns an nichts anderem halten

als an Gottes Wort allein. Nur dann werden wir durch unser Predigtamt
die Wahrheit des Christuswortes erweisen: «Wer euch höret, der

höret mich.»

Die Krise des Sozialismus

I.

Die Krise des Sozialismus ist eine Tatsache. Und es ist nicht
übertrieben, wenn man sagt, daß es bei dieser Krise um Leben oder Tod geht.
Zwar merken manche sozialdemokratische Parteien — z. B. die schweizerische

— gar nicht, daß es um sie sehr kritisch steht; sie fühlen sich im
Gegenteil höchst gesund und kräftig. Aber andere Glieder des sozialistischen

Gesamtkörpers, so die Partei des französischen Sozialismus und die
diversen sozialistischen Splitterparteien Italiens, sind ganz offenkundig

krank, und die sozialistischen Parteien des europäischen Ostens sind
überhaupt verschwunden, sind vom Kommunismus wegamputiert worden,
was unmöglich gewesen wäre, wenn ihnen wirkliche Gesundheit und
Lebenskraft innegewohnt hätten. Im ganzen muß man wohl feststellen, daß
der sogenannte demokratische Sozialismus im heutigen Weltkampf als
selbständige Macht, die entscheidend in den Gang der Ereignisse ein-

99


	Blick auf die Kirchen : was soll der Prediger heute in einer furchterfüllten Welt predigen?

