Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 3

Artikel: Flucht, Kreuz und Ostern

Autor: Balscheit, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139492

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Flucht, Kreuz und Ostern

Gesprochene, gestammelte oder auch nur mehr oder weniger klar
gefiihlte Bekenntnisse zum Leben fehlen auch dieser vom Tod durchrasten,
vom grauenhaften Massentod iiberschatteten Zeit nicht. Wiein den Tagen,
da der Dr. Faust seinen Osterspaziergang machte, vermischen sich auch
heute die Lieder der Glocken mit den Stimmen der erwachenden Natur
und der — hart zupackend oder leise tastend — nach dem Leben greifenden
Menschen. Diese Bekenntnisse zum Leben kénnen christlich oder heidnisch
gefarbt sein, sie kdnnen den Glauben an den Endsieg des Guten enthalten
oder den Glauben an den im Grunde doch vorhandenen Friedenswillen
der Vélker, oder auch den Glauben an eine eschatologische Christwer~
dung der Welt. Dem Tod und dem Grauen zum Tro werden diese
Lebensbekenntnisse, diese scheinbaren Ostergesinge in dieser Zeit laut.

Und doch spiirt man, daf} es nicht eigentliche Osterlieder sind. Es geht
von ihnen allenfalls noch jene Stimmung aus, die auch schon den Dr. Faust
ergriff, jene Stimmung, die da staunt, daf} es so etwas gibe, Ja, inmitten
der vom Tod durchrasten und iiberschatteten Zeit vor lauten oder leisen,
klaren oder unklaren Bekenntnissen zum Leben stehen, heifit wohl stau~
nen miissen, daf} so etwas allem Dunkel zum Trots noch m&glich sei. Es ist
das Staunen iiber die Tatsache eines Glaubens, es ist nicht das Staunen, das
aus dem Glauben selber kommt und den Glauben selber erzeugt. Lebens-
bekenntnisse sind wohl eben nicht automatisch Auferstehungsbekennt-
nisse. Einfache Lebenshoffnungen sind namlich auch auf der Flucht mdg~
lich. Und darum sind die sikularen Lebensbekenntnisse wie die konven~
tionell christlichen Osterbotschaften im Grunde heute so kraftlos, so oster~
los, weil sie Gefiihle und Bekenntnisse von flichenden Menschen sind.
Man hat schon auf viele Weise versucht, den Menschen der Gegenwart
zu charakterisieren, die Merkmale hervorzuheben, die thn von dem Men-~
schen anderer Epochen trennen. Man hat vom Massenmenschen geredet,
man hat den technisierten Menschen aufgezeigt, man hat besonders hiu-~
fig vom vermaterialisierten Menschen gesprochen. Man hat diese Ziige
gefunden, wenn man den Menschen dieser Zeit mit dem Menschen des
Mittelalters und der Renaissance, ja mit dem Menschen der Urchristen~
heit oder der Reformation, ja sogar noch mit dem Menschen des 18. Jahr-
hunderts konfrontierte. Diese Charakterisierungen enthalten alle ein
Stiick Wahrheit. Eine klarere und eindeutigere Wahrheit freilich wird
wohl dann gefunden, wenn man den Menschen nicht einfach mit dem
Menschenbild anderer Zeiten konfrontiert, sondern wenn man sich die
Miihe nimmt, in die Augen des Menschen dieser Zeit zu schauen. Sind
diese Augen nicht weithin die Augen der Flichenden? Wovor wir freilich
auf der Fludht sind, ist darum nicht so leicht zu erkennen, weil es vorder~
griindige und hintergriindige Verfolger gibt, und weil wir, nach dem
Grund unserer Flucht befragt, zunichst an die vordergriindigen Verfol-
ger denken und sie nennen. Dann ist unsere Flucht eine Fludcht vor der

89



Not, eine Flucht vor dem Grauen, eine Flucht vor dem Tod. Hinter diesen
dem eigentlichen Verfolger vorauseilenden Bluthunden des letsten Fein~
des jagt aber dieser selber hinter uns her. Diese Macht, vor der man mehr
flicht, hastiger flicht, auch hoffnungsloser flieht, als vor Not und Tod, ist
die Macht der Verzweiflung. Der flichende Mensch unserer Zeit ist zu-~
erst vor allem ein vor der Verzweiflung flichender Mensch. Weil wir
ahnen, dafl diese verfolgende Gewalt iiber alle Grenzen und durch alle
Mauern bricht, darum ist die Flucht so hoffnungslos. Die Verzweiflung
kann zum unabsdhiittelbaren Weggefihrten werden auf Menschenstrafien
und in der Waldesstille, in den Mauern des Hauses und in den Mauern
der Kirche. Wenn irgendeiner das Geheimnis der sagenhaften Tarnkappe
kennt, so diese unheimliche Verfolgergewalt.

Wenn unser Wesen dadurch vor allem gekennzeichnet ist, dafl wir
die vor der Verzweiflung flichenden Menschen sind, so ist damit noch
nicht alles gesagt. Denn die Verzweiflung hat einen Ort, an dem sie be-~
sonders beheimatet ist; und wer vor ihr flicht, flicht zuerst und vor allem
ihren Heimatort. Dieser Ort, an dem die Verzweiflung sich am deutlich~
sten offenbart hat, ist der Ort Gottes, ist das Kreuz, von dem aus der
Sdhrei «Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen!» iiber eine
leer gewordene Menschenwelt in einen ritselschweren Himmel drang.

Wenn es wahr ist, dafl der Mensch dieser Tage ein flichender, ein vor
dem Kreuz flichender Mensdh ist, dann steht freilich das Kreuz in einer
verborgenen, aber doch spiirbaren Deutlichkeit in der Mitte der Welt.
Schaut man nur auf das, was vor aller Augen ist, so steht freilich alles
_ andere als das Kreuz in dieser Weltenmitte. Sicht man nur auf die sicht-
baren Usurpatoren des Raumes der Mitte, auf die Gten des Geldes und
des Schwertes, die diesen Raum scheinbar unangefochten behaupten, so
bleibt einem nur ein wehmiitiges Licheln vor den mythischen Bildern der
Alten, die davon redeten, daf} in der Karfreitagsnacht der Vorhang des
Tempels zerrissen und das bisherige Weltenzentrum des Allerheiligsten
dem neuen Weltenzentrum Golgatha Pla gemacht habe. Und manchmal
wird das wehmiitige Licheln zum tiefen Weinen, wenn man das vor
Augen hat, was sich heute als «christliche Mitte der Welt» gebardet. Diese
sichtbaren Kreuze des Petersdomes oder der Weltkirchenkonferenzen
stellen weder jene Mitte dar noch kdnnen sie, ohne der Licherlichkeit zu
verfallen, den Anspruch auf diesen Ort erheben. Das wahre und echte
Gotteskreuz hingegen bildet nicht nur fiir die mythische Rede der Alten
die Mitte der Welt, sondern in Wirklichkeit, in einer Realitit, die, so
man sich eben die Mithe nimmt, in die Augen des Menschen unserer Tage
zu sehen, uniibersehbar ist. Das ist freilich eine Mitte, die die Bewohner
des Raumes dieser Welt nicht anzieht, von der sich diese vielmehr in
zentrifugaler Bewegung fortbewegen. Die rasende Hast unserer Zeit, die
Hast des privaten Lebens im Erwerbskampf und im Vergniigungsbetrieb,
die Hast der V&lker im Riistungswettlauf und im Wettstreit der Furcht ist
aus der Angst geboren, der Angst, plétlich dem Kreuz gegeniiberstehen

90



zu miissen. Jagender als die Angst vor dem, was man wenigstens in gro~
ben Umnrissen kennt, Not, Tod und Grauen, ist die Angst vor dem, was
schlechthin unabschitbar ist, die Angst vor diesem Stehen vor dem Kreuz,
das die Blickrichtung, die Wertung, die Denkensart des Menschen um-~
stiirzt.

Das Stehen vor dem Kreuz, diese letste Verzweiflung, macht es dem
Mensdchen nimlich bewuft, dafl er selber ein Zimmerer dieses Kreuzes ist.
Vor dieser Erkenntnis, dafl wir Gott kreuzigen, flichen wir in alle Winde.
Wir flichen in die IHlusionen, dafl wir Gott besiflen oder dafl Gott tot sei,
wir flichen in die Phantome selbstzufriedener Frémmigkeit und ebenso
selbstzufriedenen Gottlosentums. Wir flichen in die Illusion, daf} es
immer die anderen seien, die das Kreuz gezimmert und aufgerichtet hit~
ten. Diese Illusion lieben, diesem Phantom nachjagen, heifit eben, auf der
Flucht leben. Wer flieht, sei es ein Einzelner oder seien es Vélker, kann
gar nicht anders denken, als dafl die anderen an der Niederlage Gottes
— oder dessen, was man eben als Gott empfindet — schuld seien.

Diejenige Flucht, welche die raffinierteste und zugleich die gefahr-
lichste sein mag, besteht darin, den Gott, vor dem man flieht, die Forde~
rung, vor der man davonliuft, in mdglichst hohe Hdhen zu verseten.
Darum ist diese Flucht so raffiniert, weil hier der Mensch ja gar nicht
mehr zu flichen scheint, vor keinem Gott, vor keinem Gebot, vor keinem
Kreuz. Im Gegenteil, er verkiindet absolute Forderungen des hdchsten
Gottes, er iibt eine absolute Nachfolge des Gekreuzigten, er stellt héchste
Ideale, die Freiheit oder den Frieden vor seine Seele. Und doch wider~
fihrt diesem in die Hshe gehobenen Gotte das gleiche, was etwa dem alt~
babylonischen oder dem altchinesischen Himmelsgotte widerfuhr. Seine
Hghe wird zur Ferne. Man kann nimlich auch einer groflen Forderung,
einem hohen Ideal viel leichter als durch Negierung, Verleugnung oder
Vernadhlassigung dadurch entgehen, dafl man es unerreichbar madht.
Alles oder nidcht, das ist der beste Weg zum Nichts. Verachtung der klei~
nen Schritte, die zu einer Uberwindung des Hungers oder des Krieges
fiihren kdnnen, ist der beste Weg, um dem Hunger und dem Krieg die
Bahn frei zu machen. Darum ist diese Art der Flucht so gefahrlich, weil
ihr — im Unterschied zu jener Flucht der Verleugnung und Vernachlissi-
gung — so leicht die besten Menschen zum Opfer fallen. Und das hat diese
Flucht mit aller Flucht gemeinsam, daf} sie den Flichenden davon befreit,
sich selber als Erbauer des Kreuzes Gottes erkennen zu miissen. Wer in
irgendwelche Absolutheitsideale fliichtet, erhilt die Maglichkeit, sehr von
oben herab die andern als Zimmerer des Kreuzes zu erkennen. Er be-
findet sich jenseits jenes jammerlichen Zugs zum Calvarienberg, er be~
findet sich auf den Hshen des Richters, auf den Inseln der Vollkomme~
nen. Diese Art von Flucht ist auch darum die gefihrlichste, weil, wenn
man so flieht, um den Flichenden herum die eisige Atmosphire des
Pharisdertums sich ausbreitet, in der das Leben erfriert oder erstickt.

Wirkliches Leben vertrigt nicht die Verachtung der kleinen Schritte.
91



Auch die Pflanze schiefit nicht fertig aus dem Boden empor. Die Gerech~
tigkeit, der Frieden, die menschliche Gesellschaft chne Hunger und ohne
Gewalt, auch sie werden nicht mit einem Gewaltschritt erreicht. Sie war~
ten auf helfende Hinde, warten auf Sonnenlicht, das sie aus dem Dunkel
befreit und werden in threm Warten gerade dann am meisten betrogen,
wenn der Mensch, der thnen dienen sollte, ithnen nicht das gibt, dessen sie
bediirfen. Das, was im Dienst des Reiches Gottes wirklich zihlt, sind die
oft kleinen und unscheinbaren Verwirklichungen. Mehr als alle Prokla~
mationen iiber die Gerechtigkeit zihlen die kleinen Taten, durch die etwa,
Schritt fiir Schritt, dem schreienden Unrecht gesteuert wird, das, auch bei
uns, in unserer scheinbar so reichen Schweiz, darin besteht, dafd fiir wei~
teste Volkskreise die wiederansteigende Teuerung zum Lebensproblem
wird. Auf der Flucht vor dem Kreuz erscheinen, weil das Ideal selber in
unerreichbare Fernen geriickt wird, die kleinen Schritte als unwichtig.

Gerade darum aber ténen die Verkiindigungen der Ideale, diese
scheinbaren Bekenntnisse zum Leben, diese angeblichen Osterbekennt-
nisse so hohl und leer. Sie sind keine Osterbekenntnisse, weil sie nicht aus
der Begegnung mit dem Tode, aus der Uberwindung des Todes, aus der
Verwandlung der Verzweiflung herausgewachsen sind. Jen erstes Ostern
hatten diejenigen Menschen erlebt, fiir die das Kreuz zu einem Gericht
{iber sie selber geworden war. Sie hatten dieses Kreuz nicht mehr nur als
eine Tat der Juden oder Rémer anschauen kdnnen. Sie hatten vielmehr
erkennen miissen, daf} sie mit ihrem Kleinglauben das Kreuz schon lange
gezimmert hatten, lange bevor es sich ragend auf der Schidelstitte erhob.

Wo dieses nicht so ist, wo man als Zuschauer nur auf ein Kreuz der
Vergangenheit blickt, oder wo man das gegenwirtige Gotteskreuz nur
als von den anderen errichtet betrachtet, da mufl wohl das Bekenntnis zum
Leben hohl werden. Alle Worte, die von den Inseln der Vollkommenen
her in die unvollkommene Welt geschleudert werden, bleiben ohne In~
halt, weil die Welt der Flichenden nicht durch Worte von Flichenden ge-~
wandelt oder gar erl8st werden kann. Die Welt der Flichenden, die flie~
hende Welt hungert nach Worten von Menschen, die wirklich vor dem
Kreuze stehen, die sich vor dem Kreuze sehen, die ihre Verzweiflung
tragen, die ihrer Schuld begegnet sind, die nach ihren kleinen Taten und
kleinen Schritten gefragt sind.

Zuzeiten freilich tut Gott gnidige Taten. Er liBlt sich nicht in die
himmlischen Hhen verbannen. Er wirft eine Schlinge um die Fliechenden.
Wenn man in rasender Flucht von der Schlinge gefangen zu Boden stiirzt, -
so tut das weh. Wenn man von der wirklichen Gnade Gottes erreicht
wird, so tut es so weh, wie es den erschreckten Menschen am leeren Grabe
weh tat, wie eine Geburt, wie eine Schépfung wehe tun. Die Schlinge
aber wirft auf den Boden, damit der von der Schlinge gefangene Mensch
wieder merke, dafl er auf den Boden gehért, dafl er nicht zum Leben im
luftleeren Raum der Ideologien und Absoclutheiten, sondern zum Leben
auf der harten Erde bestimmt ist. Die Schlinge, die Gott iiber die Flichen~

92

4



den wirft, besteht in den mancherlei Verantwortungen, die den Menschen
an seinen Boden mahnen. Wer eine Verantwortung, eine niichterne,
driickende zu tragen hat im kleinen oder gréfieren Raum, ist auf den
‘Boden geworfen. Und darum ist dieser Boden so hart, darum ist die Be~
riihrung mit ihm so schmerzhaft, weil es nun nicht mehr zu iibersehen,
auch nicht mehr zu iiberschreien ist, daf wir durch unsere Taten, auch
durch unsere besten Taten, Schuldige und Mitschuldige werden. Es gibt
gar keine Menschentat, die nicht irgendwo in ein Schuldigwerden miin~
dete. Das erkennen aber heifit, von der Verzweiflung erreicht sein. Hier
hat die Flucht ein jihes Ende gefunden. Hier ist das Gotteskreuz kein
historisch vergangenes Kreuz mehr, Hier ist die arme Verlassenheit Got~
tes kein Werk der anderen mehr. Hier ist der Hunger und. der Krieg
nicht mehr etwas, fiir das der in seiner Vollkommenheit triumende
Mensch keine Verantwortung triige. Hier kann man vor allem nicht mehr
sagen, dafl es nur darauf ankime, irgendeines der vielen Weltprobleme
zu [8sen, irgendeine der vielen Zeitenfragen zu beantworten, damit alles
in Ordnung kime. Hier kann man nicht mehr jammern, dafl diese oder
jene Institution am gesamten Ubel der Welt die Schuld trage. Hier geht
einem das Meer von Schuld bis zum Hals, ja dariiber hinaus. -
~ Wir erwarten wohl immer noch zuviel von Programmen, Ideen oder
gar Ideologien. Von solchen kdnnen wohl allerlei Impulse ausgehen, sie
kdnnen wohl zuzeiten Menschen und Menschenmassen aus den Niede-
rungen in héhere Héhen mitnehmen. Sie kdnnen aber auch die ganze
Fille der Gotteswelt gefihrlich verengen. Eine solche Verengung findet
wohl heute statt, wenn bei den Idealisten die einen sich um die Idee der
Freiheit, die anderen sich um die des Friedens scharen, die einen in der
Freiheitsbedrohung, die anderen in der Riistung d a s grofle Nein zu Got-
tes Willen sehen. Je enger der Mensch das Gebot Gottes an die Stunde
erfafit, um so mehr hat er die Mdglichkeit, sich selber jenseits des Kreuzes
zu sehen. Die blofien Ideen, auch die ganz grofien und edlen, sind nicht
nur der Gefahr unterworfen, daf} sie verfilscht und in den Dienst des
Bssen gestellt werden, sondern ihre Schwiche liegt vor allem auch darin,
daf sie selten den Menschen von der Not erldsen, jenseits des Kreuzes
stehen zu bleiben. Sie k3nnen eben auch zu einer Art von Religion wer~
den mit der ganzen Gefihrlichkeit aller Religionen, der Gefahr des Gott-
besisens. Darum gibt es wohl so viele Freiheitsbegeisterte, die chne Skru~
. pel selber die Freiheit von anderen zertreten helfen, und es gibt auch Frie~
densbegeisterte, die in der Praxis Gewalttitigkeit ben, weil sie nur die
Idee, nicht aber das Kreuz vor sich sehen. Dann aber werden die hohen
Ideale bei den nicht von Idealen selber begeisterten Massen nicht nach
dem Wortgehalt gemessen und bewertet, sondern nur noch nach dem,
was thre Triager und Verkiindiger in Wahrheit daraus machen. '
Es ist wohl mdglich, dal8 Gott unserer jahrhundertelang mit Ideen
 iiberfiitterten Welt heute ganz anders zum Leben verhelfen will. Die
Verantwortung, die der einzelne Mensch oder das einzelne Volk zu tra~

93



gen hat, eine Verantwortung fiir Menschen, fiir den eigenen Weg, die
eigene Aufgabe, mag soviel unscheinbarer sein als grofie Ideen; eines ist
in jedem Fall ihr grofRer Vorzug: Niemand kann in Wahrheit Verantwor~
tungen erfiillen, ohne sein Schuldigsein zu spiiren. Gott ist nicht mehr ein
besessener Gott, vielmehr ein von uns gekreuzigter Gott. So fiihrt diese
Schlinge Gottes, die der Flucht ein jihes Ende seit, zum Schmerz und
rettet gerade so vor dem Betrug der Selbstzufriedenheit, sie zieht uns zum
Kreuze hin, indem sie uns das Errichten des Kreuzes Gottes als unser
eigenes Tun enthiillt. '

Von dieser verfolgenden Macht eingeholt, von dieser Verzweiflung
gepackt, blicbe eben nichts als die nackte Verzweiflung, wenn, ja wenn
nicht auf das Kreuzesgeschehen, dieses von uns gewirkte, heute immer
neu gewirkte Geschehen, das Ostergeschehen gefolgt wire und folgen
wollte. Karfreitag und Ostern gehéren nicht nur kalendermiflig so nahe
zusammen. Weil Karfreitag war, hat Ostern werden kénnen, weil Ostern
werden sollte, hat Karfreitag sein miissen. Weil Gott uns die Schlinge
iiber den Leib wirft und uns von den Inseln der Vollkommenen weg auf
den harten Boden vor dem Kreuze zieht, darf es einen Glauben an das
Leben des géttlichen Reiches, an das Wachsen seines Werkes geben; und
weil es die Gnade ist, die uns, auch wenn sie wehe tut, auf den Boden
wirft, kdnnen wir uns vor dem Kreuze erkennen, kénnen es ertragen,
von der Verzweiflung eingeholt zu werden, weil nun ja auch die Ver-
zweiflung verwandelt ist. Es kénnte wohl sein, dafl auch unsere vom Tod
iiberschattete Zeit ein wenig Raum gewinne fiir die wirkliche Botschaft
vom Leben. Von den leeren Bekenntnissen zum Leben, die nur die Flucht
vor der Verzweiflung widerspiegeln, wird sie nicht erldst. Die Erldsung
braucht viele Schritte. Es ist oft schwer, das langsame Wachsen géttlicher
Saaten auszuhalten, und die Ungeduld der Flichenden verdirbt oft mehr
'z:l]s lglie: rasenden Stiirme oder das vom b&sen Feind gesite Unkraut ver~

erben. |

Die Erldsung des Menschen dieser Zeit, die Abwendung des Todes~
schattens von dieser Zeit kdnnen wohl nur geschehen, wenn die Flucht
aufhdrt. Diese freilich ist eine so elementare Auflerung des Menschen, daf§
keine Willens-, keine Vernunftanstrengung ihr’ steuern kann. Die
Schlinge Gottes aber, die uns auf den Boden wirft, dem einzelnen Men~
schen seine Verantwortungen, sein Scheitern, sein Errichten des Kreuzes
zeigt, und den Vélkern und Zeitepochen ihr eigenes, nicht das der ande~
ren Schuldigwerden vor Augen stellt, ist eine rettende Tat. Wenn die
Flichenden nicht mehr Flichende sind, dann ist auch Gott nicht mehr nur
ein Gott der Vergangenheit oder ein Gott der Zukunft, dann hat das
Leben, dann hat die Gegenwart Raum fiir Gottes Frage und Gottes Rede.
Und in solcher Zeit, in solcher Gegenwart leben diirfen, ist ein Oster~
glaube, ist ein Lebensbekenntnis, das eine neue Atmosphire um den Men-~
schen und um die V&lker wirkt, die zu Boden geworfen, vor das Kreuz
gestellt, zu Gott und zu sich selber kommen diirfen.  Bruno Balscheit.

94



	Flucht, Kreuz und Ostern

