
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 3

Artikel: Flucht, Kreuz und Ostern

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139492

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139492
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Flucht, Kreuz und Ostern

Gesprochene, gestammelte oder auch nur mehr oder weniger klar
gefühlte Bekenntnisse zum Leben fehlen auch dieser vom Tod durchrasten,

vom grauenhaften Massentod überschatteten Zeit nicht. Wie in den Tagen,
da der Dr. Faust seinen Osterspaziergang machte, vermischen sich auch
heute die Lieder der Glocken mit den Stimmen der erwachenden Natur
und der — hart zupackend oder leise tastend — nach dem Leben greifenden
Menschen. Diese Bekenntnisse zum Leben können christlich oder heidnisch
gefärbt sein, sie können den Glauben an den Endsieg des Guten enthalten
oder den Glauben an den im Grunde doch vorhandenen Friedenswillen
der Völker, oder auch den Glauben an eine eschatologische Christwer-
dung der Welt. Dem Tod und dem Grauen zum Trofe werden diese
Lebensbekenntnisse, diese scheinbaren Ostergesänge in dieser Zeit laut.

Und doch spürt man, daß es nicht eigentliche Osterlieder sind. Es geht
von ihnen allenfalls noch jene Stimmung aus, die auch schon den Dr. Faust

ergriff, jene Stimmung, die da staunt, daß es so etwas gäbe. Ja, inmitten
der vom Tod durchrasten und überschatteten Zeit vor lauten oder leisen,
klaren oder unklaren Bekenntnissen zum Leben stehen, heißt wohl staunen

müssen, daß so etwas allem Dunkel zum Trofe noch möglich sei. Es ist
das Staunen über die Tatsache eines Glaubens, es ist nicht das Staunen, das

aus dem Glauben selber kommt und den Glauben selber erzeugt.
Lebensbekenntnisse sind wohl eben nicht automatisch Auferstehungsbekenntnisse.

Einfache Lebenshoffnungen sind nämlich auch auf der Flucht möglich.

Und darum sind die säkularen Lebensbekenntnisse wie die konventionell

christlichen Osterbotschaften im Grunde heute so kraftlos, so oster-
los, weil sie Gefühle und Bekenntnisse von fliehenden Menschen sind.
Man hat schon auf viele Weise versucht, den Menschen der Gegenwart
zu charakterisieren, die Merkmale hervorzuheben, die ihn von dem Menschen

anderer Epochen trennen. Man hat vom Massenmenschen geredet,
man hat den technisierten Menschen aufgezeigt, man hat besonders häufig

vom vermaterialisierten Menschen gesprochen. Man hat diese Züge
gefunden, wenn man den Menschen dieser Zeit mit dem Menschen des
Mittelalters und der Renaissance, ja mit dem Menschen der Urchristen-
heit oder der Reformation, ja sogar noch mit dem Menschen des 18.
Jahrhunderts konfrontierte. Diese Charakterisierungen enthalten alle ein
Stück Wahrheit. Eine klarere und eindeutigere Wahrheit freilich wird
wohl dann gefunden, wenn man den Menschen nicht einfach mit dem
Menschenbild anderer Zeiten konfrontiert, sondern wenn man sich die
Mühe nimmt, in die Augen des Menschen dieser Zeit zu schauen. Sind
diese Augen nicht weithin die Augen der Fliehenden? Wovor Wir freilich
auf der Flucht sind, ist darum nicht so leicht zu erkennen, weil es
vordergründige und hintergründige Verfolger gibt, und weil wir, nach dem
Grund unserer Flucht befragt, zunächst an die vordergründigen Verfolger

denken und sie nennen. Dann ist unsere Flucht eine Flucht vor der

89



Not, eine Flucht vor dem Grauen, eine Flucht vor dem Tod. Hinter diesen
dem eigentlichen Verfolger vorauseilenden Bluthunden des lefeten Feindes

jagt aber dieser selber hinter uns her. Diese Macht, vor der man mehr
flieht, hastiger flieht, auch hoffnungsloser flieht, als vor Not und Tod, ist
die Macht der Verzweiflung. Der fliehende Mensch unserer Zeit ist
zuerst vor allem ein vor der Verzweiflung fliehender Mensch. Weil wir
ahnen, daß diese verfolgende Gewalt über alle Grenzen und durch alle
Mauern bricht, darum ist die Flucht so hoffnungslos. Die Verzweiflung
kann zum unabschüttelbaren Weggefährten werden auf Menschenstraßen
und in der Waldesstille, in den Mauern des Hauses und in den Mauern
der Kirche. Wenn irgendeiner das Geheimnis der sagenhaften Tarnkappe
kennt, so diese unheimliche Verfolgergewalt.

Wenn unser Wesen dadurch vor allem gekennzeichnet ist, daß wir
die vor der Verzweiflung fliehenden Menschen sind, so ist damit noch
nicht alles gesagt. Denn die Verzweiflung hat einen Ort, an dem sie
besonders beheimatet ist; und wer vor ihr flieht, flieht zuerst und vor allem
ihren Heimatort. Dieser Ort, an dem die Verzweiflung sich am deutlichsten

offenbart hat, ist der Ort Gottes, ist das Kreuz, von dem aus der
Schrei «Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen!» über eine
leer gewordene Menschenwelt in einen rätselschweren Himmel drang.

Wenn es wahr ist, daß der Mensch dieser Tage ein fliehender, ein vor
dem Kreuz fliehender Mensch ist, dann steht freilich das Kreuz in einer
verborgenen, aber doch spürbaren Deutlichkeit in der Mitte der Welt.
Schaut man nur auf das, was vor aller Augen ist, so steht freilich alles
andere als das Kreuz in dieser Weltenmitte. Sieht man nur auf die
sichtbaren Usurpatoren des Raumes der Mitte, auf die Göfeen des Geldes und
des Schwertes, die diesen Raum scheinbar unangefochten behaupten, so
bleibt einem nur ein wehmütiges Lächeln vor den mythischen Bildern der
Alten, die davon redeten, daß in der Karfreitagsnacht der Vorhang des

Tempels zerrissen und das bisherige Weltenzentrum des Allerheiligsten
dem neuen Weltenzentrum Golgatha Plafe gemacht habe. Und manchmal
wird das wehmütige Lächeln zum tiefen Weinen, wenn man das vor
Augen hat, was sich heute als «christliche Mitte der Welt» gebärdet. Diese
sichtbaren Kreuze des Petersdomes oder der Weltkirchenkonferenzen
stellen weder jene Mitte dar noch können sie, ohne der Lächerlichkeit zu
verfallen, den Anspruch auf diesen Ort erheben. Das wahre und echte
Gotteskreuz hingegen bildet nicht nur für die mythische Rede der Alten
die Mitte der Welt, sondern in Wirklichkeit, in einer Realität, die, so

man sich eben die Mühe nimmt, in die Augen des Menschen unserer Tage
zu sehen, unübersehbar ist. Das ist freilich eine Mitte, die die Bewohner
des Raumes dieser Welt nicht anzieht, von der sich diese vielmehr in
zentrifugaler Bewegung fortbewegen. Die rasende Hast unserer Zeit, die
Hast des privaten Lebens im Erwerbskampf und im Vergnügungsbetrieb,
die Hast der Völker im Rüstungswettlauf und im Wettstreit der Furcht ist
aus der Angst geboren, der Angst, plöfelich dem Kreuz gegenüberstehen

90



zu müssen. Jagender als die Angst vor dem, was man wenigstens in groben

Umrissen kennt, Not, Tod und Grauen, ist die Angst vor dem, was
schlechthin unabschäfebar ist, die Angst vor diesem Stehen vor dem Kreuz,
das die Blickrichtung, die Wertung, die Denkensart des Menschen
umstürzt.

Das Stehen vor dem Kreuz, diese lefete Verzweiflung, macht es dem
Menschen nämlich bewußt, daß er selber ein Zimmerer dieses Kreuzes ist.
Vor dieser Erkenntnis, daß wir Gott kreuzigen, fliehen wir in alle Winde.
Wir fliehen in die Illusionen, daß wir Gott besäßen oder daß Gott tot sei,
wir fliehen in die Phantome selbstzufriedener Frömmigkeit und ebenso
selbstzufriedenen Gottlosentums. Wir fliehen in die Illusion, daß es
immer die anderen seien, die das Kreuz gezimmert und aufgerichtet hätten.

Diese Illusion lieben, diesem Phantom nachjagen, heißt eben, auf der
Flucht leben. Wer flieht, sei es ein Einzelner oder seien es Völker, kann
gar nicht anders denken, als daß die anderen an der Niederlage Gottes
— oder dessen, was man eben als Gott empfindet — schuld seien.

Diejenige Flucht, welche die raffinierteste und zugleich die gefährlichste

sein mag, besteht darin, den Gott, vor dem man flieht, die Forderung,

vor der man davonläuft, in möglichst hohe Höhen zu versefeen.
Darum ist diese Flucht so raffiniert, weil hier der Mensch ja gar nicht
mehr zu fliehen scheint, vor keinem Gott, vor keinem Gebot, vor keinem
Kreuz. Im Gegenteil, er verkündet absolute Forderungen des höchsten
Gottes, er übt eine absolute Nachfolge des Gekreuzigten, er stellt höchste
Ideale, die Freiheit oder den Frieden vor seine Seele. Und doch widerfährt

diesem in die Höhe gehobenen Gotte das gleiche, was etwa dem alt»
babylonischen oder dem altchinesischen Hhnmelsgotte widerfuhr. Seine
Höhe wird zur Ferne. Man kann nämlich auch einer großen Forderung,
einem hohen Ideal viel leichter als durch Negierung, Verleugnung oder
Vernachlässigung dadurch entgehen, daß man es unerreichbar macht.
Alles oder nicht, das ist der beste Weg zum Nichts. Verachtung der kleinen

Schritte, die zu einer Oberwindung des Hungers oder des Krieges
führen können, ist der beste Weg, um dem Hunger und dem Krieg die
Bahn frei zu machen. Darum ist diese Art der Flucht so gefährlich, weil
ihr — im unterschied zu jener Flucht der Verleugnung und Vernachlässigung

— so leicht die besten Menschen zum Opfer fallen. Und das hat diese
Flucht mit aller Flucht gemeinsam, daß sie den Fliehenden davon befreit,
sich selber als Eihauer des Kreuzes Gottes erkennen zu müssen. Wer In
irgendwelche Absolutheitsideale flüchtet, erhält die Möglichkeit, sehr von
oben herab die andern als Zimmerer des Kreuzes zu erkennen. Er
befindet sich jenseits jenes jämmerlichen Zugs zum Calvarienberg, er
befindet sich auf den Höhen des Richters, auf den Inseln der Vollkommenen.

Diese Art von Flucht ist auch darum die gefährlichste, weil, wenn
man so flieht, um den Fliehenden herum die eisige Atmosphäre des
Pharisäertums sich ausbreitet, in der das Leben erfriert oder erstickt.
Wirkliches Leben verträgt nicht die Verachtung der kleinen Schritte.

91



Auch die Pflanze schießt nicht fertig aus dem Boden empor. Die Gerechtigkeit,

der Frieden, die menschliche Gesellschaft ohne Hunger und ohne
Gewalt, auch sie werden nicht mit einem Gewaltschritt erreicht. Sie warten

auf helfende Hände, warten auf Sonnenlicht, das sie aus dem Dunkel
befreit und werden in ihrem Warten gerade dann am meisten betrogen,
wenn der Mensch, der ihnen dienen sollte, ihnen nicht das gibt, dessen sie
bedürfen. Das, was im Dienst des Reiches Gottes wirklich zählt, sind die
oft kleinen und unscheinbaren Verwirklichungen. Mehr als alle
Proklamationen über die Gerechtigkeit zählen die kleinen Taten, durch die etwa,
Schritt für Schritt, dem schreienden Unrecht gesteuert wird, das, auch bei
uns, in unserer scheinbar so reichen Schweiz, darin besteht, daß für
weiteste Volkskreise die wiederansteigende Teuerung zum Lebensproblem
wird. Auf der Flucht vor dem Kreuz erscheinen, weil das Ideal selber in
unerreichbare Fernen gerückt wird, die kleinen Schritte als unwichtig.

Gerade darum aber tönen die Verkündigungen der Ideale, diese
scheinbaren Bekenntnisse zum Leben, diese angeblichen Osterbekenntnisse

so hohl und leer. Sie sind keine Osterbekenntnisse, weil sie nicht aus
der Begegnung mit dem Tode, aus der Überwindung des Todes, aus der
Verwandlung der Verzweiflung herausgewachsen sind. Jen erstes Ostern
hatten diejenigen Menschen erlebt, für die das Kreuz zu einem Gericht
über sie selber geworden war. Sie hatten dieses Kreuz nicht mehr nur als
eine Tat der Juden oder Römer anschauen können. Sie hatten vielmehr
erkennen müssen, daß sie mit ihrem Kleinglauben das Kreuz schon lange
gezimmert hatten, lange bevor es sich ragend auf der Schädelstätte erhob.

Wo dieses nicht so ist, wo man als Zuschauer nur auf ein Kreuz der
Vergangenheit blickt, oder wo man das gegenwärtige Gotteskreuz nur
als von den anderen errichtet betrachtet, da muß wohl das Bekenntnis zum
Leben hohl werden. Alle Worte, die von den Inseln der Vollkommenen
her in die unvollkommene Welt geschleudert werden, bleiben ohne
Inhalt, weil die Welt der Fliehenden nicht durch Worte von Fliehenden
gewandelt oder gar erlöst werden kann. Die Welt der Fliehenden, die
fliehende Welt hungert nach Worten von Menschen, die wirklich vor dem
Kreuze stehen, die sich vor dem Kreuze sehen, die ihre Verzweiflung
tragen, die ihrer Schuld begegnet sind, die nach ihren kleinen Taten und
kleinen Schritten gefragt sind.

Zuzeiten freilich tut Gott gnädige Taten. Er läßt sich nicht in die
himmlischen Höhen verbannen. Er wirft eine Schlinge um die Fliehenden.
Wenn man in rasender Flucht von der Schlinge gefangen zu Boden stürzt,
so tut das weh. Wenn man von der wirklichen Gnade Gottes erreicht
wird, so tut es so weh, wie es den erschreckten Menschen am leeren Grabe
weh tat, wie eine Geburt, wie eine Schöpfung wehe tun. Die Schlinge
aber wirft auf den Boden, damit der von der Schlinge gefangene Mensch
wieder merke, daß er auf den Boden gehört, daß er nicht zum Leben im
luftleeren Raum der Ideologien und Absolutheiten, sondern zum Leben
auf der harten Erde bestimmt ist. Die Schlinge, die Gott über die Fliehen-

92



den wirft, besteht in den mancherlei Verantwortungen, die den Menschen

an seinen Boden mahnen. Wer eine Verantwortung, eine nüchterne,
drückende zu tragen hat im kleinen oder größeren Raum, ist auf den
Boden geworfen. Und darum ist dieser Boden so hart, darum ist die
Berührung mit ihm so schmerzhaft, weil es nun nicht mehr zu übersehen,
auch nicht mehr zu überschreien ist, daß wir durch unsere Taten, auch
durch unsere besten Taten, Schuldige und Mitschuldige werden. Es gibt
gar keine Menschentat, die nicht irgendwo in ein Schuldigwerden mündete.

Das erkennen aber heißt, von der Verzweiflung erreicht sein. Hier
hat die Flucht ein jähes Ende gefunden. Hier ist das Gotteskreuz kein
historisch vergangenes Kreuz mehr. Hier ist die arme Verlassenheit Gottes

kein Werk der anderen mehr. Hier ist der Hunger und der Krieg
nicht mehr etwas, für das der in seiner Vollkommenheit träumende
Mensch keine Verantwortung trüge. Hier kann man vor allem nicht mehr
sagen, daß es nur darauf ankäme, irgendeines der vielen Weltprobleme
zu lösen, irgendeine der vielen Zeitenfragen zu beantworten, damit alles
in Ordnung käme. Hier kann man nicht mehr jammern, daß diese oder
jene Institution am gesamten Übel der Welt die Schuld trage. Hier geht
einem das Meer von Schuld bis zum Hals, ja darüber hinaus.

Wir erwarten wohl immer noch zuviel von Programmen, Ideen oder

gar Ideologien. Von solchen können wohl allerlei Impulse ausgehen, sie
können wohl zuzeiten Menschen und Menschenmassen aus den

Niederungen in höhere Höhen mitnehmen. Sie können aber auch die ganze
Fülle der Gotteswelt gefährlich verengen. Eine solche Verengung findet
wohl heute statt, wenn bei den Idealisten die einen sich um die Idee der
Freiheit, die anderen sich um die des Friedens scharen, die einen in der
Freiheitsbedrohung, die anderen in der Rüstung das große Nein zu Gottes

Willen sehen. Je enger der Mensch das Gebot Gottes an die Stunde
erfaßt, um so mehr hat er die Möglichkeit, sich selber jenseits des Kreuzes
zu sehen. Die bloßen Ideen, auch die ganz großen und edlen, sind nicht
nur der Gefahr unterworfen, daß sie verfälscht und in den Dienst des
Bösen gestellt werden, sondern ihre Schwäche liegt vor allem auch darin,
daß sie selten den Menschen von der Not erlösen, jenseits des Kreuzes
stehen zu bleiben. Sie können eben auch zu einer Art von Religion werden

mit der ganzen Gefährlichkeit aller Religionen, der Gefahr des Gott-
besifeens. Darum gibt es wohl so viele Freiheitsbegeisterte, die ohne Skrupel

selber die Freiheit von anderen zertreten helfen, und es gibt auch
Friedensbegeisterte, die in der Praxis Gewalttätigkeit üben, weil sie nur die
Idee, nicht aber das Kreuz vor sich sehen. Dann aber werden die hohen
Ideale bei den nicht von Idealen selber begeisterten Massen nicht nach
dem Wortgehalt gemessen und bewertet, sondern nur noch nach dem,
was ihre Träger und Verkündiger in Wahrheit daraus machen.

Es ist wohl möglich, daß Gott unserer jahrhundertelang mit Ideen
überfütterten Welt heute ganz anders zum Leben verhelfen will. Die
Verantwortung, die der einzelne Mensch oder das einzelne Volk zu tra-

93



gen hat, eine Verantwortung für Menschen, für den eigenen Weg, die
eigene Aufgäbe, mag soviel unscheinbarer sein als große Ideen; eines ist
in jedem Fall ihr großer Vorzug: Niemand kann in Wahrheit Verantwortungen

erfüllen, ohne sein Schuldigsein zu spüren. Gott ist nicht mehr ein
besessener Gott, vielmehr ein von uns gekreuzigter Gott. So führt diese
Schlinge Gottes, die der Flucht ein jähes Ende sefet, zum Schmerz und
rettet gerade so vor dem Betrug der Selbstzufriedenheit, sie zieht uns zum
Kreuze hin, indem sie uns das Errichten des Kreuzes Gottes als unser
eigenes Tun enthüllt.

Von dieser verfolgenden Macht eingeholt, von dieser Verzweiflung
gepackt, bliebe eben nichts als die nackte Verzweiflung, wenn, ja wenn
nicht auf das Kreuzesgeschehen, dieses von uns gewirkte, heute immer
neu gewirkte Geschehen, das Ostergeschehen gefolgt wäre und folgen
wollte. Karfreitag und Ostern gehören nicht nur kalendermäßig so nahe
zusammen. Weil Karfreitag war, hat Ostern werden können, weil Ostern
werden sollte, hat Karfreitag sein müssen. Weil Gott uns die Schlinge
über den Leib wirft und uns von den Inseln der Vollkommenen weg auf
den harten Boden vor dem Kreuze zieht, darf es einen Glauben an das
Leben des göttlichen Reiches, an das Wachsen seines Wefkes geben; und
weil es die Gnade ist, die uns, auch wenn sie wehe tut, auf den Boden
wirft, können wir uns vor dem Kreuze erkennen, können es ertragen,
von der Verzweiflung eingeholt zu werden, weil nun ja auch die
Verzweiflung verwandelt ist. Es könnte wohl sein, daß auch unsere vom Tod
überschattete Zeit ein wenig Raum gewänne für die wirkliche Botschaft
vom Leben. Von den leeren Bekenntnissen zum Leben, die nur die Flucht
vor der Verzweiflung widerspiegeln, wird sie nicht erlöst. Die Erlösung
braucht viele Schritte. Es ist oft schwer, das langsame Wachsen göttlicher
Saaten auszuhalten, und die Ungeduld der Fliehenden verdirbt oft mehr
als die rasenden Stürme oder das vom bösen Feind gesäte Unkraut
verderben.

Die Erlösung des Menschen dieser Zeit, die Abwendung des
Todesschattens von dieser Zeit können wohl nur geschehen, wenn die Flucht
aufhört. Diese freilich ist eine so elementare Äußerung des Menschen, daß
keine Willens-, keine Vernunftanstrengung ihr steuern kann. Die
Schlinge Gottes aber, die uns auf den Boden wirft, dem einzelnen Menschen

seine Verantwortungen, sein Scheitern, sein Errichten des Kreuzes
zeigt, und den Völkern und Zeitepochen ihr eigenes, nicht das der anderen

Schuldigwerden vor Augen stellt, ist eine rettende Tat. Wenn die
Fliehenden nicht mehr Fliehende sind, dann ist auch Gott nicht mehr nur
ein Gott der Vergangenheit oder ein Gott der Zukunft, dann hat das
Leben, dann hat die Gegenwart Raum für Gottes Frage und Gottes Rede.
Und in solcher Zeit, in solcher Gegenwart leben dürfen, ist ein
Osterglaube, ist ein Lebensbekenntnis, 'das eine neue Atmosphäre um den Menschen

und um die Völker wirkt, die zu Boden geworfen, vor das Kreuz
gestellt, zu Gott und zu sich selber kommen dürfen. Bruno Balscheit.

94


	Flucht, Kreuz und Ostern

