
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 2

Artikel: Die Weisheit Altisraels

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nier bekennen wir uns zu einer ganz anderen Schau des menschlichen
Geschicks. Er hat uns als lefete Hoffnungs- und Trostesbotschaft das Wort
hinterlassen, «die Geschichte steigt zur Vollendung empor, aber sie steigt
nicht auf einfachen Wegen». Welches wäre heute die Botschaft, die uns
Emmanuel Mounier übermitteln würde? Wir können nicht hoffen, das

Abgleiten ins Böse, das die Welt den schlimmsten Katastrophen zu
mitreißt, aufzuhalten, wenn wir in unseren alten Irrtümern verharren, in einer
Art erstarrten Denkens versteinern und so zum voraus jeder Diskussion,
jeder Geisteserneuerung und jeder neuen Problemstellung ausweichen.
Darum gab Mounier, der die Integrität des Denkens in Person war, sich
auch nicht dem unfruchtbaren Antikommunismus hin, auch nicht dem
Existentialismus Sartres; denn die Menschheit ist heute mehr denn je
gequält und leidend und keineswegs beschäftigt mit einer Philosophie des
Absurden, die ihr nichts bieten kann, sondern hat es nötig, überzeugende
Motive und einen Glauben zu finden, daß das gegenwärtige Leben, dieses

immer kompliziertere, schwierige und so oft schmerzerfüllte Leben
wahrhaft der Mühe wert sei, gelebt zu werden.

Emmanuel Mounier —• darin sehen wir den Höhepunkt der wesentlichen

Bedeutung seiner Botschaft — wird einer jener Menschen gewesen
sein, die für unsere Zeit am meisten wirksam in diesem Sinne gearbeitet

haben. Er hat hier gearbeitet, gleichzeitig durch seine Schriften und
durch seine Existenz selber und hat durch diese jenen die unvergängliche
Prägung gegeben, die in Wahrheit das Siegel der Originalität ist. Durch
ein wirklich überraschendes, tragisches und ergreifendes Zusammentreffen

trägt die lefete Herausgebernotiz, die er für den «Esprit» geschrieben

hat, den Titel «Treue». Ja, er war sein Leben lang treu, bis zur
Stunde seines Todes, auf allen Gebieten und in der ganzen Bedeutung
des Wortes. Es ist unsere Hoffnung und unsere Überzeugung, daß die
hohe und reine Seele Emmanuel Mouniers lebt und leben wird nicht allein
in der Erinnerung derer, die ihm ähnlich sind, die er durch sein Denken

und durch sein Leben bereichert hat, sondern auch im Sinne der
persönlichen Unsterblichkeit, die schon Plato im Phädon verkündete und die
in Vollendung Christus uns verheißen hat. Diese Verheißung ist
zugleich beglückend und gewaltig, denn nun sind auch die schlimmsten
persönlichen und kollektiven Tragödien niemals mehr nur endgültig, das
letzte Wort wird nicht hier auf Erden gesprochen, die Hoffnung behält
ihren Platz. Serge Radine.

Die Weisheit Altisraels
Zum unvergänglichen Erbe des alten Israel gehören nicht nur die

Gedankenwelt des Gesetzes und der Lebensraum der Prophétie, sondern
auch all die Gedankenkreise, die sich innerhalb der altisraelitischen
Literatur um den Gedanken der Weisheit gruppieren. Während wir es aber

60



beim Gesetz und bei der biblischen Prophétie mit spezifisch israelitischen
Gedankenwelten zu tun haben, trifft dies für den Weisheitsgedanken
nicht zu. Der Begriff der Weisheit und das Ideal des weisen Menschen
sind Gedanken, die auf der ganzen Erde auftreten können und auch fast
überall aufgetreten sind. Sie setzen wohl nichts anderes voraus, als daß
Menschen — befreit von der Verpflichtung, die ganze Kraft ausschließlich

für den Kampf ums tägliche Brot einzusetzen — beobachten und das
Beobachtete in Gedanken zu fassen vermögen. Wo immer die niederste
Stufe der Barbarei, auf welcher die Macht allein als ein erstrebenswertes
Gut und der Held allein als ein menschliches Ideal erscheint, überwunden

ist, beginnt die Möglichkeit, nach der Weisheit zu fragen und das
Ideal des Weisen zu gestalten.

Es ist darum nicht verwunderlich, daß der ganze alte Orient dieses
Gedankengut und dieses Ideal kennt, ja daß die israelitische Beschäftigung

mit der Weisheit nicht wie das israelitische Gesetz oder die alt-
testamentliche Prophétie die Gedanken ihrer Umwelt fremd und einsam
überragen, sondern Teile eines gemeinsamen Suchens und Denkens
darstellen. Wenn wir die ältesten Stücke der hebräischen Weisheitsliteratur
bald nach der salomonischen Epoche datieren dürfen und die jüngsten
Stücke dieser Literatur bis in den Beginn der neutestamentlichen Zeit
hineinreichen sehen, so zeigt es sich, daß im alten Israel das Nachdenken
über die Weisheit und das Streben nach ihr die ganze Geschichte des alt-
testamentlichen Geistes begleitet hat, daß sie also neben der Ausbildung
des Gesetzes und neben dem Werden und der Wandlung der Prophétie
einhergegangen ist. Die Tradition berichtet darum auch von der Weisheit

Salomos, der ja älter ist als die älteste hebräische Geschichtsschreibung,

sie berichtet von den Weisen zur Zeit des Königs Hiskia, die also
Zeitgenossen des Propheten Jesaja gewesen sind, und sie läßt Weise in
der nachexilischen und spätjüdischen Zeit auftreten. Die Beschäftigung
mit den Gedanken der Weisheit bildet so einen selbständigen Teil innerhalb

der gesamtisraelitischen Geistesgeschichte.
Einzelne Splitter des gesamten da der Weisheit errichteten Hauses

sind wohl in die Häuser der verschiedenen Zeitgeister eingebaut worden.
Wir alle kennen, auch wenn uns die Herkunft nicht immer bekannt ist,
biblische Sprichwörter wie: «Hochmut kommt vor dem Fall» (Spr. 16, 18),
«Wer anderen eine Grube gräbt, fällt selbst hinein» (Spr. 26, 27), oder
apokryphe Sprüche wie «Bei allem, was du tust, bedenke das Ende (Sir.
7, 40), und «Wer Pech anfaßt, besudelt sich» (Sir. 13,1), oder «Was du
nicht willst, daß man dir tu, das füg auch keinem andern zu» (Aristeas-
brief 207); aber das ganze Gedankengebäude selber scheint doch
zunächst in jedem Falle weniger als die Räume des Gesetzes und der
Propheten mit dem christlichen Geist oder mit dem abendländischen Geist
Verbindungslinien zu besitzen.

Auf dem Felde der Gemeinschaftsbeziehungen wie auf dem Felde der
Zeit, die beide von der Welt des Gesetzes einerseits und der Welt der

61



Prophétie anderseits erfaßt und geprägt werden, ist ja durch das Hören
auf eine lebendige Gottesstimme die wirkliche Zwiesprache in die Räume
des Schweigens oder der Monologe eingebrochen. Die Welt der
Weisheitssucher und Weisheitsgläubigen besteht aber ihrem Wesen nach
zunächst in der innermenschlichen Welt, im Räume des Ich, das über die
Welt und sich selber nachdenkt und so zur Theorie, zur Vernunft und
zur Weisheit gelangt. Diese Welt ist ihrem Wesen gemäß viel weniger
der echten Dialogik zugänglich.

Worum geht es dem israelitischen Menschen, wenn er sich die Frage
nach der Weisheit stellt? Es geht ihm um sich selber. Und er ist, genau
so, wie der ägyptische, babylonische, indische, chinesische Mensch, der
die Frage nach der Weisheit stellt, ein durch das praktische Leben, in
dem er sich vorfindet, bestimmter Mensch. Er hat eine Frau und hat Kinder,

Haus und Hof, Besitz und Beruf, Amt und Namen. Daß er dieses
alles hat, ist ihm sehr deutlich bewußt, denn all dieses kann ihm zum
Heil wie zum Unheil gereichen. Die Frau kann eine solche sein, die ihm
«Liebes tut ihr Leben lang» (Spr. 31, 12), aber auch eine, die «wie Wurmfraß

in seinen Gebeinen» wirkt (Spr. 12, 4). Seine Kinder können ihm
Freude oder Grämen bescheren (Spr. 10, 1). Sein Besitz kann ein Reichtum

sein, der das Leben errettet (Spr. 13, 8), er kann aber auch vergeudet
werden (Spr. 13, 11), ja er kann sogar eine trügerische Selbstberuhigung
darstellen (Spr. 11, 28). Beruf und Amt, vor allem wenn sie sich im Lichte
der Öffentlichkeit abspielen, wenn es sich um eine Stellung am Hofe,
eine Erzieher- oder Ministerstellung handelt, aus welchen Kreisen
naturgemäß die ältesten Weisen stammten, können vom Menschen durch Klugheit

erhalten, von ihnen aber auch durch Torheit verscherzt werden, denn
«Das Wohlwollen des Königs wird einem klugen Diener zuteil» (Spr. 14,
35), und weil die Ungnade des Königs wie das «Brüllen eines
Junglöwen, sein Wohlwollen aber wie Tau auf Pflanzen» (Spr. 19, 12) wirkt,
ist Vorsicht geboten. Ist der nach der Weisheit fragende Mensch gar selber

ein König oder einer, der durch seine weisen Lehrer gerade für dieses

Amt erzogen werden soll, dann muß er erst recht wissen, daß ein
König das Land «durch Recht aufrichte» (Spr. 29, 4), daß es aber umgekehrt

nicht zum Aushalten ist, «wenn ein Sklave König wird» (Spr. 30,22).
Wenn das praktische Leben, wenn die werktäglichen Beziehungen

als die über das Leben bestimmenden Faktoren angesehen werden, so
kreist die bohrende Frage des Menschen um die Meisterschaft über diese
Faktoren, über dieses werktägliche Leben. Hier wird die Weisheit zu
einem reinen Instrument, ausschließlich zu einem Mittel, das Leben, die
Faktoren, die es bestimmen, zu meistern. Weisheit heißt hier das Leben-
können sowie man ein Handwerk kann. Und so, wie sich die Meisterschaft

im Handwerk in der Beherrschung der Werkzeuge und des Stoffes

zeigt, so auch die Meisterschaft des Weisen über das Leben. Der
Weise ist also der, welcher es versteht, eine rechte Frau und rechte Kinder

zu haben, Haus und Hof, Beruf, Amt, Name, seine ganze alltägliche

62



Welt so um sich zu haben, daß er an ihr weder zuschanden wird, noch
sie verliert. Die Weisheit in bezug auf die Frau besteht zunächst darin,
die rechte zu finden, denn «lieber auf der Zinne eines Hauses wohnen,
als mit einem zänkischen Weib in einem großräumigen Haus» (Spr.
25, 24). Die Weisheit besteht darin, hier auf das Wesentliche und nicht
auf das Unwesentliche zu schauen. Denn «ein schönes Weib ohne Zucht
ist wie ein goldener Ring im Rüssel einer Sau» (Spr. 11, 22). Die Weisheit

in bezug auf die Kinder besteht in der rechten Erziehung, denn «wer
seine Rute schont, der haßt seinen Sohn, wer ihn aber lieb hat, bedenkt
ihn mit Züchtigung» (Spr. 13, 24). Die Weisheit in bezug auf den Besitz
führt den Menschen zur Überlegung, daß der Besitz am ehesten durch
Fleiß gemehrt und durch Faulheit gemindert werde. Darum: «Gehe hin
zur Ameise, du Fauler, sieh ihre Weise an, daß du klug werdest» (Spr.
6, 6). Weisheit ist Abwendung von der Faulheit, denn «der Faule spricht,
ein Löwe ist auf dem Wege, ein Löwe ist auf den freien Plätzen; wie die
Tür sich dreht in ihrer Angel, so der Faule auf seinem Bett; steckt der
Faule seine Hand in die Schüssel, wird's ihm sauer, sie wieder zum
Munde zurückzubringen; ein Fauler dünkt sich weiser als sieben, die
verständig antworten» (Spr. 26, 13—16). Zur Weisheit in bezug auf den
Besitz gehört so auch eine Besonnenheit, die von Kaltherzigkeit zu
unterscheiden nicht immer leicht sein mag. Denn der Weise setzt sich als Regel
seines Lebens: «Sei nicht unter denen, die Handschlag geben, unter
denen, die sich für Schulden verbürgen» (Spr. 22, 26). Erscheint die
Weisheit in bezug auf den Besitz als die Meisterschaft, ihn zu erhalten
und zu mehren, so erscheint dem Weisen auch der ruhige, möglichst
ungefährdete Weg zur Mehrung seines Besitzes besser als ein hastender
Weg, auf dem es vielleicht einmal ein schnelles Vorwärtskommen,
vielleicht aber ein andermal ein rasches Stürzen gibt. «Erhastetes Vermögen
mindert sich, wer aber händeweis sammelt, der vermehrt» (Spr. 13, 2).

Diese so der Erhaltung und Mehrung des Besitzes dienende Weisheit

gelangt auch zur Aufstellung von Normen, die wie Gebote, wie
Kategorien einer Ethik klingen. So warnt etwa der weise Erzieher seinen
Zögling vor der Trunksucht «Der Wein macht lose Leute» (Spr. 20, 1),
«Wer Wein liebt, wird nicht reich» (Spr. 21, 17), «Den Königen geziemt
es nicht, Wein zu trinken» (Spr. 31,4). Und der Jähzorn wird von dieser

Weisheit angeprangert und von denen, welche dem Ideal des Weisen
nachstreben, gemieden «Gesell dich nicht zu den Zornmütigen, und mit
einem Hitzkopf habe keinen Umgang, damit du dich nicht an seine Pfade
gewöhnst» (Spr. 22, 24). Die Weisheit in bezug auf den Besitz lehrt
Maß halten. Erscheint ihr Besitz und großer Besitz als erstrebenswert,
so lehnt sie doch die Habgier ab, denn «der Habgierige erregt Zank»
(Spr. 28, 25). Erscheint ihr oft Nehmen seliger als Geben, Reichsein
gesegneter als Armsein, so weiß diese Weisheit doch aber auch, daß «wer
dem Armen gibt, keinen Mangel leidet» (Spr. 28, 27). Habgier erscheint
hier als ein ungeeignetes Mittel, den Besitz zu mehren, weil Zank und

63



schlechter Ruf den Kredit schädigen. Und Barmherzigkeit erscheint als
ein Weg zur Mehrung des Besitzes, weil der Name des Barmherzigen
eine friedliche, die Menschen anziehende, Vertrauen erweckende
Atmosphäre um sich verbreitet. Weil die Weisheit ein Werkzeug sein soll,
Schaden zu vermeiden, hält sich der Weise auch von Ausschweifungen
fern. Wenn der weise Lehrer seinen Schüler vor Unzucht warnt, so tut
er es mit der Begründung, «damit sich nicht Fremde von deiner Kraft
sättigen» (Spr. 5,10). Die Weisheit des Königs selber wird sich darin
erweisen, «daß er getreu den Geringen Recht schafft» (Spr. 29, 14), denn
auf die Dauer wird das den Thron erhalten.

Wie anders ist dieser Boden als der, auf dem der Mensch das

gewaltige, die Erde ins Beben versetzende göttliche «Du sollst» hört, für
das keine Gründe angegeben werden, das «Du sollst» des Mose und der
Propheten. Bei Mose und den Propheten, bei den Menschen, die in jenen
Lebensräumen das göttliche «Du sollst» aussprachen und bei den
Menschen, die es hörten, war für ihr Menschsein die Tatsache bestimmend, daß
sie Israeliten waren, Glieder des Volkes, mit dem Gott einen Bund
geschlossen hat. Im Raum, da die praktische Weisheit gilt, ist nicht dieses
des Menschen erste Bestimmung, sondern eben die, welche der Werktag
schafft, die Bestimmung, die Weib und Kind, Haus und Hof, Amt und
Arbeit dem Menschen geben. Der nach solcher Weisheit trachtende
Mensch steht vor der Frage: «Was muß ich tun, damit ich Meisterschaft
erlange?» Sein Tun ist immer nur Mittel zu einem Zweck. Sein Verkehr
im Hause, bei der Arbeit, in der Öffentlichkeit sind alles Dinge, mit
denen er diese Meisterschaft erringen kann. Wenn aber die Barmherzigkeit

des reichen Bürgers, die Gerechtigkeit des Königs, die Selbstzucht
des jungen Mannes, die besonnene Erziehung, wenn diese Dinge alle zu
Mitteln werden, wird dann nicht das Gute schlechthin aufgehoben? Wird
es nicht einer Berechnung, einer Spekulation unterstellt, die sich gerade
nicht mehr mit dem Guten vertragen? Es ist keine Frage, das Ideal der
praktischen Lebensweisheit hat in Israel wie in allen anderen Ländern
alter Kulturen besonders würdige Menschentypen geschaffen. Und doch,
stellt man diese Typen neben einen Mose, der von der Gerechtigkeit Gottes

gefressen ist, neben einen Jeremia, der sich im Dienste des Gottes
Israel kompromittiert, wie fremd wirken dann im israelitischen Raum
von Gesetz und Propheten die Weisen. Die rein praktisch bestimmte
Lebensweisheit, welche Israel mit seiner Umwelt teilte, hat die nur vom
Gesetz und den Propheten her bestimmte israelitische Geistigkeit wohl
um recht gewichtige Gedanken bereichert. Die Besonnenheit ist ein
solcher Gedanke, und der in den Weisheitssprüchen aufblitzende Humor
ist ein solches Gut. Dadurch, daß auch in Israel wie in der Umwelt die
Weisheit gepflegt ward, haben das Ideal des Maßhaltens (Aristeasbrief
122, 237) und die Schätzung eines fröhlichen Humors (III. Esr. 4) in die
Geisteswelt Israels Eingang gefunden, die diesen Gütern wohl verschlos»

64



sen geblieben wäre, hätte die Geisteswelt Israels nur aus Mose und den
Propheten und nicht auch aus der Weisheit bestanden.

Während bei Mose und den Propheten der Mensch, der israelitische
Mensch in einen nie abbrechenden Dialog mit Gott versetzt ist, mit dem
göttlichen «Du sollst» des Mose, mit dem «So spricht der Herr» der Propheten,

hat die Welt der Weisheit die Tendenz, eine sehr schweigende Welt
zu werden. Nicht, daß in dieser Welt wenig geredet würde, die weisen
Lehrer haben sehr viel Sprüche gesagt, trotzdem sie etwa auf die
Geschwätzigkeit des Weibes mit etwelcher Verachtung hinuntergeschaut
haben. Aber schweigend ist die Welt der Weisheit darum, weil zwischen
Gott und den Menschen keine Rede ergeht. Wohl gibt es auch innerhalb
der alttestamentlichen Weisheitsliteratur Beziehungen auf göttliche
Gebote «Wer das Gesetz beobachtet, ist ein verständiger Sohn, wer es aber
mit Prassern hält, bringt seinem Vater Beschämung» (Spr. 28, 7). Und
es gibt auch den Gedanken des Segens Gottes «Der Segen des Herrn
macht reich, und eignes Mühen kann nichts zu ihm hinzutun» (Spr. 10,
22). Der Weise hat auch so etwas wie ein Ideal der Frömmigkeit, aber
auch dieses alles steht im Dienste der von ihm erstrebten Meisterschaft.
«Die Furcht vor dem Herrn mehrt die Lebenstage, aber der Gottlosen
Jahre werden verkürzt, das Harren der Frommen endet in Freude, aber
der Gottlosen Hoffnung wird zunichte (Spr. 10, 27 f.). Darum wohl muß
uns die Welt der Weisheit als eine schweigende Welt erscheinen, weil
der redende Gott in ihr in die Ferne gerückt wird. Es fohlt die unmittelbare

Beziehung, es fehlt die Gottessprache, die die Propheten im Brausen
der Weltgeschichte vernahmen, es fehlt die Hand Gottes, welche die von
ihr Ergriffenen dem Boden, auf dem Berechnung und Spekulation
gedeihen, entriß.

Israel hat darum die Gedanken der altorientalischen Weisheitsliteratur

wohl mitdenken, nie aber in diesen Gedankenräumen allein
heimisch werden können. Eine erste und wichtige Veränderung des
überkommenen Weisheitsgedanken taucht dort auf, wo Weisheitslehrer
Israels das Bild von der redenden Frau Weisheit schufen. Im jüngeren,
ersten Teil der Sprüche Salomos wird die Weisheit als eine Redende
geschildert. Daß menschliches Leben zuerst und vor allem durch
Meisterschaft oder Nichtmeisterschaft bestimmt sei, konnte der gesamte alte
Orient sagen und glauben, daß das Leben zuerst und vor allem dadurch
bestimmt sei, daß zwischen der menschlichen und der göttlichen Sphäre
eine Rede und eine Antwort ergeht, konnte nicht überall gesagt und
geglaubt werden. Der Versuch, in die schweigende Welt der Weisheit
den Dialog einzuführen, ist eine erste spezifisch israelitische Veränderung

des Weisheitsgedankens gewesen. Wenn der redenden Frau Weisheit

Worte in den Mund gelegt sind wie «Hoffahrt, Hochmut und
bösen Wandel, sowie den Mund der Verkehrtheit hasse ich» (Spr. 8,13),
so wird damit angedeutet, daß die Weisheitslehrer dieser Zeit diese
Weisheitsgebote nicht einfach mehr als zweckbestimmte Überlegungen

65



empfunden haben, sondern als die Worte einer höheren, einer
engelgleichen Macht. Wenn die Weisheitslehrer dieser Zeit der redenden Frau
Weisheit auch die ebenfalls redende, werbende und lockende Torheit an
die Seite gestellt haben, so scheint daraus hervorzugehen, daß sie die
Doppeldeutigkeit aller menschlichen Weisheit geahnt haben. Nun ist die
werktägliche Welt des Menschen nicht mehr nur durch seine Überlegung
bestimmt, sondern durch eine Rede, die der Mensch in dieser Welt
vernimmt. Da ist die Weisheit, die zum Gastmahl ladet, «Kommt, genießt
von meiner Speise, und trinkt von dem Wein, den ich gemischt habe»
(Spr. 9, 5), und da ist hart neben ihr die laute Torheit, die schamlos wirbt
«Gestohlenes Wasser ist süß, und heimliches Brot schmeckt lieblich»
(Spr. 9,17). Freilich behält die Weisheit, auch wo sie als Person, ja als
überirdische redende Macht erscheint, doch immer noch den Charakter
eines Gutes, das sich letzten Endes bezahlt macht. Denn auch diese
jüngere redende Weisheit verkündet «Reichtum und Ehre sind bei mir»
(Spr. 8, 18). Und als das Wesen der Torheit wird gerade der in ihrer
Rede erkennbare Zug zur Lässigkeit und zum Verderben geschildert. So
muß es aber nicht immer sein. Den israelitischen Weisheitslehrern auch
dieser jüngeren Zeit ist der Gedanke fremd, daß die Torheit etwa auch
gerade mit den Worten der Weisheit locken und werben könnte. Aber
auch unsere Gegenwart, die es ja wohl erkannt haben sollte, daß gerade
auch hohe und höchste Ideale im Dienste des Teufels geübt werden können,

hat sich zu dieser Erkenntnis noch nicht immer und überall
emporgerungen. Auch im Bereich, da man den Dialog in der werktäglichen
Welt vernimmt, behält die Weisheit ihren Charakter als Mittel zum
Zweck, aber sie ist nicht ausschließlich nur mehr Mittel zum Zweck. Bei
beiden Stufen, bei der einfachen Lebensklugheit wie bei der redenden
Frau Weisheit, scheint die Schranke, die diesen Kreis israelitischen Denkens

von den Zentralgedanken des Alten Testaments trennt, darin zu
liegen, daß man im Bereich der Weisheit der Paradoxie Gottes glaubt
entgehen zu können. Der Gott, an den der Weise glaubt, ist der Gott,
der Tugend belohnt und Laster straft, der Gott, der dem Könige den
Thron sichert, welcher den Armen ihr Recht verschafft, und den König
vom Thron stürzt, der nur an seine Lust zu denken vermag. Der Gott
dieser Weisen ist der Gott, der dem Menschen, welcher Selbstbeherrschung

und Barmherzigkeit kennt, auch die zum täglichen Leben nötigen
Güter gewährt und sie dem nicht gewährt, der sie sich ohne Rücksicht
auf den anderen Menschen zu rauben unternimmt. Hier tut sich eine
Grenze auf, denn in den zentralen Gedankenräumen des alten Israel
hat man zuerst und vor allem die Paradoxie Gottes erfahren. Schon die
Erwählung Israels, diese durch nichts begründete Erwählung ist eine
Paradoxie. Und daß, wo Gott nahe ist, auch das verzehrende Feuer nahe
ist, der brennende Dornbusch, die Gottesnähe, die einen verschlingt, daß,
wo Gott nahe ist, auch das Leid sehr nahe sein kann, ist eine Paradoxie,
welche Mose und die Propheten wohl erfahren haben. Im alten Israel

66



sind beide Gedanken beheimatet gewesen: Der Gedanke, daß Gott der
Geber aller Güter ist, wie auch der Gedanke, daß Gottes Nähe das Leid
bringt. Im Kreise der Weisheitslehrer hat man sich bemüht, nur dem
ersten Gedanken Raum zu gewähren. Unüberhörbar aber hat das aus
dem Hause der Weisheit gedrängte Paradox Gottes an die Pforten dieses

wohlgefügten Hauses gepocht. Gottes Paradox hat in Israel wenigstens
die Gläubigen der Weisheit nicht in Ruhe gelassen. Die zwei Fäuste,
die an diesem Hause gerüttelt haben, Fäuste des paradoxen Gottes, sind
der Tod und das Leid. Sie haben Einlaß verlangt in die Gedankenräume
der Weisheitsgläubigen, und sie haben diese gezwungen, sie einzulassen
und sich mit ihnen auseinanderzusetzen. Im Weisheitsbuch des großen
Unbekannten, das uns unter dem Namen des Predigers überliefert ist,
finden wir vor allem das Zeugnis dafür, daß der Tod sich nicht länger
hat unterdrücken lassen: «Denn ein Zufall sind die Menschenkinder und
ein Zufall das Vieh und ein Zufall trifft sie beide; wie dieses stirbt, so
stirbt auch jener» (Pr. 3,19). Dieser Weise hat auch erfahren, daß das
Leid in das wohlgefügte Haus des Weisheitsgläubigen einbricht «Ich
schaute alle Bedrückungen, die da verübt werden unter der Sonne, und
sah die Tränen der Bedrückten, und sie hatten keinen Tröster da

pries ich die Toten, die schon gestorben vor den Lebenden, die bisher am
Leben sind und glücklicher als beide den, der bisher nicht geworden, weil
er nicht geschaut hat das böse Treiben, das da getrieben wird unter der
Sonne» (Pr. 4, lf.). Daß ein Geschick sie beide trifft, den Menschen und
das Vieh, ja den Weisen und den Toren, das ist die große Erschütterung,

die hier in Israel durch den Raum der Weisheit gegangen ist. Darum

zerbricht hier das Bild einer vernünftigen Weltordnung, einer ihre
verständigen Diener belohnenden Frau Weisheit, und die Weisheit selber

wird zur Sinnlosigkeit. Alles ist nichtig und ein Weiden des Windes.
Dieses immer wiederkehrende Wort gilt im Buche des Predigers sowohl
vom Tun des Menschen, als auch vom menschlichen Leben, als auch von
der Weisheit selber. Wenn so der Glaube an das göttliche Paradox in
das Weisheitsstreben eindringt, dann könnte wohl ein letzter Pessimismus,

ein gründlicher Nihilismus alles verschlingen. Denn die alte
zweckbestimmte Weisheit lebte ja gerade davon, daß mittels der Weisheit Tod
und Leid und Sinnlosigkeit überwunden werden sollen. Ihre hohen Ziele,
das Maßhalten, das Überlegen dienten ja gerade diesem Zweck. Wenn
nun dem Verfasser des Buches des Predigers diese Ziele zerschlagen sind,
so gibt er darum die Forderungen der alten Weisheitslehre, die Forderung

nach Maßhalten und Oberlegen, gerade nicht auf. Der, welcher vom
paradoxen Gott ergriffen ist, vermag auch, das paradoxe Leben zu leben,
in welchem man weiß, daß alles sinnlos ist, nichtig und ein Weiden des
Windes und dennoch an der Weisheit festzuhalten, die dem Weisen
«mehr Stärke gibt als 10 Befehlshaber» (Pr. 7,19). Hier ist die Weisheit
dem Bereich der Spekulation entzogen. Sie ist nicht mehr eine Macht,
über welche man nachdenkt, auch nicht mehr nur eine redende Macht,

67



sie ist eine zwingende Gewalt, die den Menschen zwingt, das Lebens-

ganze zu schauen, zu dem Tod und Leid und Sinnlosigkeit gehören, die
ihn zwingt, die Weisheit selber nicht zu überschätzen, und ihn zugleich
zwingt, weiterhin dennoch ein Weiser zu sein, weil das in der sinnlosen
Welt der Schwachheiten immer noch die stärkste Stärke bedeutet.

Mit diesen zwei Auffassungen der Weisheit, mit dem Raum, aus dem
Tod und Sinnlosigkeit verbannt sind, und dem Raum, in den sie
eingedrungen sind, hat das alte Israel sich im Laufe der Geschichte weiter
auseinandersetzen müssen. Der alte Begriff der Weisheit, die sich letzten

Endes bezahlt macht, taucht in jüngeren Schriften Israels wieder
auf, in der sogenannten Weisheit Salomos und im 4. Makkabäer-
buch etwa. In der Weisheit Salomos, dieser, wohl dem 1. vorchristlichen

Jahrhundert zuzuweisenden Schrift, dient die Weisheit wie»
derum der Meisterung des Lebens und auch des Todes. Wohl kann
nun das große Paradox des Todes nicht mehr aus den Gedanken der
Weisheitsgläubigen fortgewischt werden, aber es wird durch den Glauben

an eine Vergeltung nach dem Tode zu überwinden versucht. Wo die
alte vorderorientalische Lebensweisheit vom Lohn redete, den die Weisheit

im Leben ihren Dienern gewährt, von Ansehen, Reichtum, langem
Leben, da redet die Weisheit Salomos von einem Geschehen jenseits des
Todes: «Der Gerechten Seelen sind in Gottes Hand, und keine Pein kann
sie berühren. Sie scheinen den Augen der Toren gestorben zu sein, als
ein Scheitern wurde ihr Ende beurteilt und ihr Scheiden von uns als
Untergang; und doch sind sie im Frieden. Denn, wenn sie auch für das

Auge der Menschen gestraft werden, so ist doch ihre Hoffnung voll
Unsterblichkeit — Die auf ihn vertrauen, werden die Wahrheit erkennen
und die Getreuen bei ihm in Liebe bleiben; denn Gnade und Erbarmen
wird seinen Auserwählten zuteil. Die Gottlosen aber werden nach dem,
was sie sannen, Strafe empfangen» (Weish. 3, iff.; vgl. IV. Makk. 9, 8;
12, 19 u. ö.). Hier werden die Sinnlosigkeiten des Lebens, die beim Prediger

den alten Weisheitsglauben erschüttert hatten, als Erziehungsmaßnahmen

Gottes gedeutet, hier wird durch die Einführung jenseitigen
Lohns und jenseitiger Strafe das alte Gebäude der Weisheit erweitert
wieder aufgebaut. Weil der Gedanke an das Jenseits aufgetaucht ist,
erhält die Weisheit weitgehend den Charakter der Frömmigkeit.

In der jüngeren Weisheitsliteratur findet zudem die Weisheit selber
ihren Platz in und bei Gott. «Die Weisheit ist aller Dinge Bildnerin»
(Weish. 7, 21), Gott selbst aber «ist auch der Weisheit Führer und der
Weisen Lenker» (Weish. 7,15).

Ja, die Weisheit sagt von sich selber: «Als Gott die Grundfesten der
Erde machte, da war ich ihm zur Seite, da war ich ganz Entzücken, Tag
für Tag, spielend vor ihm unentwegt, spielend auf seinem Erdenrund»
(Spr. 8, 30f.). Wirkliche Weisheit vermag hier also zu spielen. Die
Weisheit, die als in Gott beheimatet gesehen und geglaubt wird,
überwindet die Fessel der Zweckgebundenheit. Damit aber unternehmen die

68



am Begriff der Weisheit interessierten Kreise Israels einen Schritt über
die Grenzen der gefesselten Menschlichkeit hinaus. Vielleicht vermag
gerade der Gedanke an diese vollendete, spielende Weisheit Gottes das
Weisheitsstreben von dem verkrampften Vorbeisehen an Tod und Leid
zu erlösen. Hier ist eine größere Weisheit erahnt, als es das alte Werk»
zeug zur Meisterschaft über das Leben war. Die größere Weisheit aber
hört nicht auf, auch ihrerseits wieder Meisterschaft zu geben. Wird die
Weisheit in ihrer Vollendung in Gott gesehen, wird sie als diese zu»
gleich wirkende und zugleich spielende freundliche Macht geschaut, dann
muß sich wohl auch der Weg des Menschen zur Weisheit verändern. Er
wird wohl weiter die Weisheitsregeln der Alten anwenden, auch die jün»
gere Weisheitsliteratur kennt die gleichen Ermahnungen zu Maß und
Sitte, zu Anstand und Rechtlichkeit. Sie weiß aber zugleich, daß der
eigentliche Anfang der Weisheit in tieferen Gründen zu suchen ist. So
verkündet die jüngere Partie der Sprichwörtersammlung «Der Weisheit
Anfang ist die Furcht des Herrn, und den Heiligen erkennen, ist
Einsicht» (Spr. 9, 10). Dieser größeren Weisheit begegnet man nicht mehr
wie dem alten Werkzeug zur Meisterung des Werktags. Man begegnet
ihr vielmehr in der Gottesfurcht, in der Anerkennung des Abstandes
zwischen dem Raum, da Gott und seine spielende Weisheit ruhen und
dem anderen Raum, da Tod und Leid an die Tore der Menschen pochen.
Darum setzt die jüngere Weisheitsliteratur die Weisheit schließlich auch
dem Gesetze Gottes gleich. Durch das Nachdenken über Gottes Gebote
und Verordnungen soll die Weisheit des Menschen wachsen: «Sinne nach
über die Verordnungen Gottes, und über seine Gebote denke alle Zeit
nach. Er ist's, der dein Herz stark machen wird, und dein Verlangen
nach der Weisheit wird dir gestillt werden» (Sir. 6, 37). So drängen sich

am Ende des langen Weges israelitischen Weisheitsuchens die zentralen
israelitischen Begriffe doch wieder in den Vordergrund. Und wenn

das geschieht, dann gewinnt die Frage, die das alte Weisheitsdenken zu
erschüttern vermocht hatte und die dann in der Weisheit Salomos eine
scheinbare Lösung gefunden hatte, die Frage nach dem Sinn von Tod und
Leid, eine ganz neue Bedeutung. Es kann keine israelitische Weisheit
geben, die nicht durch das Problem der Sinnlosigkeit in der Welt zutiefst
erschüttert würde. In keinem anderen Geisteskreis des israelitischen Volkes

als in dem der Weisheit ist diese Frage nach der göttlichen Gerechtigkeit

so akut geworden. Natürlicherweise könnte es sich hier um ein
Entweder—Oder handeln: Entweder man beherzigt Weisheitsregeln
und sieht an der Sinnlosigkeit vorbei, oder man erkennt dieselbe und
gibt Weisheitsstreben und Weisheitsregeln preis. Modern ausgedrückt,
könnte dieses Entweder—Oder heißen, entweder rationalistischer
Fortschrittsglaube oder krisengeborener Nihilismus. Das Merkwürdigste in
der Geschichte der israelitischen Weisheit besteht darin, daß dieses
Entweder—Oder überwunden wird. Die Weisheit wird nicht preisgegeben,
auch angesichts aller Siege von Tod und Sinnlosigkeit nicht. Die einen

69



haben die Möglichkeit und die Kraft zu dieser Verbindung dadurch
erhalten, daß sie durch den Glauben an eine jenseitige Vergeltung sich
die Sinnhaftigkeit des diesseitigen Lebens gerettet haben. Dieser
einfache Weg ist aber — wenigstens innerhalb des alttestamentlichen
Kanons — nicht der Hauptweg der israelitischen Entwicklung. Dieser
besteht vielmehr darin, daß die Frage nach der göttlichen Gerechtigkeit
keine theoretische Lösung, nur eine leidenschaftlich praktische kennt. In
den Kreis der Weisheitsliteratur gehört nämlich auch Hiob hinein, und
er ist der Mann, der Tod und Sinnlosigkeit erfährt wie kaum ein anderer,
und dennoch das Leben weiterführt, das sein Suchen nach Weisheit ihn
als recht erkennen ließ. Er findet und braucht keine Theorie über das
Jenseits. Er überwindet die Erschütterungen, die Tod und Sinnlosigkeit
nicht nur der Weisheit, sondern der ganzen Existenz versetzen, nur
durch den leidenschaftlichen Schrei nach Gottes Rede und Antwort. Er
findet und braucht nicht einmal die Theorien seiner Freunde über den
erzieherischen Wert des Leidens, er bleibt so untheoretisch, wie man nur
sein kann. Die Leidenschaft für die lebendige Zwiesprache mit Gott aber
ist aus dem innersten und eigensten Wesen Israels erwachsen, und dieses

Innerste und Eigenste ist nicht nur in das Reden und Denken über
die Weisheit eingedrungen, sondern hat diesem schließlich eine ganz
neue Wendung gegeben. Je mehr sich die israelitische Weisheit dem
zentralen Gedankengut Israels nähert, um so mehr nimmt die Weisheit
selber den Charakter des Glaubens an.

So hat das alte Israel mit dem Nachdenken über die Weisheit einen
Boden betreten, der zunächst fremdes Land war. Am Ende der langen
Arbeit aber ist dieser Boden verwandelt. Das Fremde und das Eigene
sind eine eigentümliche Verbindung miteinander eingegangen. Das
Fremde hat das Eigene befruchtet, hat dem alten urwüchsigen Israel
den Sinn für Maßhalten gegeben und hat dem oft im düsteren
prophetischen Feuer flackernden Geiste Israels eine Heiterkeit, ein
lichtes Lächeln geschenkt. Das Eigenste aber hat das Fremde
verwandelt, hat die schweigende Welt, da der Mensch mit seinen Idealen

in einem unfruchtbaren Monologe stand, durchbrochen und in ihr
Platz für die lebendige Rede Gottes gemacht. Wichtiger als einzelne
Gedanken, einzelne Splitter aus dem reichen Schatz israelitischer Sprichworte
und Weisheitsregeln ist die Erkenntnis dieses besonderen Weges, den
das alte Israel mit der Weisheit gegangen ist. Die Geschichte Israels mit
der Weisheit ist die Geschichte eines, der auszog, um auf bekanntem
Felde den verborgenen Schatz der Lebensmeisterschaft zu finden und der
am Ende seines Suchens den kostbaren Fund dessen fand, der sich selber
wiederfindet. Hier werden dann die scheinbar unüberwindlichen Feinde
Tod und Sinnlosigkeit nicht mehr durch Ignorieren und auch nicht durch
theoretische Konstruktionen überwunden, sondern durch den leidenschaftlichen

Hunger nach dem lebendigen, redenden Gott selber und durch
ein illusionsloses Tun und Bewahren dessen, was als Weisheit gilt. Das

70



dürfte nicht ohne Bedeutung sein für eine Gegenwartszeit, in der ja
auch die große Flut von Tod und Sinnlosigkeit die naive Lebensmeisterung

fortgeschwemmt hat und die nun weder durch ein verkrampftes
Ignorieren dieser bösen Flut noch durch ein wollüstiges Hineinspringen
gerettet werden kann, sondern nur dadurch, daß auch sie die lebendige
Anrede Gottes wieder findet und im Hunger nach diesem Gott und im
illusionslosen Bewahren der Weisheit sich selber wiederfindet — und ein
klein wenig Maßhalten und ein kleines Lächeln dazu. Bruno Balsdieit.

WELTRUNDSCHAU

Sieg des Rechts! Noch immer beherrscht der Krieg um Korea das
Bild der Weltlage. Doch ist in der Berichtszeit

mehr seine politiscke als seine militärische Seite im Vordergrund
gestanden. Die nordkoreanisch-chinesische Offensive, die mit Jahresbeginn
anscheinend so wuchtig eingesefet hatte, ist ja nach wenigen Wochen
plöfelich zum Stillstand gekommen und gegen Ende Januar von einer
energischen Gegenoffensive der UNO-Armeen abgelöst worden, die nun
bereitswieder in Söul stehen, aber anscheinend Befehl haben, diesmal nicht
aufs neue den 38. Breitengrad zu überschreiten. Also Hemmungen auf
beiden Seiten, die militärischen Operationen bis zu ihrem «logischen» Ende
weiterzutreiben. Die Kampfpause, die durch das merkwürdige
Haltmachen der Nordarmeen Mitte Januar herbeigeführt worden war, ist
dann aber durch eine um so regere diplomatisele Tätigkeit ausgefüllt
worden, deren Mittelpunkt das Hauptquartier der Vereinten Nationen
in Neuyork war. Es ging dabei um die Doppelfrage, ob dem Krieg in
Korea nicht doch endlich durch Verhandlungen ein Ziel gesefet werden
könne, und ob, falls die Nordkoreaner und Chinesen weiterhin eine
Entscheidung durch Waffengewalt suchten, China von der UNO gemäß
amerikanischem Antrag in aller Form als Angreifer gebrandmarkt werden

solle. Und nun ereignete sich das Neue — das in unserer Presse

sozusagen durchwegs verwedelt wurde —, daß die zweite Antwort der
Chinesischen Volksregierung, offenbar unter indischem Einfluß, einer
raschen Beendigung des Krieges durchaus günstig war. China erklärte
sich jefet vor allem damit einverstanden, daß die Feindseligkeiten vor der
Aufnahme von Verhandlungen eingestellt würden, mindestens «für eine
begrenzte Zeitspanne», während welcher eine Konferenz von sieben
Mächten eine friedliche Lösung der Koreafrage suchen sollte. Der
gleichzeitige Abbruch der Nordoffensive unterstrich die Ernsthaftigkeit dieses
Angebots, sodaß sogar der konservative Pariser «Monde» (31. Januar)
feststellte, die Chinesen hätten tatsächlich auf eine Weiterführung des

71


	Die Weisheit Altisraels

