Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 2

Artikel: Die Weisheit Altisraels

Autor: Balscheit, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139490

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

nier bekennen wir uns zu einer ganz anderen Schau des mensdhlichen
Geschicks. Er hat uns als letste Hoffnungs~ und Trostesbotschaft das Wort
hinterlassen, «die Geschichte steigt zur Vollendung empor, aber sie steigt
nicht auf einfachen Wegen». Welches wire heute die Botschaft, die uns
Emmanuel Mounier tibermitteln wiirde? Wir kdnnen nicht hoffen, das
Abgleiten ins Bse, das die Welt den schlimmsten Katastrophen zu mit~
reif}t, aufzuhalten, wenn wir in unseren alten Irrtiimern verharren, in einer
Art erstarrten Denkens versteinern und so zum voraus jeder Diskussion,
jeder Geisteserneuerung und jeder neuen Problemstellung ausweichen.
Darum gab Mounier, der die Integritit des Denkens in Person war, sich
auch nicht dem unfruchtbaren Antikommunismus hin, auch nicht dem
Existentialismus Sartres; denn die Menschheit ist heute mehr denn je
gequilt und leidend und keineswegs beschiftigt mit einer Philosophie des
Absurden, die ihr nichts bieten kann, sondern hat es nétig, liberzeugende
Motive und einen Glauben zu finden, dafl das gegenwirtige Leben, die-
ses immer kompliziertere, schwierige und so oft schmerzerfiillte Leben
wahrhaft der Miihe wert sei, gelebt zu werden.

Emmanuel Mounier — darin sehen wir den Héhepunkt der wesent-
lichen Bedeutung seiner Botschaft — wird einer jener Menschen gewesen
sein, die fiir unsere Zeit am meisten wirksam in diesem Sinne gearbei~
tet haben. Er hat hier gearbeitet, gleichzeitig durch seine Schriften und
durch seine Existenz selber und hat durch diese jenen die unvergingliche
Pragung gegeben, die in Wahrheit das Siegel der Originalitit ist. Durch
ein wirklich iberraschendes, tragisches und ergreifendes Zusammentref-
fen trigt die letste Herausgebernotiz, die er fiir den «Esprit» geschrie~
ben hat, den Titel «Treue». Ja, er war sein Leben lang treu, bis zur
Stunde seines Todes, auf allen Gebieten und in der ganzen Bedeutung
des Wortes. Es ist unsere Hoffnung und unsere Uberzeugung, daf} die
hohe und reine Seele Emmanuel Mouniers lebt und leben wird nicht allein
in der Erinnerung derer, die thm zhnlich sind, die er durch sein Den~
ken und durch sein Leben bereichert hat, sondern auch im Sinne der per-
snlichen Unsterblichkeit, die schon Plato im Phidon verkiindete und die
in Vollendung Christus uns verheiflen hat. Diese Verheiflung ist zu~
gleich begliickend und gewaltig, denn nun sind auch die schlimmsten per-
snlichen und kollektiven Tragddien niemals mehr nur endgiiltig, das
letzte Wort wird nicht hier auf Erden gesprochen, die Hoffnung behilt
ihren Platz. Serge Radine.

Die Weisheit Altisraels

Zum unverginglichen Erbe des alten Israel gehdren nicht nur die
Gedankenwelt des Gesetzes und der Lebensraum der Prophetie, sondern

auch all die Gedankenkreise, die sich innerhalb der altisraelitischen Lite~
ratur um den Gedanken der Weisheit gruppieren. Wihrend wir es aber

60



beim Gesetz und bei der biblischen Prophetie mit spezifisch israelitischen
Gedankenwelten zu tun haben, trifft dies fiir den Weisheitsgedanken
nicht zu. Der Begriff der Weisheit und das Ideal des weisen Menschen
sind Gedanken, die auf der ganzen Erde auftreten kdnnen und auch fast
iiberall aufgetreten sind. Sie setzen wohl nichts anderes voraus, als dafl
Menschen — befreit von der Verpflichtung, die ganze Kraft ausschliefi~
lich fiir den Kampf ums tigliche Brot einzusetzen — beobachten und das
Beobachtete in Gedanken zu fassen verm&gen. Wo immer die niederste
Stufe der Barbarei, auf weldher die Madht allein als ein erstrebenswertes
Gut und der Held allein als ein menschliches Ideal erscheint, iiberwun-
den ist, beginnt die Mdglichkeit, nach der Weisheit zu fragen und das
Ideal des Weisen zu gestalten.

~ Es ist darum nicht verwunderlich, dafl der ganze alte Orient dieses
Gedankengut und dieses Ideal kennt, ja dafl die israelitische Beschafti~
gung mit der Weisheit nicht wie das israelitische Gesetz oder die alt-
testamentliche Prophetie die Gedanken ihrer Umwelt fremd und einsam
tiberragen, sondern Teile eines gemeinsamen Suchens und Denkens dar~
stellen. Wenn wir die iltesten Stiicke der hebriischen Weisheitsliteratur
bald nach der salomonischen Epoche datieren diirfen und die jiingsten
Stiicke dieser Literatur bis in den Beginn der neutestamentlichen Zeit
hineinreichen sehen, so zeigt es sich, dafl im alten Israel das Nachdenken
iiber die Weisheit und das Streben nach ihr die ganze Gesdhichte des alt~
testamentlichen Geistes begleitet hat, dafl sie also neben der Ausbildung
des Gesetzes und neben dem Werden und der Wandlung der Prophetie
einhergegangen ist. Die Tradition berichtet darum auch von der Weis~
heit Salomos, der ja ilter ist als die #lteste hebraische Geschichtsschrei~
bung, sie berichtet von den Weisen zur Zeit des Kénigs Hiskia, die also
Zeitgenossen des Propheten Jesaja gewesen sind, und sie lifit Weise in
der nachexilischen und spitjiidischen Zeit auftreten. Die Beschiftigung
mit den Gedanken der Weisheit bildet so einen selbstindigen Teil inner~
halb der gesamtisraelitischen Geistesgeschichte.

Einzelne Splitter des gesamten da der Weisheit errichteten Hauses
sind wohl in die Hauser der verschiedenen Zeitgeister eingebaut worden.
Wir alle kennen, auch wenn uns die Herkunft nicht immer bekannt ist,
biblische Sprichwdrter wie: «Hochmut kommt vor dem Fall» (Spr. 16, 18),
«Wer anderen eine Grube gribt, fallt selbst hinein» (Spr. 26, 27), oder
apokryphe Spriiche wie «Bei allem, was du tust, bedenke das Ende (Sir.
7, 40), und «Wer Pech anfafit, besudelt sich» (Sir. 13, 1), oder «Was du
nicht willst, dafl man dir tu, das fiig auch keinem andern zu» (Aristeas~
brief 207); aber das ganze Gedankengebiude selber scheint doch zu~
nidhst in jedem Falle weniger als die Riume des Gesetzes und der Pro~
pheten mit dem christlichen Geist oder mit dem abendlindischen Geist
Verbindungslinien zu besitzen. |

Auf dem Felde der Gemeinschaftsbeziehungen wie auf dem Felde der
Zeit, die beide von der Welt des Gesetzes einerseits und der Welt der

61



Prophetie anderseits erfaBt und gepragt werden, ist ja durch das Horen
auf eine lebendige Gottesstimme die wirkliche Zwiesprache in die Riume
des Schweigens oder der Monologe eingebrochen. Die Welt der Weis~
heitssucher und Weisheitsglaubigen besteht aber ihrem Wesen nach zu~
nidhst in der innermenschlichen Welt, im Raume des Ich, das iiber die
Welt und sich selber nachdenkt und so zur Theorie, zur Vernunft und
zur Weisheit gelangt. Diese Welt ist ihrem Wesen gemaf viel weniger
der echten Dialogik zuginglich.

Worum geht es dem israelitischen Menschen, wenn er sich die Frage
nach der Weisheit stellt? Es geht ihm um sich selber. Und er ist, genau
so, wie der dgyptische, babylonische, indische, chinesische Mensch, der
- die Frage nach der Weisheit stellt, ein durch das praktische. Leben, in
dem er sich vorfindet, bestimmter Mensch. Er hat eine Frau und hat Kin~
der, Haus und Hof, Besitz und Beruf, Amt und Namen. Daf} er dieses
alles hat, ist ihm sehr deutlich bewufit, denn all dieses kann ihm zum
Heil wie zum Unheil gereichen. Die Frau kann eine solche sein, die ihm
«Liebes tut ihr Leben lang» (Spr. 31, 12), aber auch eine, die «wie Wurm~
frafl in seinen Gebeinen» wirkt (Spr. 12, 4). Seine Kinder kdnnen ihm
Freude oder Grimen bescheren (Spr. 10, 1). Sein Besitz kann ein Reich~
tum sein, der das Leben errettet (Spr. 13, 8), er kann aber auch vergeudet
werden (Spr. 13, 11), ja er kann sogar eine triigerische Selbstberuhigung
darstellen (Spr. 11, 28). Beruf und Amt, vor allem wenn sie sich im Lichte
der Offentlichkeit abspielen, wenn es sich um eine Stellung am Hofe,

eine Erzieher~ oder Ministerstellung handelt, aus welchen Kreisen natur~
- gemil die iltesten Weisen stammten, kdnnen vom Menschen durch Klug~
heit erhalten, von ihnen aber auch durch Torheit verscherzt werden, denn
«Das Wohlwollen des Kénigs wird einem klugen Diener zuteils (Spr. 14,
35), und weil die Ungnade des Kénigs wie das «Briillen eines Jung-~
15wen, sein Wohlwollen aber wie Tau auf Pflanzen» (Spr. 19, 12) wirkt,
ist Vorsicht geboten. Ist der nach der Weisheit fragende Mensch gar sel~
ber ein K&nig oder einer, der durch seine weisen Lehrer gerade fiir die-
ses Amt erzogen werden soll, dann mufl er erst recht wissen, daf ein
Ké&nig das Land «durch Recht aufrichtes (Spr. 29, 4), dafl es aber umge~
kehrt nicht zum Aushalten ist, «wenn ein Sklave Kénig wird» (Spr. 30, 22).

Wenn das praktische Leben, wenn die werktiglichen Bezichungen
als die {iber das Leben bestimmenden Faktoren angesehen werden, so
kreist die bohrende Frage des Menschen um die Meisterschaft iiber diese
Faktoren, iiber dieses werktagliche Leben. Hier wird die Weisheit zu
einem reinen Instrument, ausschliefilich zu einem Mittel, das Leben, die
Faktoren, die es bestimmen, zu meistern. Weisheit heifit hier das Leben~
kénnen sowie man ein Handwerk kann. Und so, wie sich die Meister~
schaft im Handwerk in der Beherrschung der Werkzeuge und des Stof-
fes zeigt, so auch die Meisterschaft des Weisen iiber das Leben. Der
Weise ist also der, welcher es versteht, eine rechte Frau und rechte Kin~
der zu haben, Haus und Hof, Beruf , Amt, Name, seine ganze alltigliche

62



Welt so um sich zu haben, dafl er an ihr weder zuschanden wird, noch
sie verliert. Die Weisheit in bezug auf die Frau besteht zunichst darin,
die rechte zu finden, denn «lieber auf der Zinne eines Hauses wohnen,
als mit einem zinkischen Weib in einem grofiriumigen Haus» (Spr.
25, 24). Die Weisheit besteht darin, hier auf das Wesentliche und nicht
auf das Unwesentliche zu schauen. Denn «ein schénes Weib ohne Zudht
ist wie ein goldener Ring im Riissel einer Sau» (Spr. 11, 22). Die Weis~
heit in bezug auf die Kinder besteht in der rechten Erziehung, denn «wer
seine Rute schont, der haflt seinen Sohn, wer ihn aber lieb hat, bedenkt
ihn mit Ziichtigung» (Spr. 13, 24). Die Weisheit in bezug auf den Besitz
fiihrt den Menschen zur Uberlegung, dafl der Besitz am ehesten durch
Fleifl gemehrt und durch Faulheit gemindert werde. Darum: «Gehe hin
zur Ameise, du Fauler, sich ihre Weise an, daf} du klug werdest»> (Spr.
6, 6). Weisheit ist Abwendung von der Faulheit, denn «der Faule spricht,
ein Léwe ist auf dem Wege, ein Ldwe ist auf den freien Plitzen; wie die
Tiir sich dreht in ihrer Angel, so der Faule auf seinem Bett; steckt der
Faule seine Hand in die Schiissel, wird’s ihm sauer, sie wieder zum
Munde zurtikzubringen; ein Fauler diinkt sich weiser als sieben, die
verstindig antworten» (Spr. 26, 13—16). Zur Weisheit in bezug auf den
Besitz gehdrt so auch eine Besonnenheit, die von Kaltherzigkeit zu unter~
scheiden nicht immer leicht sein mag. Denn der Weise setzt sich als Regel
seines Lebens: «Sei nicht unter denen, die Handschlag geben, unter
denen, die sich fiir Schulden verbiirgens (Spr. 22, 26). Erscheint die
Weisheit in bezug auf den Besitz als die Meisterschaft, ihn zu erhalten
und zu mehren, so erscheint dem Weisen auch der ruhige, mdglichst un~
gefihrdete Weg zur Mehrung seines Besitzes besser als ein hastender
Weg, auf dem es vielleicht einmal ein schnelles Vorwiartskommen, viel-
leicht aber ein andermal ein rasches Stiirzen gibt. «<Erhastetes Vermdgen
mindert sich, wer aber hindeweis sammelt, der vermehrt» (Spr. 13, 2).

Diese so der Erhaltung und Mehrung des Besitzes dienende Weis~ -
heit gelangt auch zur Aufstellung von Normen, die wie Gebote, wie
Kategorien einer Ethik klingen. So warnt etwa der weise Erzicher seinen
Zsgling vor der Trunksucht «<Der Wein macht lose Leutes (Spr. 20, 1),
«Wer Wein liebt, wird nicht reich» (Spr. 21, 17), «Den K&nigen geziemt
es nicht, Wein zu trinken» (Spr. 31, 4). Und der Jihzorn wird von die~
ser Weisheit angeprangert und von denen, welche dem Ideal des Weisen
nachstreben, gemieden «Gesell dich nicht zu den Zornmiitigen, und mit
einem Hitzkopf habe keinen Umgang, damit du dich nicht an seine Pfade
gewdhnsts (Spr. 22, 24). Die Weisheit in bezug auf den Besitz lehrt
Maf halten. Erscheint ihr Besitz und grofler Besitz als erstrebenswert,
so lehnt sie doch die Habgier ab, denn «der Habgierige erregt Zanks
(Spr. 28, 25). Erscheint ihr oft Nehmen seliger als Geben, Reichsein ge-~
segneter als Armsein, so weifl diese Weisheit doch aber auch, dafl «wer
dem Armen gibt, keinen Mangel leidets (Spr. 28, 27). Habgier erscheint
hier als ein ungeeignetes Mittel, den Besitz zu mehren, weil Zank und

63



schlechter Ruf den Kredit schidigen. Und Barmherzigkeit erscheint als
ein Weg zur Mehrung des Besitzes, weil der Name des Barmherzigen
eine friedliche, die Menschen anziehende, Vertrauen erweckende Atmo~
sphire um sich verbreitet. Weil die Weisheit ein Werkzeug sein soll,
Schaden zu vermeiden, hilt sich der Weise auch von Ausschweifungen
fern. Wenn der weise Lehrer seinen Schiiler vor Unzudht warnt, so tut
er es mit der Begriindung, «damit sich nicht Fremde von deiner Kraft
sittigen» (Spr. 5, 10). Die Weisheit des Konigs selber wird sich darin
erweisen, «dafl er getreu den Geringen Recht schafft» (Spr. 29, 14), denn
auf die Dauer wird das den Thron erhalten.

Wie anders ist dieser Boden als der, auf dem der Mensch das ge-
waltige, die Erde ins Beben versetzende géttliche «Du sollst» hért, fiir
das keine Griinde angegeben werden, das «Du sollst» des Mose und der
Propheten. Bei Mose und den Propheten, bei den Menschen, die in jenen
Lebensraumen das géttliche «Du sollst» aussprachen und bei den Men-
schen, die es hdrten, war fiir ihr Menschsein die Tatsache bestimmend, daf§
sie Isracliten waren, Glieder des Volkes, mit dem Gott einen Bund ge~
schlossen hat. Im Raum, da die praktische Weisheit gilt, ist nicht dieses
des Menschen erste Bestimmung, sondern eben die, welche der Werktag
schafft, die Bestimmung, die Weib und Kind, Haus und Hof, Amt und
Arbeit dem Menschen geben. Der nach solcher Weisheit trachtende
Mensch steht vor der Frage: «Was muf} ich tun, damit ich Meisterschaft
erlange?» Sein Tun ist immer nur Mittel zu einem Zweck. Sein Verkehr
im Hause, bei der Arbeit, in der Offentlichkeit sind alles Dinge, mit
denen er diese Meisterschaft erringen kann. Wenn aber die Barmherzig-
keit des reichen Biirgers, die Gerechtigkeit des Kénigs, die Selbstzucht
des jungen Mannes, die besonnene Erziehung, wenn diese Dinge alle zu
Mitteln werden, wird dann nicht das Gute schlechthin aufgehoben? Wird
es nicht einer Berechnung, einer Spekulation unterstellt, die sich gerade
nicht mehr mit dem Guten vertragen? Es ist keine Frage, das Ideal der
praktischen Lebensweisheit hat in Israel wie in allen anderen Lindern
alter Kulturen besonders wiirdige Menschentypen geschaffen. Und dodh,
stellt man diese Typen neben einen Mose, der von der Gerechtigkeit Got-
tes gefressen ist, neben einen Jeremia, der sich im Dienste des Gottes
Israel kompromittiert, wie fremd wirken dann im israelitischen Raum
von Gesetz und Propheten die Weisen. Die rein praktisch bestimmte
Lebensweisheit, welche Israel mit seiner Umwelt teilte, hat die nur vom
Gesetz und den Propheten her bestimmte israelitische Geistigkeit wohl
um recht gewichtige Gedanken bereichert. Die Besonnenheit ist ein sol~
cher Gedanke, und der in den Weisheitsspriichen aufblitzende Humor
ist ein solches Gut. Dadurch, daff auch in Israel wie in der Umwelt die
Weisheit gepflegt ward, haben das Ideal des Mafthaltens (Aristeasbrief
122, 237) und die Schitzung eines fréhlichen Humors (IIL, Esr. 4) in die
Geisteswelt Israels Eingang gefunden, die diesen Giitern wohl versdhlos~

64



sen geblieben wire, hitte die Geisteswelt Israels nur aus Mose und den
Propheten und nicht auch aus der Weisheit bestanden.

Wihrend bei Mose und den Propheten der Mensch, der israelitische
Mensch in einen nie abbrechenden Dialog mit Gott versetzt ist, mit dem
g6ttlichen «Du sollst» des Mose, mit dem «So spricht der Herr» der Prophe~
ten, hat die Welt der Weisheit die Tendenz, eine sehr schweigende Welt
zu werden. Nicht, daf} in dieser Welt wenig geredet wiirde, die weisen
Lehrer haben sehr viel Spriiche gesagt, trotzdem sie etwa auf die Ge~
schwitzigkeit des Weibes mit etwelcher Verachtung hinuntergeschaut
haben. Aber schweigend ist die Welt der Weisheit darum, weil zwischen
Gott und den Menschen keine Rede ergeht. Wohl gibt es auch innerhalb
der alttestamentlichen Weisheitsliteratur Beziehungen auf géttliche Ge-~
bote «Wer das Gesetz beobachtet, ist ein verstindiger Sohn, wer es aber
mit Prassern hilt, bringt seinem Vater Beschimungs (Spr. 28, 7). Und
es gibt auch den Gedanken des Segens Gottes «Der Segen des Herrn
madht reich, und eignes Mithen kann nichts zu thm hinzutun» (Spr. 10,
22), Der Weise hat auch so etwas wie ein Ideal der Frémmigkeit, aber
auch dieses alles steht im Dienste der von ihm erstrebten Meisterschaft.
«Die Furcht vor dem Herrn mehrt die Lebenstage, aber der Gottlosen
Jahre werden verkiirzt, das Harren der Frommen endet in Freude, aber
der Gottlosen Hoffnung wird zunichte (Spr. 10, 27 f:). Darum wohl muf}
uns die Welt der Weisheit als eine schweigende Welt erscheinen, weil
der redende Gott in ihr in die Ferne geriickt wird. Es fehlt die unmittel-
bare Beziechung, es fehlt die Gottessprache, die die Propheten im Brausen
der Weltgeschichte vernahmen, es fehlt die Hand Gottes, welche die von
ihr Ergriffenen dem Boden, auf dem Berechnung und Spekulation ge~
deihen, entrif}.

Israel hat darum die Gedanken der altorientalischen Weisheitslite-
ratur wohl mitdenken, nie aber in diesen Gedankenrdumen allein hei-
misch werden kdnnen. Eine erste und wichtige Verdnderung des iiber~
kommenen Weisheitsgedanken taucht dort auf, wo Weisheitslehrer
Israels das Bild von der redenden Frau Weisheit schufen. Im jiingeren,
ersten Teil der Spriiche Salomos wird die Weisheit als eine Redende
geschildert. Dall menschliches Leben zuerst und vor allem durch Mei~
sterschaft oder Nichtmeisterschaft bestimmt sei, konnte der gesamte alte
Orient sagen und glauben, dafl das Leben zuerst und vor allem dadurch
bestimmt sei, dafl zwischen der menschlichen und der géttlichen Sphire
eine Rede und eine Antwort ergeht, konnte nicht tiberall gesagt und
geglaubt werden. Der Versudh, in die schweigende Welt der Weisheit
den Dialog einzufiihren, ist eine erste spezifisch israelitische Verinde~
rung des Weisheitsgedankens gewesen. Wenn der redenden Frau Weis-
heit Worte in den Mund gelegt sind wie «Hoffahrt, Hochmut und
bdsen Wandel, sowie den Mund der Verkehrtheit hasse ich» (Spr. 8, 13),
so wird damit angedeutet, dafl die Weisheitslechrer dieser Zeit diese
Weisheitsgebote nicht einfach mehr als zwedkbestimmte Uberlegungen

65



empfunden haben, sondern als die Worte einer hdheren, einer engel~
gleichen Macht. Wenn die Weisheitslehrer dieser Zeit der redenden Frau
Weisheit auch die ebenfalls redende, werbende und lockende Torheit an
die Seite gestellt haben, so scheint daraus hervorzugehen, dafl sie die Dop-~
peldeutigkeit aller menschlichen Weisheit geahnt haben. Nun ist die
werktigliche Welt des Menschen nicht mehr nur durch seine Uberlegung
bestimmt, sondern durch eine Rede, die der Mensch in dieser Welt ver-
nimmt. Da ist die Weisheit, die zum Gastmahl ladet, «<Kommt, geniefit
von meiner Speise, und trinkt von dem Wein, den ich gemischt habe»
(Spr. 9, 5), und da ist hart neben ihr die laute Torheit, die schamlos wirbt
«Gestohlenes Wasser ist siifl, und heimliches Brot schmeckt lieblich»
(Spr. 9, 17), Freilich behilt die Weisheit, auch wo sie als Person, ja als
iiberirdische redende Macht erscheint, doch immer noch den Charakter
eines Gutes, das sich letzten Endes bezahlt macht. Denn auch diese jiin~
gere redende Weisheit verkiindet «Reichtum und Ehre sind bei mirs
(Spr. 8, 18). Und als das Wesen der Torheit wird gerade der in ihrer
Rede erkennbare Zug zur Lissigkeit und zum Verderben geschildert. So
muf es aber nicht immer sein. Den israelitischen Weisheitslehrern auch
dieser jiingeren Zeit ist der Gedanke fremd, dafl die Torheit etwa auch
gerade mit den Worten der Weisheit locken und werben kdnnte. Aber
auch unsere Gegenwart, die es ja wohl erkannt haben sollte, dafl gerade
auch hohe und héchste Ideale im Dienste des Teufels geiibt werden kén~
nen, hat sich zu dieser Erkenntnis noch nicht immer und iiberall empor~
gerungen. Auch im Bereich, da man den Dialog in der werktiglichen
Welt vernimmt, behilt die Weisheit ihren Charakter als Mittel zum
Zwedk, aber sie ist nicht ausschliefilich nur mehr Mittel zum Zwedk. Bei
‘beiden Stufen, bei der einfachen Lebensklugheit wie bei der redenden
Frau Weisheit, scheint die Schranke, die diesen Kreis israelitischen Den~
kens von den Zentralgedanken des Alten Testaments trennt, darin zu
liegen, dafl man im Bereich der Weisheit der Paradoxie Gottes glaubt
entgehen zu kdnnen. Der Gott, an den der Weise glaubt, ist der Gott,
der Tugend belohnt und Laster straft, der Gott, der dem Kénige den
- Thron sichert, welcher den Armen ihr Recht verschafft, und den Kanig
vom Thron stiirzt, der nur an seine Lust zu denken vermag. Der Gott
dieser Weisen ist der Gott, der dem Menschen, welcher Selbstbeherr~
schung und Barmherzigkeit kennt, auch die zum téglichen Leben n&tigen
Giiter gewihrt und sie dem nicht gewihrt, der sie sich ohne Riicksicht
auf den anderen Menschen zu rauben unternimmt, Hier tut sich eine
Grenze auf, denn in den zentralen Gedankenriumen des alten Israel
hat man zuerst und vor allem die Paradoxie Gottes erfahren. Schon die
Erwahlung Israels, diese durch nichts begriindete Erwahlung ist eine
Paradoxie. Und dafl, wo Gott nahe ist, auch das verzehrende Feuer nahe
ist, der brennende Dornbusch, die Gottesnihe, die einen verschlingt, daf3,
wo Gott nahe ist, auch das Leid sehr nahe sein kann, ist eine Paradoxie,
weldhe Mose und die Propheten wohl erfahren haben. Im alten Israel

66



sind beide Gedanken beheimatet gewesen: Der Gedanke, dafl Gott der
Geber aller Giiter ist, wie auch der Gedanke, dafl Gottes Nihe das Leid
bringt. Im Kreise der Weisheitslehrer hat man sich bemiiht, nur dem
ersten Gedanken Raum zu gewihren, Uniiberhdrbar aber hat das aus
dem Hause der Weisheit gedringte Paradox Gottes an die Pforten dieses
wohlgefiigten Hauses gepocht. Gottes Paradox hat in Israel wenigstens
die Gliubigen der Weisheit nicht in Ruhe gelassen. Die zwei Fiuste,
die an diesem Hause geriittelt haben, Fiuste des paradoxen Gottes, sind
der Tod und das Leid. Sie haben EinlaB verlangt in die Gedankenridume
der Weisheitsgliubigen, und sie haben diese gezwungen, sie einzulassen
und sich mit ihnen auseinanderzusetzen. Im Weisheitsbuch des grofien
Unbekannten, das uns unter dem Namen des Predigers iiberliefert ist,
finden wir vor allem das Zeugnis dafiir, dal der Tod sich nicht linger
hat unterdriicken lassen: «Denn ein Zufall sind die Menschenkinder und
ein Zufall das Vieh und ein Zufall trifft sie beide; wie dieses stirbt, so
stirbt auch jener» (Pr. 3, 19). Dieser Weise hat auch erfahren, dafl das
Leid in das wohlgefiigte Haus des Weisheitsglaubigen einbricht «Ich
schaute alle Bedriidkungen, die da veriibt werden unter der Sonne, und
sah die Tranen der Bedriickten, und sie hatten keinen Tr&ster ... da
pries ich die Toten, die schon gestorben vor den Lebenden, die bisher am
Leben sind und gliicklicher als beide den, der bisher nicht geworden, weil
er nicht geschaut hat das b&se Treiben, das da getrieben wird unter der
Sonnes (Pr. 4, 1f.). Daf ein Geschick sie beide trifft, den Menschen und
das Vieh, ja den Weisen und den Toren, das ist die grofle Erschiitte~
rung, die hier in Israel durch den Raum der Weisheit gegangen ist. Dar-
um zerbricht hier das Bild einer verniinftigen Weltordnung, einer ihre
verstindigen Diener belohnenden Frau Weisheit, und die Weisheit sel~
ber wird zur Sinnlosigkeit. Alles ist nichtig und ein Weiden des Windes.
Dieses immer wiederkehrende Wort gilt im Buche des Predigers sowohl
vom Tun des Menschen, als auch vom menschlichen Leben, als auch von
der Weisheit selber. Wenn so der Glaube an das géttliche Paradox in
das Weisheitsstreben eindringt, dann kénnte wohl ein letzter Pessimis~
mus, ein griindlicher Nihilismus alles verschlingen. Denn die alte zweck~
bestimmte Weisheit lebte ja gerade davon, dafl mittels der Weisheit Tod
und Leid und Sinnlosigkeit iiberwunden werden sollen. Thre hohen Ziele,
das Mafhalten, das Uberlegen dienten ja gerade diesem Zweck. Wenn
nun dem Verfasser des Buches des Predigers diese Ziele zerschlagen sind,
so gibt er darum die Forderungen der alten-Weisheitslehre, die Forde-
rung nach MafBhalten und Uberlegen, gerade nicht auf. Der, welcher vom
paradoxen Gott ergriffen ist, vermag auch, das paradoxe Leben zu leben,
in welchem man weifl, dafl alles sinnlos ist, nichtig und ein Weiden des
Windes und dennoch an der Weisheit festzuhalten, die dem Weisen
«mehr Stirke gibt als 10 Befehlshaber» (Pr. 7, 19). Hier ist die Weisheit
dem Bereich der Spekulation entzogen. Sie ist nicht mehr eine Macht,
iiber weldhe man nachdenkt, auch nicht mehr nur eine redende Madht,

67



sie ist eine zwingende Gewalt, die den Menschen zwingt, das Lebens~
ganze zu schauen, zu dem Tod und Leid und Sinnlosigkeit gehdren, die
ihn zwingt, die Weisheit selber nicht zu {iberschitzen, und ihn zugleich
zwingt, weiterhin dennoch ein Weiser zu sein, weil das in der sinnlosen
Welt der Schwachheiten immer noch die stirkste Stirke bedeutet.

Mit diesen zwei Auffassungen der Weisheit, mit dem Raum, aus dem
Tod und Sinnlosigkeit verbannt sind, und dem Raum, in den sie ein~
gedrungen sind, hat das alte Israel sich im Laufe der Geschichte weiter
auseinandersetzen miissen. Der alte Begriff der Weisheit, die sich letz~
ten Endes bezahlt macht, taucht in jiingeren Schriften Israels wieder
auf, in der sogenannten Weisheit Salomos und im 4. Makkabzer~
buch etwa. In der Weisheit Salomos, dieser, wohl dem 1. vorchrist-
lichen Jahrhundert zuzuweisenden Schrift, dient die Weisheit wie~
derum der Meisterung des Lebens und auch des Todes. Wohl kann
nun das grofle Paradox des Todes nicht mehr aus den Gedanken der
Weisheitsglaubigen fortgewischt werden, aber es wird durch den Glau~
ben an eine Vergeltung nach dem Tode zu tiberwinden versucht. Wo die
alte vorderorientalische Lebensweisheit vom Lohn redete, den die Weis~
heit im Leben ihren Dienern gewihrt, von Ansehen, Reichtum, langem
Leben, da redet die Weisheit Salomos von einem Geschehen jenseits des
Todes: «<Der Gerechten Seelen sind in Gottes Hand, und keine Pein kann
sie beriihren. Sie scheinen den Augen der Toren gestorben zu sein, als
ein Scheitern wurde ihr Ende beurteilt und ihr Scheiden von uns als
Untergang; und doch sind sie im Frieden. Denn, wenn sie auch fiir das
Auge der Menschen gestraft werden, so ist doch ihre Hoffnung voll Un~
sterblichkeit . . . Die auf ihn vertrauen, werden die Wahrheit erkennen
und die Getreuen bei ihm in Liebe bleiben; denn Gnade und Erbarmen
wird seinen Auserwihlten zuteil. Die Gottlosen aber werden nach dem,
was sie sannen, Strafe empfangen» (Weish. 3, 1ff.; vgl. IV. Makk. 9, 8;
12, 19 u. 8.). Hier werden die Sinnlosigkeiten des Lebens, die beim Predi~
ger den alten Weisheitsglauben erschiittert hatten, als Erziehungsmafi-
nahmen Gottes gedeutet, hier wird durch die Einfithrung jenseitigen
Lohns und jenseitiger Strafe das alte Gebiude der Weisheit erweitert
wieder aufgebaut. Weil der Gedanke an das Jenseits aufgetaucht ist,
~erhilt die Weisheit weitgehend den Charakter der Frémmigkeit.

In der jiingeren Weisheitsliteratur findet zudem die Weisheit selber
ihren Platz in und bei Gott. «Die Weisheit ist aller Dinge Bildnerin»
(Weish. 7, 21), Gott selbst aber «ist auch der Weisheit Fithrer und der
Weisen Lenkers» (Weish. 7, 15).

Ja, die Weisheit sagt von sich selber: «Als Gott die Grundfesten der
Erde madhte, da war ich ihm zur Seite, da war ich ganz Entziicken, Tag
fiir Tag, spielend vor ihm unentwegt, spielend auf seinem Erdenrunds
(Spr. 8, 30f.). Wirkliche Weisheit vermag hier also zu spielen. Die
Weisheit, die als in Gott beheimatet gesehen und geglaubt wird, iiber~
windet die Fessel der Zweckgebundenheit. Damit aber unternehmen die

68



am Begriff der Weisheit interessierten Kreise Israels- einen Schritt iiber
die Grenzen der gefesselten Menschlichkeit hinaus. Vielleicht vermag
gerade der Gedanke an diese vollendete, spielende Weisheit Gottes das
Weisheitsstreben von dem verkrampften Vorbeisehen an Tod und Leid
zu erldsen. Hier ist eine gréfiere Weisheit erahnt, als es das alte Werk-~
zeug zur Meisterschaft {iber das Leben war. Die gréfiere Weisheit aber
hort nicht auf, auch threrseits wieder Meisterschaft zu geben. Wird die
Weisheit in ihrer Vollendung in Gott gesehen, wird sie als diese zu-
gleich wirkende und zugleich spielende freundliche Macht geschaut, dann
mufl sich wohl auch der Weg des Menschen zur Weisheit verindern. Er
wird wohl weiter die Weisheitsregeln der Alten anwenden, auch die jiin~
gere Weisheitsliteratur kennt die gleichen Ermahnungen zu Mafl und
Sitte, zu Anstand und Rechtlichkeit. Sie weifl aber zugleich, daf} der
eigentliche Anfang der Weisheit in tieferen Griinden zu suchen ist. So
verkiindet die jiingere Partie der Sprichwdrtersammlung «Der Weisheit
Anfang ist die Furcht des Herrn, und den Heiligen erkennen, ist Ein~
sicht> (Spr. 9, 10). Dieser grofleren Weisheit begegnet man nicht mehr
wie dem alten Werkzeug zur Meisterung des Werktags. Man begegnet
ihr vielmehr in der Gottesfurcht, in der Anerkennung des Abstandes
zwischen dem Raum, da Gott und seine spielende Weisheit ruhen und
dem anderen Raum, da Tod und Leid an die Tore der Menschen pochen.
Darum setzt die jiingere Weisheitsliteratur die Weisheit schliefilich auch
dem Gesetze Gottes gleich. Durch das Nachdenken {iber Gottes Gebote
und Verordnungen soll die Weisheit des Menschen wachsen: «Sinne nach
{iber die Verordnungen Gottes, und iiber seine Gebote denke alle Zeit
nach. Er ist’s, der dein Herz stark machen wird, und dein Verlangen
nach der Weisheit wird dir gestillt werden» (Sir. &, 37). So dringen sich
am Ende des langen Weges israelitischen Weisheitsuchens die zentra~
len israelitischen Begriffe doch wieder in den Vordergrund. Und wenn
das geschieht, dann gewinnt die Frage, die das alte Weisheitsdenken zu
erschiittern vermocht hatte und die dann in der Weisheit Salomos eine
scheinbare Ldsung gefunden hatte, die Frage nach dem Sinn von Tod und
Leid, eine ganz neue Bedeutung. Es kann keine israelitische Weisheit
geben, die nicht durch das Problem der Sinnlosigkeit in der Welt zutiefst
erschiittert wiirde. In keinem anderen Geisteskreis des israelitischen Vol~
kes als in dem der Weisheit ist diese Frage nach der géttlichen Gerech~
tigkeit so akut geworden. Natiirlicherweise kénnte es sich hier um ein
Entweder—Qder handeln: Entweder man beherzigt Weisheitsregeln
und sieht an der Sinnlosigkeit vorbei, oder man erkennt dieselbe und
gibt Weisheitsstreben und Weisheitsregeln preis. Modern ausgedriidkt,
kdnnte dieses Entweder—Qder heiflen, entweder rationalistischer Fort~
schrittsglaube oder krisengeborener Nihilismus. Das Merkwiirdigste in
der Geschichte der israelitischen Weisheit besteht darin, daf} dieses Ent~
weder—QOder iiberwunden wird. Die Weisheit wird nicht preisgegeben,
auch angesichts aller Siege von Tod und Sinnlosigkeit nicht. Die einen

69



haben die Maglichkeit und die Kraft zu dieser Verbindung dadurch er~
halten, dafl sie durch den Glauben an eine jenseitige Vergeltung sich
die Sinnhaftigkeit des diesseitigen Lebens gerettet haben. Dieser ein~
fache Weg ist aber — wenigstens innerhalb des - alttestamentlichen
Kanons — nicht der Hauptweg der israelitischen Entwidklung. Dieser be~
steht vielmehr darin, daf die Frage nach der gdttlichen Gerechtigkeit
keine theoretische Lsung, nur eine leidenschaftlich praktische kennt. In
den Kreis der Weisheitsliteratur gehért nimlich auch Hiob hinein, und
er ist der Mann, der Tod und Sinnlosigkeit erfihrt wie kaum ein anderer,
und dennoch das Leben weiterfithrt, das sein Suchen nach Weisheit ihn
als recht erkennen lief. Er findet und braucht keine Theorie iiber das
Jenseits. Er tiberwindet die Erschiitterungen, die Tod und Sinnlosigkeit
nicht nur der Weisheit, sondern der ganzen Existenz versetzen, nur
durch den leidenschaftlichen Schrei nach Gottes Rede und Antwort. Er
findet und braucht nicht einmal die Theorien seiner Freunde {iber den
erzieherischen Wert des Leidens, er bleibt so untheoretisch, wie man nur
sein kann. Die Leidenschaft fiir die lebendige Zwiesprache mit Gott aber
ist aus dem innersten und eigensten Wesen Israels erwachsen, und die~
ses Innerste und Eigenste ist nicht nur in das Reden und Denken iiber
die Weisheit eingedrungen, sondern hat diesem schlieflich eine ganz
neue Wendung gegeben. Je mehr sich die israelitische Weisheit dem
zentralen Gedankengut Israels nihert, um so mehr nimmt die Weisheit
selber den Charakter des Glaubens an.

So hat das alte Israel mit dem Nachdenken iiber die Weisheit einen
Boden betreten, der zunichst fremdes Land war. Am Ende der langen
Arbeit aber ist dieser Boden verwandelt. Das Fremde und das Eigene
sind eine eigentiimliche Verbindung miteinander eingegangen. Das
Fremde hat das Eigene befrudchtet, hat dem alten urwiichsigen Israel
den Sinn fiir Maflhalten gegeben und hat dem oft im diisteren
prophetischen Feuer flackernden Geiste Israels eine Heiterkeit, ein
lichtes Lacheln geschenkt. Das Eigenste aber hat das Fremde ver-
wandelt, hat die schweigende Welt, da der Mensch mit seinen Idea~
len in einem unfruchtbaren Monologe stand, durchbrochen und in ihr
Platz fiir die lebendige Rede Gottes gemacht. Widhtiger als einzelne Ge-
danken, einzelne Splitter aus dem reichen Schatz israelitischer Sprichworte
und Weisheitsregeln ist die Erkenntnis dieses besonderen Weges, den
das alte Israel mit der Weisheit gegangen ist. Die Geschichte Israels mit
der Weisheit ist die Geschidite eines, der auszog, um auf bekanntem
Felde den verborgenen Schatz der Lebensmeisterschaft zu finden und der
am Ende seines Suchens den kostbaren Fund dessen fand, der sich selber
wiederfindet. Hier werden dann die scheinbar uniiberwindlichen Feinde
Tod und Sinnlosigkeit nicht mehr durch Ignorieren und auch nicht durch
theoretische Konstruktionen iiberwunden, sondern durch den leidenschaft-
lichen Hunger nach dem lebendigen, redenden Gott selber und durch
ein illusionsloses Tun und Bewahren dessen, was als Weisheit gilt. Das

70



diirfte nicht ohne Bedeutung sein fiir eine Gegenwartszeit, in der ja
auch die grofle Flut von Tod und Sinnlosigkeit die naive Lebensmeiste~
rung fortgeschwemmt hat und die nun weder durch ein verkrampftes Igno-~
rieren dieser bdsen Flut noch durch ein wolliistiges Hineinspringen ge~
rettet werden kann, sondern nur dadurch, dafl auch sie die lebendige
Anrede Gottes wieder findet und im Hunger nach diesem Gott und im
illusionslosen Bewahren der Weisheit sich selber wiederfindet — und ein
klein wenig MafBhalten und ein kleines Licheln dazu. Bruno Balscheit.

WELTRUNDSCHAU

Sieg des Rechis! Noch immer beherrscht der Krieg um Korea das

Bild der Weltlage. Doch ist in der Berichtszeit
mehr seine politische als seine militirische Seite im Vordergrund ge-~
standen. Die nordkoreanisch~chinesische Offensive, die mit Jahresbeginn
anscheinend so wuchtig eingesetst hatte, ist ja nach wenigen Wochen
plaglich zum Stillstzmclg gekommen und gegen Ende Januar von einer
energischen Gegenoffensive der UNO-Armeen abgel&st worden, die nun
bereitswieder in S8ul stehen,aber anscheinend Befehl haben,diesmal nicht
aufs neue den 38. Breitengrad zu tiberschreiten. Also Hemmungen auf
beiden Seiten, die militirischen Operationen bis zu ihrem «logischens Ende
weiterzutreiben. Die Kampfpause, die durch das merkwiirdige Halt~
machen der Nordarmeen Mitte Januar herbeigefithrt worden war, ist
dann aber durch eine um so regere diplomatische Tatigkeit ausgefiillt
worden, deren Mittelpunkt das Hauptquartier der Vereinten Nationen
in Neuyork war. Es ging dabei um die Doppelfrage, ob dem Krieg in
Korea nicht doch endlich durch Verhandlungen ein Ziel geseit werden
kdnne, und ob, falls die Nordkoreaner und Chinesen weiterhin eine
Entscheidung durch Waffengewalt suchten, China von der UNO gemif}
amerikanischem Antrag in aller Form als Angreifer gebrandmarkt wer-
den solle. Und nun ereignete sich das Neue — das in unserer Presse so~
zusagen durchwegs verwedelt wurde —, dafl die zweite Antwort der
Chinesischen Volksregierung, offenbar unter indischem Einflufi, einer
raschen Beendigung des Krieges durchaus giinstig war. China erklirte
sich jest vor allem damit einverstanden, daf} die Feindseligkeiten vor der
Aufnahme von Verhandlungen eingestellt wiirden, mindestens «fiir eine
begrenzte Zeitspanne», wihrend welcher eine Konferenz von sieben
Midhten eine friedliche Ldsung der Koreafrage suchen sollte. Der gleich~
zeitige Abbruch der Nordoffensive unterstrich die Ernsthaftigkeit dieses
Angebots, sodaBl sogar der konservative Pariser «Monde» (31. Januar)
feststellte, die Chinesen hitten tatsichlich auf eine Weiterfithrung des

71



	Die Weisheit Altisraels

