Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 2

Nachruf: Emmanuel Mounier
Autor: Radine, Serge

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ihm anvertrauen, und was die Jiinger in seinem Namen erbitten, das ge~
schieht.

Das ist Reich Gottes: das Wirken Gottes in der Gegenwart, die Ver-
wandlung von Leib und Seele durch die unsichtbare Kraft, die aus dem
Ewigen strdmt. Sie miissen wir suchen, in uns aufnehmen und wieder
ausstrahlen in die Welt. «Ihr seid das Licht der Welt», «ihr seid das Salz
~ der Erdels ruft Jesus seinen Jiingern zu, «Darin wird mein Vater geehrt,
daf ihr viel Frucht bringt und werdet meine Jiinger.»

Ungeheuer grof ist die Verheiflung, erdriickend fast die Verantwor~
- tung, die sie uns auferlegt. Beides wollen wir in uns aufnehmen und in
heiligem Ernste verarbeiten zu neuem Glauben und Wagen. Nur Un~
gliaubigkeit und Kleinmut machen uns kraftlos und faul. Nur Miflverste~
hen ruft uns auf zu duBerlicher Nachfolge, in der wir immer wieder ver~
sagen, weil wir die Quellen der Kraft nicht suchen. Der sich das Licht
der Welt, das Brot des Lebens, den Weg, die Wahrheit und die Auf-
erstehung nannte, sagt schlicht von sich selbst: «Was heiflest du mich
gut? Niemand ist gut denn der einige Gott», «die Worte, die ich zu
euch rede, die rede ich nicht von mir selbst. Der Vater aber, der in mir
wohnt, der tut die Werke». — Wie Jesus sein ganzes Wesen dem Vater
- Sffnete und den Vater durch sich wirken lief}, so lehrt ér uns, unser -
Wesen ihm zu 8ffnen und thn durch uns wirken zu lassen. «Wer in mir
bleibt und ich in ihm, der bringt viel Frucht, denn ohne mich kénnt ihr
nichts tun.» Unvergeflich sollten wir es uns einprigen: «Ohne mich kénnt
ihr nichts tun.» Wohl gilt es zunichst die Gebote zu halten: «Wer meine
Gebote hat und hilt sie, der ist es, der mich liebt», aber die Erfiillung
kommt doch erst mit den Worten: « Wer mich aber liebt, der wird von mei~
nem Vater geliebt werden und ich werde ihn lieben und mich thm offen~
baren.» Die Offenbarung des lebendigen Christus, der alle Tage bei uns
ist, der mitten unter uns lebt, der in uns Wohnung nimmt, dessen Tem~
pel wir sind, das ist es, was die Welt heute braucht. Das sollte unser ein~
ziges Anliegen werden, unser Ziel, dem wir Tag und Nacht zustreben,
um das wir beten «ohne Unterlafls. Das «Gebet des Herzenss nannten
grofle Glaubige diesen steten inneren Kontakt mit Christus. Ihn sollten
wir wieder finden und damit das Reich Gottes mitten unter uns. Denn
nur aus diesem neuen Himmel heraus werden die Krifte strémen, die
eine neue Erde schaffen. | Ines Spring-Ziircher.

r

Emmanuel Mounier

Immer und iiberall hat es Menschen gegeben — so hat Leo Tolstoj, als
er dem russischen Publikum die Werke von Guy de Maupassant vorlegte,
wie man sich anlifllich des 100. Geburtstages des grofien franzésischen
Romanciers erinnert hat, erklirt —, die, wenn die Fackel von Generation
zu Generation weitergegeben wird, gleich weldhes auch die Not und Angst

53



der Zeitgenossen sein mdgen, — selber hoch begabt und ihrer Epoche vor~
aus, prophetische Gestalten, den andern Sinn und Bedeutung ihres Lebens
erklarten, und immer hat es auch in gleicher Weise mittelmiflige Men~
schen gegeben, die nicht genug Intelligenz hatten, um selbst den Sinn des
Leben erklaren zu kdnnen, die aber diesen Propheten folgten. «Das Chri-
stentums, so fiigte der unvergefiliche Autor der «Auferstehung» und von
«Der Tod des Iwan lllitsch» hinzu, <hat schon vor 19 Jahrhunderten klar,
einfach, undiskutierbar und freudig den Sinn des Lebens erklirt, wie es
das Leben derer beweist, die diese Lehre angenommen und seine Gebote
befolgt haben.» Spiter jedoch sind Leute gekommen, die den Geist dieser
Lehre zum Unsinn verfilscht haben, so dafl die Menschen sich vor das
Dilemma gestellt sahen: Selber das Christentum gemif} der gewShnlichen
Erklarung, die ihnen geldufig ist und die so gut die Interessen der Her~
ren dieser Welt schont, anerkennen oder weiterhin nach den Vorschriften
eines Renan und seinesgleichen — heute wiirden wir dazu noch einen
J.~P. Sartre und seine Schule nennen — zu leben, nimlich ohne klare
Linie des Lebens und chne Verstindnis fiir das Leben. Der mittelmafige
Mensdh, so schlof Tolstoj, wahlt einen oder den andern dieser Wege,
manchmal auch beide, zuerst das Leben der Welt, den Skeptizismus, die
Verderbtheit, und spiter dann den orthodoxen Glauben. So leben die
Menschen von Generation zu Generation und maskieren sich mit den
verschiedenen Theorien, die erfunden wurden, nicht etwa, um die Wahr-
heit zu entdedken, sondern um sie zu verlieren. Und so sind die mittel~
mifigen Menschen, insbesondere die beschrinkten, gliicklich und zu~
frieden,

Von Zeit zu Zeit jedoch stehen Menschen auf, die wir als Propheten
charakterisiert haben, und die man in der Tat gerade daran erkennt, dafl
sie jenseits der Liigen, des Scheins und des Truges, wovon unsere soge-~
nannte Zivilisation zum Bersten voll ist, den wirklichen Sinn des Lebens
erkennen und so gleichzeitig die Erklirung und das Geheimnis der
menschlichen Bestimmung. Will man nur einige dieser aus unserer Gene-
ration zitieren, so erinnern wir fiir die Schweiz an einen Pierre Cérésole
und einen Leonhard Ragaz, fiir RuBlland an einen Nicolas Berdiaeff, fir
Frankreich an einen Emmanuel Mounier, von dem man wohl sagen kann,
daf} er ein besonderer Mensch gewesen ist, mitten in unserer Zeit, wo
eine ganze Zivilisation in grifilichen unbeschreiblichen Zuckungen stirbt,
ohne dafl man schon deutlich die Ziige dessen feststellen kdnnte, was auf
sie folgen soll. Mounier, der sich mit Leib und Seele in die brennenden
Kampfe der Gegenwart stiirzte und dennoch ganz frei blieb, der stets nur
von seinem eigenen Gewissen Weisung entgegennahm, hat niemals dar~
auf verzichtet, die Wahrheit zu sagen, auch seinen Freunden gegeniiber
nicht und hat ebensowenig darauf verzichtet, an seine Feinde zu glauben.
Wie selten ist das und auch wie schdn! Er wollte sich aller Steine be~
dienen, um die Stadt der Briiderlichkeit zu bauen, dieser unermiidliche
Kimpfer des gottlichen Planes, bei dem es wohl erlaubt ist, das Wort

54



Heiligkeit zu benutsen, wenn man diesen Ausdruck von dem ganzen
Woust von herkémmlichen Bildern entkleidet, der daran schuld ist, daf}
wir die Heiligkeit in eine weit entfernte Vergangenheit verweisen und
uns hindert, sie zu erkennen, wenn wir sie in der Gegenwart, im Verlauf
unserer tiglichen Existenz treffen — eine Heiligkeit ohne Krone, aber doch
ganz wirklich, so dafl wir sie irgendwie mit den Fingern greifen kdnnen
und ihre Wohltat in unserer persdnlichen Existenz wiirdigen k&nnen,
eine Heiligkeit, die in der unentwegten Bereitschaft besteht, sich zu
opfern fiir den Nachsten, fiir die Heimat, fiir die Menschlichkeit.

Nodh ist es zu frith, um genau abschitsen zu kénnen, was das Werk
von Mounier gewesen ist, aber heute schon ist es erlaubt, in thm die
reine Seele einer Revolution zu sehen, die sich langsam Bahn bricht und
der Welt ein neues Christentum, ein Christentum auf dem Marsch be-~
schert, befreit von den Ketten, welche ithm die biirgerliche Welt an~
gelegt hat, welche Mounier niemals als eine wirkliche Ordnung anerken~
nen konnte, sondern vielmehr als ein fortwdhrendes Abgleiten in ewige
Unordnung betrachtet hat. Wie sollte es auch mdglich sein, anders ein
Regime zu beurteilen, das wirtschaftliche Krise ohne Ende und ohne
Lssung erzeugt und dazu Kriege, die immer hiufiger und immer mdrde~
rischer werden? Mounier, ein Gegner jedes Opportunismus angesichts
der alten Gesellschaftsordnung, hat wo'hf mit ganzem Herzen den Kampf
fir die Herbeifiithrung einer neuen und gerechteren Welt bejaht, den
Kampf fiir die Herbeifithrung des Sozialismus; er hat es aber abgelehnt,
in der Richtung des geringsten Widerstandes einfach eine Uniform mit
der anderen, einen Opportunismus mit dem anderen, eine Anpassung
mit der anderen zu vertauschen. Wenn Mounier kein bourgeoiser Christ
war, so war er doch auch nicht entsprechend der neuen Formel ein pro-
gressiver Christ. Er war kurz und gut ein Christ und auf dem Plan die~
ser Welt gerade um dieses Glaubens willen ein wirklicher Sozialist.

Emmanuel Mounier war friih zu einer erstaunlichen Meisterschaft die~
ser Krifte gelangt, zu einem vollendeten Gleichgewicht und einer har-~
monischen Nugbarmachung seiner verschiedenen und vielfachen Bega~
bungen, die {ibrigens in einer tiefen Weisheit wie in ihrer Fiille von
Energie begriindet waren. Selten ist man einem Menschen begegnet, der
fahig war, irgendwie {iber sich selber zu verfiigen in jedem Augenblick
und ohne das Bediirfnis, wie es gewshnlich bei Schriftstellern, bei Intel-
lektuellen der Fall ist, sich an eine bestimmte Lebensweise, an bestimmte
Arbeitsbedingungen zu binden. Seine immer wache und immer iiber-
schaumende Intelligenz war in der Tat von einer Beweglichkeit, einer
gewaltigen Geschmeidigkeit, und sie war fihig, sich irgendwann irgend-
welchen Gegenstinden zuzuwenden. Als Direktor einer grofien und ein~

flufireichen Pariser Revue «Esprit», als geistiges Zentrum von Gruppen,
~ als Teilnehmer an allen groflien intellektuellen oder politischen Gespra-~
chen hitte er, wie sehr viele andere, sich wohl im Rhythmus unseres
modernen, zitternden und wahnsinnigen Lebens von den rein Zufler-

85



lichen Titigkeiten verschlingen und zerstdren lassen kénnen. Er aber kam
immer noch dazu, niemand weifl wie, alles irgendwie Wichtige, was
erschien, zu lesen und ein beachtliches persénliches Oeuvre zu schreiben
und auch dazu, sich zu sammeln und die Ruhe und Entspannung der
Krifte zu finden, die so ndtig sind fiir jeden, der sich erneuern will. Er
kam auch dazu, sein inneres Leben zu pflegen und zu bereichern, wie es
unumginglich ist, wenn ein denkender Mensch in die Tiefe wirken und
einen dauerhaften Einflufl ausiiben will auf die Geschichte der Ideen und
der Zeitgenossen. : :

Hier liegt der Grund, {iber den viele Eintagskoryphden straucheln
die wirkliche Tatigkeit mit reiner Geschiftigkeit, gewollte Originalitit
mit echter Originalitit verwechseln und es erreichen, daf} eine larmende
und kiinstliche Publizitit fiir einige Jahre den Gipfel eines falschen Ruh~
mes erreicht, von dem sie dann sicher heruntersteigen werden, um in
eine ewige Vergessenheit zu fallen. Welch herrliches Beispiel hat uns
hier in der Tat ein Mounier gegeben, dem es gelang, sich immer noch
Freistunden abzusparen, um sie den Seinen, seiner Familie und seinen
Freunden, ja auch harten Gartenarbeiten zu widmen.

' Kein warnendes Zeichen hatte sich rechtzeitig erhoben und niemand
dachte daran, dafl diese ungezihlten Aufgaben grofle Anforderungen an
ihn stellten und ihn langsam aber sicher verzehrten; Mounier selbst war
— dieses war gleichzeitig sein Gliick und sein Ungliick — so geschaffen,
daf} er keine Ermiidung spiirte und denen, die in seine Nihe kamen, den
Eindruck vermittelte, als kénne er unbegrenzt titig sein und seine stets
verfiigbaren Fihigkeiten in wunderbarer Weise ausiiben. Er schien vor
jeder menschlichen Hinfilligkeit geschiiit zu sein und dennoch hat ihn
eines Tages der Tod unvorhergesehen iiberfallen, nachts, wie ein Dieb, und
Mounier gab seine Seele vor der Zeit und doch nach einem in jeder Hin~
sicht so fruchtbaren, so reichen, so véllig erfiillten Leben dahin. Im Hin~
blick auf ihn mag man an das Geschick des treuen Knechtes denken, der
nach einem langen Arbeitstag beladen mit Arbeit des Abends einschlift
mit friedlicher Seele und friedlichem Gewissen, um die Wohnung des
Meisters zu erreichen, vor den er getrost hintreten kann, weil die Auf-
gabe, die ihm hienieden anvertraut war, sorgfiltig erfiillt ist.

Sehr jung noch hat er die Berufung, die er dann erfiillt hat, erkannt
und erwihlt. Nach Beendigung seines Philosophiestudiums hitte er, wenn
er gewollt hitte, sich dem Lehramt widmen kdnnen. Und hatte er nicht
all die Qualititen, die nétig sind, um ein guter Professor zu werden? Er
hitte auch sich die fiir die Ausfithrung eines schriftstellerischen Werkes
ndtige Ruhe sichern kdnnen. Sehr stark war er durch den Einflufl von
Charles Péguy geprigt und hat nicht nur als erster von diesem in an~
gemessener Weise gesprochen, sondern auch nach 25 Jahren dessen Bei~
spiel erneuert, indem er es auf die Notwendigkeiten einer neuen Epoche
anwendete. Albert Béguin, der ausgezeichnet die fundamentale Ahnlich~
keit zwischen den Berufungen dieser beiden Minner herausgestellt hat,

56



scheint uns aber einige grundlegende Verschiedenheiten in ihrem Cha~
rakter wie auch im Sinn ihrer Tatigkeit selbst zu iibersehen, und das ist
um so mehr bedauerlich, als es nicht nur von platonischer Bedeutung ist,
sondern auch praktische Konsequenzen haben kann. In der Tat wissen
wir heute, daf} Albert Béguin kiirzlich zum Nachfolger Mouniers in der
Direktion des «Esprit> berufen ist. Es ist darum zu befiirchten, dafl die~
ser bedeutende Professor und Literarkritiker diese Zeitschrift nach und
nach auf den von Péguy gebahnten Weg hin orientiert, und das in die~
ser zweiten Hilfte des Jahrhunderts, das uns gewisse Probleme stellt,
die heute ganz anders liegen, als zu Beginn dieses Jahrhunderts, als die
«Cahiers de la quinzaine» erschienen. «Die soziale Revolution wird eine
moralische Revolution sein, oder sie wird iiberhaupt nicht sein», man
kennt dieses unvergefliche Wort Péguys, das im wesentlichen wahr ge-~
blieben ist, wenn es auch seines Korrektivs bedarf, seiner notwendigen
Erginzung, die dahin geht, dafl die moralische Erneuerung der Charak-
tere, die so unentbehrlich fiir die Gesundung der menschlichen Gesell-
schaft ist, ihre volle Wirkung nur in der radikalen Umformung der wirt-
schaftlichen Verhiltnisse erreichen kann. Es-gibt eine christliche Geistes~
haltung, die heute @iberholt ist, welche die soziale Frage ausschlieflich im
Prinzip der Barmherzigkeit begriindet sieht und nicht in der Gerechtig-
keit und fiir welche die Lebensumstinde der Armen in moralischer Hin~
sicht so schén und bewundernswert sind, dafl es unsinnig und unfromm
wire, sie verindern zu wollen. Charles Péguy, Léon Bloy, auch Georges
Bernanos kommen von dieser Anschauung her, und es wire tdricht,
ihnen daraus einen Vorwurf machen zu wollen. Denn sie waren vor
allem Dichter, Visionire, Propheten, fiir welche im Denken wie in der
personlichen Existenz einzig der Ewigkeitscharakter des Menschen und
sein Heil im Diesseits und im Jenseits in Frage stand. Das war nicht so
der Fall bei Mounier, der ohne im mindesten auf diese weiten und grofi-
artigen Perspektiven zu verzichten, nicht vergessen konnte, dafl wir hier
auf dem Felde des Zufilligen und Relativen leben, und der fiir sich selbst
die Rolle eines Zeugen in der Zeitlichkeit gewshlt hatte. Soziologe und
Ethiker zugleich, begabt mit einem kritischen, scharfen, durchdringenden
Geist, hatte er die marxistische Kritik der Gesellschaftsordnung, unter
der wir leben, zu seiner eigenen gemacht und schied sich nur dort vom
Marxismus, wo dieser der Versuchung erliegt, seinen Ausgangspunkt zu
verlassen und die geistigen und psychologischen Phinomene nach den
gleichen Kriterien zu beurteilen, die im wirtschaftlichen und sozialen
Leben Giiltigkeit haben. Diese totalitire Versuchung, eine grob mate~
rialistische und deterministische Denkweise, stellt ein Erbe des 19. Jahr~
hunderts dar, welches heute durch die neuen Strémungen wissenschaft-
lichen Denkens lingst {iberholt ist. Es ist allerdings n&tig, dieses Ulrteil,
das in dieser Form zu absolut sein k&nnte, in gewissem Sinne abzuschwi~
chen. Der Marxismus selbst ist nicht, welches auch seine geistigen
Quellen sein mégen, von Grund auf deterministisch. In der Tat ist fiir

57 .



ihn die Entwicklung nicht von allem Anfang an bestimmt, sie ist nur
ndtig. Es hingt vom Menschen, der also nicht ein chnmichtiges Spiel~
zeug geheimnisvoller Gewalten, sondern der Meister seiner Zukunft ist,
ab, die ndtige Entwidklung zu beschleunigen oder zu verlangsamen und
so auf den Lauf der Geschehnisse einen Einflufl auszuiiben. Im iibrigen
hat fiir den Marxismus die Geschichte einen Sinn. Das Leben ist nicht
sinnlos, wie es Sartre und seine Schule lehren. Es ist nur schade, dafl diese
prometheische, eschatologische Vision von der Zukunft der Mensdchheit
etwas einseitig und fragmentarisch bleibt, weil sie auf einer wissenschaft~
lich zu wenig tragfihigen Grundlage beruht, die im {ibrigen nicht ganz
dem Stand unserer heutigen Erkenntnisse entspricht.

Unbeschadet dessen war Emmanuel Mounier, gleich wie Nikolas Ber~
diaeff der Meinung, daf man nur dann das, was beim Marxismus un~
vollstindig und ungeniigend ist, verwerfen diirfe, wenn man zuerst
und ohne Vorbehalt seinen ungeheuren positiven Beitrag anerkannt
habe. Die Schliisse, die Henri Bartoli kiirzlich in einem Vortrag in Genf
iber den Sinn der Geschichte nach dem zeitgendssischen Marxismus ge~
zogen hat, hitte Mounier sicher zu den seinen gemacht: Es handelt sich
heute darum, die giiltigen Elemente des Marxismus mit dem Christen~
tum zu verbinden und auf wirtschaftlichem und politischem Gebiet den
Akzent auf die verwandelnde Tatigkeit des Menschen zu legen, auf eine
unfruchtbare Fluchthaltung zu verzichten, desgleichen auf eine ebenso un~
fruchtbare Abwendung vom technischen Fortschritt und den Folgen, die
er mit sich bringt; es handelt sich um eine Abkehr vom Geist der Resi~
gnation, um einen Willen zur Geschichte und ihrer Meisterung. Mounier
hitte wohl hinzugefiigt, dafl diese sinnvollen und groflen Worte in greif-
bare und sichtbare Taten umgesetst werden miissen und daf} sie keines~
wegs, wie das bis heute oft, zu oft der Fall war, reine Worte bleiben
diirften, schéne Versprechungen, unentwegt wiederholt, aber niemals ge~
halten, die den oft beunruhigten, aber kleinmiitigen Geistern ein Alibi
schenken. Bekanntlich war Emmanuel Mounier die treibende Kraft der
personalistischen Bewegung, die er auch selbst so genannt hat. Man darf
sich wohl des Widerhalls erinnern, den im Jahre 1935 ein Werk wie
«die personalistische und gemeinschaftliche Revolutions erweckt hat, so~
wie auch die Bildung von Gruppen, in Frankreich und im Ausland, die
sich diesen Zielen widmeten, nicht zulet die Gruppe «Esprits, deren
gleichnamige Zeitschrift einzig dazu bestimmt war, diese Prinzipien bes~
ser zu erkliren und zu vertiefen.

Doch glaube ich im Ernste nicht, dafl diese Lehre den dauerhaftesten
Beitrag darstellt, den wir Mounier verdanken. Sie hat ihre Bedeutung
in gewissen zeitlichen Gegebenheiten gehabt, die jetzt schon iiberholt
sind. Die Worte verlieren so schnell ihre Bedeutung in unserer Zeéit, auch
der Begriff Personalismus beginnt das gleiche Schicksal eines Bedeu-
tungswandels zu erleiden, das schon das Schicksal des Begriffs Indivi~
dualismus geworden ist. Die Motive sind die gleichen, da auch er mehr

58




und mehr dazu dienen muB, allerlei Schlauheiten und Zweideutigkeiten
in sich aufzunehmen und im {ibrigen auch seine Anhinger in den glei~
chen sozialen Schichten wie jener findet. |

Nein, was uns vor allem Mounier hinterlassen hat, ist sein Beispiel,
sein Leben. Pascal hat gesagt: «Ich glaube den Zeugen gern, die bereit
sind, sich fiir ihre Ideen t3ten zu lassen.» Mounier war einer von diesen.
Er, der nicht allein seines Wohlergehens, sondern selbst seiner Gesund~
heit nicht achtete, ist, wie man wohl sagen kann, direkt an seiner Auf-
gabe gestorben, Seine junge Frau und vier kleine Kinder hat er, dem das
Materielle hinter dem Geistigen zuriickstand, in Not zuriicklassen miis~
sen. Unserer Zeit mit ihrem dem letsten Kriege folgenden schwichenden
Klima, in welchem mehr denn je, da der Friede dem Kriege nicht gefolgt
ist, Karrieremacherei, Geschiftemacherei und Opportunismus, diese ge~
treuen und untrennbaren Kumpane aller Niedergangsepochen gedeihen,
hat er ein grofies Beispiel gegeben., ‘

Der wahre Christ darf, so dachte Mounier, sich niemals dazu her~
geben, in der Verzweiflung des Karfreitags die Osterverheiflungen zu
vergessen. Unsere Linder, von Zerstdrungen und Erschlaffungen ver~
wiistet, verlangen gebieterisch Menschen, die Aufgaben und Hoffnungen
bauen kdnnen, stark und rein genug, um der Zeitgeschichte, der tig~
lichen Arbeit, der modernen Menschheit einen dem ihrigen Zhnlichen
Sinn zu geben. Leider wenden sich heute viele Christen von der sozialen
" Aktion und der Wirklichkeit ab und finden in einem neu entdeckten

metaphysischen Pessimismus die einzig giiltige Erklirung der Welt, in
der sie leben und die ihnen nur noch schrecklich und absurd erscheint.

Der grofie englische Romancier Graham Greene ist vielleicht einer

der besten Reprisentanten dieser Strémung. Sein Werk ist nicht ent~
mutigend, sondern spannend, denn es ist das Werk eines der in beson-
derer Weise mit dem geistigen Zustand unserer Zeit und mit der unend~
lichen moralischen Schwiche dieser Zeit verbunden ist, das Werk eines
Sehenden, eines Visionirs, nicht eines Theologen. In bezug auf diese
letztere Eigenschaft hat uns Armand Pierhal kiirzlich in einem sehr
interessanten Artikel in den «Nouvelles littéraires» eine Bestitigung fiir
den Pessimismus von Graham Greene gebracht, ein persénliches Zeug-~
nis, das aulerordentlich instruktiv ist. Fiir die Herausgabe eines Essays
«Vom lebendigen Gott» in den Vereinigten Staaten hat Graham Greene
ihm den Freundesdienst erwiesen, ihn dem amerikanischen Publikum zu~
ginglich zu machen. Gegeniiber dem wesentlichen und grundsiglichen
Optimismus, welcher der Schrift von Pierhal entstrémt, im Hinblick auf
Probleme wie das Wesen Gottes oder die Wirksamkeit des Gebets hat
Greene in seinem Vorwort den Ausspruch des Bischofs Gors wieder~
gegeben: «Ich habe immer, da ich von pessimistischer Grundhaltung bin,
zutiefst die Argumente gegen die Liebe Gottes empfunden. Ich habe
immer gedacht, das einzige Dogma der Kirdhe, das in Wahrheit schwer
zu glauben sei, sei das Dogma, dafl Gott Liebe ist>. Mit Emmanuel Mou~

59




nier bekennen wir uns zu einer ganz anderen Schau des mensdhlichen
Geschicks. Er hat uns als letste Hoffnungs~ und Trostesbotschaft das Wort
hinterlassen, «die Geschichte steigt zur Vollendung empor, aber sie steigt
nicht auf einfachen Wegen». Welches wire heute die Botschaft, die uns
Emmanuel Mounier tibermitteln wiirde? Wir kdnnen nicht hoffen, das
Abgleiten ins Bse, das die Welt den schlimmsten Katastrophen zu mit~
reif}t, aufzuhalten, wenn wir in unseren alten Irrtiimern verharren, in einer
Art erstarrten Denkens versteinern und so zum voraus jeder Diskussion,
jeder Geisteserneuerung und jeder neuen Problemstellung ausweichen.
Darum gab Mounier, der die Integritit des Denkens in Person war, sich
auch nicht dem unfruchtbaren Antikommunismus hin, auch nicht dem
Existentialismus Sartres; denn die Menschheit ist heute mehr denn je
gequilt und leidend und keineswegs beschiftigt mit einer Philosophie des
Absurden, die ihr nichts bieten kann, sondern hat es nétig, liberzeugende
Motive und einen Glauben zu finden, dafl das gegenwirtige Leben, die-
ses immer kompliziertere, schwierige und so oft schmerzerfiillte Leben
wahrhaft der Miihe wert sei, gelebt zu werden.

Emmanuel Mounier — darin sehen wir den Héhepunkt der wesent-
lichen Bedeutung seiner Botschaft — wird einer jener Menschen gewesen
sein, die fiir unsere Zeit am meisten wirksam in diesem Sinne gearbei~
tet haben. Er hat hier gearbeitet, gleichzeitig durch seine Schriften und
durch seine Existenz selber und hat durch diese jenen die unvergingliche
Pragung gegeben, die in Wahrheit das Siegel der Originalitit ist. Durch
ein wirklich iberraschendes, tragisches und ergreifendes Zusammentref-
fen trigt die letste Herausgebernotiz, die er fiir den «Esprit» geschrie~
ben hat, den Titel «Treue». Ja, er war sein Leben lang treu, bis zur
Stunde seines Todes, auf allen Gebieten und in der ganzen Bedeutung
des Wortes. Es ist unsere Hoffnung und unsere Uberzeugung, daf} die
hohe und reine Seele Emmanuel Mouniers lebt und leben wird nicht allein
in der Erinnerung derer, die thm zhnlich sind, die er durch sein Den~
ken und durch sein Leben bereichert hat, sondern auch im Sinne der per-
snlichen Unsterblichkeit, die schon Plato im Phidon verkiindete und die
in Vollendung Christus uns verheiflen hat. Diese Verheiflung ist zu~
gleich begliickend und gewaltig, denn nun sind auch die schlimmsten per-
snlichen und kollektiven Tragddien niemals mehr nur endgiiltig, das
letzte Wort wird nicht hier auf Erden gesprochen, die Hoffnung behilt
ihren Platz. Serge Radine.

Die Weisheit Altisraels

Zum unverginglichen Erbe des alten Israel gehdren nicht nur die
Gedankenwelt des Gesetzes und der Lebensraum der Prophetie, sondern

auch all die Gedankenkreise, die sich innerhalb der altisraelitischen Lite~
ratur um den Gedanken der Weisheit gruppieren. Wihrend wir es aber

60



	Emmanuel Mounier

