
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 2

Nachruf: Emmanuel Mounier

Autor: Radine, Serge

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ihm anvertrauen, und was die Jünger in seinem Namen erbitten, das
geschieht.

Das ist Reich Gottes: das Wirken Gottes in der Gegenwart, die
Verwandlung von Leib und Seele durch die unsichtbare Kraft, die aus dem
Ewigen strömt. Sie müssen wir suchen, in uns aufnehmen und wieder
ausstrahlen in die Welt. «Ihr seid das Licht der Welt», «ihr seid das Salz
der Erde!» ruft Jesus seinen Jüngern zu. «Darin wird mein Vater geehrt,
daß ihr viel Frucht bringt und werdet meine Jünger.»

Ungeheuer groß ist die Verheißung, erdrückend fast die Verantwortung,

die sie uns auferlegt. Beides wollen wir in uns aufnehmen und in
heiligem Ernste verarbeiten zu neuem Glauben und Wagen. Nur Un-
gläubigkeit und Kleinmut machen uns kraftlos und faul. Nur Mißverstehen

ruft uns auf zu äußerlicher Nachfolge, in der wir immer wieder ver»
sagen, weil wir die Quellen der Kraft nicht suchen. Der sich das Licht
der Welt, das Brot des Lebens, den Weg, die Wahrheit und die
Auferstehung nannte, sagt schlicht von sich selbst: «Was heißest du mich
gut? Niemand ist gut denn der einige Gott», «die Worte, die ich zu
euch rede, die rede ich nicht von mir selbst. Der Vater aber, der in mir
wohnt, der tut die Werke». — Wie Jesus sein ganzes Wesen dem Vater
öffnete und den Vater durch sich wirken ließ, so lehrt er uns, unser
Wesen ihm zu öffnen und ihn durch uns wirken zu lassen. «Wer in mir
bleibt und ich in ihm, der bringt viel Frucht, denn ohne mich könnt ihr
nichts tun.» Unvergeßlich sollten wir es uns einprägen: «Ohne mich könnt
ihr nikts tun.» Wohl gilt es zunächst die Gebote zu halten: «Wer meine
Gebote hat und hält sie, der ist es, der mich liebt», aber die Erfüllung
kommt doch erst mit den Worten: «Wer mich aber liebt, der wird von meinem

Vater geliebt werden und ich werde ihn lieben und mich ihm
offenbaren.» Die Offenbarung des lebendigen Christus, der alle Tage bei uns
ist, der mitten unter uns lebt, der in uns Wohnung nimmt, dessen Tempel

wir sind, das ist es, was die Welt heute braucht. Das sollte unser
einziges Anliegen werden, unser Ziel, dem wir Tag und Nacht zustreben,
um das wir beten «ohne Unterlaß». Das «Gebet des Herzens» nannten
große Gläubige diesen steten inneren Kontakt mit Christus. Ihn sollten
wir wieder finden und damit das Reich Gottes mitten unter uns. Denn
nur aus diesem neuen Himmel heraus werden die Kräfte strömen, die
eine neue Erde schaffen. Ines Spring-Zürcher.

Emmanuel Mounier
Immer und überall hat es Menschen gegeben — so hat Leo Tolstoj, als

er dem russischen Publikum die Werke von Guy de Maupassant vorlegte,
wie man sich anläßlich des 100. Geburtstages des großen französischen
Romanciers erinnert hat, erklärt —, die, wenn die Fackel von Generation
zu Generation weitergegeben wird, gleich welches auch die Not und Angst

53



der Zeitgenossen sein mögen, - selber hoch begabt und ihrer Epoche voraus,

prophetische Gestalten, den andern Sinn und Bedeutung ihres Lebens
erklärten, und immer hat es auch in gleicher Weise mittelmäßige Menschen

gegeben, die nicht genug Intelligenz hatten, um selbst den Sinn des
Leben erklären zu können, die aber diesen Propheten folgten. «Das
Christentum», so fügte der unvergeßliche Autor der «Auferstehung» und von
«Der Tod des Iwan Illitsch» hinzu, «hat schon vor 19 Jahrhunderten klar,
einfach, undiskutierbar und freudig den Sinn des Lebens erklärt, wie es
das Leben derer beweist, die diese Lehre angenommen und seine Gebote
befolgt haben.» Später jedoch sind Leute gekommen, die den Geist dieser
Lehre zum Unsinn verfälscht haben, so daß die Menschen sich vor das

Dilemma gestellt sahen: Selber das Christentum gemäß der gewöhnlichen
Erklärung, die ihnen geläufig ist und die so gut die Interessen der Herren

dieser Welt schont, anerkennen oder weiterhin nach den Vorschriften
eines Renan und seinesgleichen — heute würden wir dazu noch einen
J.-P. Sartre und seine Schule nennen — zu leben, nämlich ohne klare
Linie des Lebens und ohne Verständnis für das Leben. Der mittelmäßige
Mensch, so schloß Tolstoj, wählt einen oder den andern dieser Wege,
manchmal auch beide, zuerst das Leben der Welt, den Skeptizismus, die
Verderbtheit, und später dann den orthodoxen Glauben. So leben die
Menschen von Generation zu Generation und maskieren sich mit den
verschiedenen Theorien, die erfunden wurden, nicht etwa, um die Wahrheit

zu entdecken, sondern um sie zu verlieren. Und so sind die
mittelmäßigen Menschen, insbesondere die beschränkten, glücklich und
zufrieden.

Von Zeit zu Zeit jedoch stehen Menschen auf, die wir als Propheten
charakterisiert haben, und die man in der Tat gerade daran erkennt, daß
sie jenseits der Lügen, des Scheins und des Truges, wovon unsere
sogenannte Zivilisation zum Bersten voll ist, den wirklichen Sinn des Lebens
erkennen und so gleichzeitig die Erklärung und das Geheimnis der
menschlichen Bestimmung. Will man nur einige dieser aus unserer Generation

zitieren, so erinnern wir für die Schweiz an einen Pierre Cérésole
und einen Leonhard Ragaz, für Rußland an einen Nicolas Berdiaeff, für
Frankreich an einen Emmanuel Mounier, von dem man wohl sagen kann,
daß er ein besonderer Mensch gewesen ist, mitten in unserer Zeit, wo
eine ganze Zivilisation in gräßlichen unbeschreiblichen Zuckungen stirbt,
ohne daß man schon deutlich die Züge dessen feststellen könnte, was auf
sie folgen soll. Mounier, der sich mit Leib und Seele in die brennenden
Kämpfe der Gegenwart stürzte und dennoch ganz frei blieb, der stets nur
von seinem eigenen Gewissen Weisung entgegennahm, hat niemals darauf

verzichtet, die Wahrheit zu sagen, auch seinen Freunden gegenüber
nicht und hat ebensowenig darauf verzichtet, an seine Feinde zu glauben.
Wie selten ist das und auch wie schön! Er wollte sich aller Steine
bedienen, um die Stadt der Brüderlichkeit zu bauen, dieser unermüdliche
Kämpfer des göttlichen Planes, bei dem es wohl erlaubt ist, das Wort

54



Heiligkeit zu benufeen, wenn man diesen Ausdruck von dem ganzen
Wust von herkömmlichen Bildern entkleidet, der daran schuld ist, daß

wir die Heiligkeit in eine weit entfernte Vergangenheit verweisen und
uns hindert, sie zu erkennen, wenn wir sie in der Gegenwart, im Verlauf
unserer täglichen Existenz treffen - eine Heiligkeit ohne Krone, aber doch

ganz wirklich, so daß wir sie irgendwie mit den Fingern greifen können
und ihre Wohltat in unserer persönlichen Existenz würdigen können,
eine Heiligkeit, die in der unentwegten Bereitschaft besteht, sich zu
opfern für den Nächsten, für die Heimat, für die Menschlichkeit.

Noch ist es zu früh, um genau abschätzen zu können, was das Werk
von Mounier gewesen ist, aber heute schon ist es erlaubt, in ihm die
reine Seele einer Revolution zu sehen, die sich langsam Bahn bricht und
der Welt ein neues Christentum, ein Christentum auf dem Marsch
beschert, befreit von den Ketten, welche ihm die bürgerliche Welt
angelegt hat, welche Mounier niemals als eine wirkliche Ordnung anerkennen

konnte, sondern vielmehr als ein fortwährendes Abgleiten in ewige
Unordnung betrachtet hat. Wie sollte es auch möglich sein, anders ein
Regime zu beurteilen, das wirtschaftliche Krise ohne Ende und ohne
Lösung erzeugt und dazu Kriege, die immer häufiger und immer mörderischer

werden? Mounier, ein Gegner jedes Opportunismus angesichts
der alten Gesellschaftsordnung, hat wohl mit ganzem Herzen den Kampf
für die Herbeiführung einer neuen und gerechteren Welt bejaht, den
Kampf für die Herbeiführung des Sozialismus; er hat es aber abgelehnt,
in der Richtung des geringsten Widerstandes einfach eine Uniform mit
der anderen, einen Opportunismus mit dem anderen, eine Anpassung
mit der anderen zu vertauschen. Wenn Mounier kein bourgeoiser Christ
war, so war er doch auch nicht entsprechend der neuen Formel ein
progressiver Christ. Er war kurz und gut ein Christ und auf dem Plan dieser

Welt gerade um dieses Glaubens willen ein wirklicher Sozialist.
Emmanuel Mounier war früh zu einer erstaunlichen Meisterschaft dieser

Kräfte gelangt, zu einem vollendeten Gleichgewicht und einer
harmonischen Nutzbarmachung seiner verschiedenen und vielfachen
Begabungen, die übrigens in einer tiefen Weisheit wie in ihrer Fülle von
Energie begründet waren. Selten ist man einem Menschen begegnet, der
fähig war, irgendwie über sich selber zu verfügen in jedem Augenblick
und ohne das Bedürfnis, wie es gewöhnlich bei Schriftstellern, bei
Intellektuellen der Fall ist, sich an eine bestimmte Lebensweise, an bestimmte
Arbeitsbedingungen zu binden. Seine immer wache und immer
überschäumende Intelligenz war in der Tat von einer Beweglichkeit, einer
gewaltigen Geschmeidigkeit, und sie war fähig, sich irgendwann
irgendwelchen Gegenständen zuzuwenden. Als Direktor einer großen und
einflußreichen Pariser Revue «Esprit», als geistiges Zentrum von Gruppen,
als Teilnehmer an allen großen intellektuellen oder politischen Gesprächen

hätte er, wie sehr viele andere, sich wohl im Rhythmus unseres
modernen, zitternden und wahnsinnigen Lebens von den rein äußer-

55



liehen Tätigkeiten verschlingen und zerstören lassen können. Er aber kam
immer noch dazu, niemand weiß wie, alles irgendwie Wichtige, was
erschien, zu lesen und ein beachtliches persönliches Oeuvre zu schreiben
und auch dazu, sich zu sammeln und die Ruhe und Entspannung der
Kräfte zu finden, die so nötig sind für jeden, der sich erneuern will. Er
kam auch dazu, sein inneres Leben zu pflegen und zu bereichern, wie es
unumgänglich ist, wenn ein denkender Mensch in die Tiefe wirken und
einen dauerhaften Einfluß ausüben will auf die Geschichte der Ideen und
der Zeitgenossen.

Hier liegt der Grund, über den viele Eintagskoryphäen straucheln,
die wirkliche Tätigkeit mit reiner Geschäftigkeit, gewollte Originalität
mit echter Originalität verwechseln und es erreichen, daß eine lärmende
und künstliche Publizität für einige Jahre den Gipfel eines falschen Ruhmes

erreicht, von dem sie dann sicher heruntersteigen werden, um in
eine ewige Vergessenheit zu fallen. Welch herrliches Beispiel hat uns
hier in der Tat ein Mounier gegeben, dem es gelang, sich immer noch
Freistunden abzusparen, um sie den Seinen, seiner Familie und seinen
Freunden, ja auch harten Gartenarbeiten zu widmen.

Kein warnendes Zeichen hatte sich rechtzeitig erhoben und niemand
dachte daran, daß diese ungezählten Aufgaben große Anforderungen an
ihn stellten und ihn langsam aber sicher verzehrten; Mounier selbst war
— dieses war gleichzeitig sein Glück und sein Unglück •—- so geschaffen,
daß er keine Ermüdung spürte und denen, die in seine Nähe kamen, den
Eindruck vermittelte, als könne er unbegrenzt tätig sein und seine stets
verfügbaren Fähigkeiten in wunderbarer Weise ausüben. Er schien vor
jeder menschlichen Hinfälligkeit geschüfet zu sein und dennoch hat ihn
eines Tages der Tod unvorhergesehen überfallen, nachts, wie ein Dieb, und
Mounier gab seine Seele vor der Zeit und doch nach einem in jeder Hinsicht

so fruchtbaren, so reichen, so völlig erfüllten Leben dahin. Im Hinblick

auf ihn mag man an das Geschick des treuen Knechtes denken, der
nach einem langen Arbeitstag beladen mit Arbeit des Abends einschläft
mit friedlicher Seele und friedlichem Gewissen, um die Wohnung des
Meisters zu erreichen, vor den er getrost hintreten kann, weil die
Aufgabe, die ihm hienieden anvertraut war, sorgfältig erfüllt ist.

Sehr jung noch hat er die Berufung, die er dann erfüllt hat, erkannt
und erwählt. Nach Beendigung seines Philosophiestudiums hätte er, wenn
er gewollt hätte, sich dem Lehramt widmen können. Und hatte er nicht
all die Qualitäten, die nötig sind, um ein guter Professor zu werden? Er
hätte auch sich die für die Ausführung eines schriftstellerischen Werkes
nötige Ruhe sichern können. Sehr stark war er durch den Einfluß von
Charles Péguy geprägt und hat nicht nur als erster von diesem in
angemessener Weise gesprochen, sondern auch nach 25 Jahren dessen
Beispiel erneuert, indem er es auf die Notwendigkeiten einer neuen Epoche
anwendete. Albert Béguin, der ausgezeichnet die fundamentale Ähnlichkeit

zwischen den Berufungen dieser beiden Männer herausgestellt hat,

56



scheint uns aber einige grundlegende Verschiedenheiten in ihrem
Charakter wie auch im Sinn ihrer Tätigkeit selbst zu übersehen, und das ist
um so mehr bedauerlich, als es nicht nur von platonischer Bedeutung ist,
sondern auch praktische Konsequenzen haben kann. In der Tat wissen
wir heute, daß Albert Béguin kürzlich zum Nachfolger Mouniers in der
Direktion des «Esprit» berufen ist. Es ist darum zu befürchten, daß dieser

bedeutende Professor und Literarkritiker diese Zeitschrift nach und
nach auf den von Péguy gebahnten Weg hin orientiert, und das in dieser

zweiten Hälfte des Jahrhunderts, das uns gewisse Probleme stellt,
die heute ganz anders liegen, als zu Beginn dieses Jahrhunderts, als die
«Cahiers de la quinzaine» erschienen. «Die soziale Revolution wird eine
moralische Revolution sein, oder sie wird überhaupt nicht sein», man
kennt dieses unvergeßliche Wort Péguys, das im wesentlichen wahr
geblieben ist, wenn es auch seines Korrektivs bedarf, seiner notwendigen
Ergänzung, die dahin geht, daß die moralische Erneuerung der Charaktere,

die so unentbehrlich für die Gesundung der menschlichen Gesellschaft

ist, ihre volle Wirkung nur in der radikalen Umformung der
wirtschaftlichen Verhältnisse erreichen kann. Es gibt eine christliche
Geisteshaltung, die heute überholt ist, welche die soziale Frage ausschließlich im
Prinzip der Barmherzigkeit begründet sieht und nicht in der Gerechtigkeit

und für welche die Lebensumstände der Armen in moralischer Hinsicht

so schön und bewundernswert sind, daß es unsinnig und unfromm
wäre, sie verändern zu wollen. Charles Péguy, Léon Bloy, auch Georges
Bernanos kommen von dieser Anschauung her, und es wäre töricht,
ihnen daraus einen Vorwurf machen zu wollen. Denn sie waren vor
allem Dichter, Visionäre, Propheten, für welche im Denken wie in der
persönlichen Existenz einzig der Ewigkeitscharakter des Menschen und
sein Heil im Diesseits und im Jenseits in Frage stand. Das war nicht so
der Fall bei Mounier, der ohne im mindesten auf diese weiten und
großartigen Perspektiven zu verzichten, nicht vergessen konnte, daß wir hier
auf dem Felde des Zufälligen und Relativen leben, und der für sich selbst
die Rolle eines Zeugen in der Zeitlichkeit gewählt hatte. Soziologe und
Ethiker zugleich, begabt mit einem kritischen, scharfen, durchdringenden
Geist, hatte er die marxistische Kritik der Gesellschaftsordnung, unter
der wir leben, zu seiner eigenen gemacht und schied sich nur dort vom
Marxismus, wo dieser der Versuchung erliegt, seinen Ausgangspunkt zu
verlassen und die geistigen und psychologischen Phänomene nach den
gleichen Kriterien zu beurteilen, die im wirtschaftlichen und sozialen
Leben Gültigkeit haben. Diese totalitäre Versuchung, eine grob
materialistische und deterministische Denkweise, stellt ein Erbe des 19.
Jahrhunderts dar, welches heute durch die neuen Strömungen wissenschaftlichen

Denkens längst überholt ist. Es ist allerdings nötig, dieses Urteil,
das in dieser Form zu absolut sein könnte, in gewissem Sinne abzuschwächen.

Der Marxismus selbst ist nicht, welches auch seine geistigen
Quellen sein mögen, von Grund auf deterministisch. In der Tat ist für

57



ihn die Entwicklung nidit von allem Anfang an bestimmt, sie ist nur
nötig. Es hängt vom Menschen, der also nicht ein ohnmächtiges Spielzeug

geheimnisvoller Gewalten, sondern der Meister seiner Zukunft ist,
ab, die nötige Entwicklung zu beschleunigen oder zu verlangsamen und
so auf den Lauf der Geschehnisse einen Einfluß auszuüben. Im übrigen
hat für den Marxismus die Geschichte einen Sinn. Das Leben ist nicht
sinnlos, wie es Sartre und seine Schule lehren. Es ist nur schade, daß diese
prometheische, eschatologische Vision von der Zukunft der Menschheit
etwas einseitig und fragmentarisch bleibt, weil sie auf einer wissenschaftlich

zu wenig tragfähigen Grundlage beruht, die im übrigen nicht ganz
dem Stand unserer heutigen Erkenntnisse entspricht.

Unbeschadet dessen war Emmanuel Mounier, gleich wie Nikolas
Berdiaeff der Meinung, daß man nur dann das, was beim Marxismus
unvollständig und ungenügend ist, verwerfen dürfe, wenn man zuerst
und ohne Vorbehalt seinen ungeheuren positiven Beitrag anerkannt
habe. Die Schlüsse, die Henri Bartoli kürzlich in einem Vortrag in Genf
über den Sinn der Geschichte nach dem zeitgenössischen Marxismus
gezogen hat, hätte Mounier sicher zu den seinen gemacht: Es handelt sich
heute darum, die gültigen Elemente des Marxismus mit dem Christentum

zu verbinden und auf wirtschaftlichem und politischem Gebiet den
Akzent auf die verwandelnde Tätigkeit des Menschen zu legen, auf eine
unfruchtbare Fluchthaltung zu verzichten, desgleichen auf eine ebenso
unfruchtbare Abwendung vom technischen Fortschritt und den Folgen, die
er mit sich bringt; es handelt sich um eine Abkehr vom Geist der
Resignation, um einen Willen zur Geschichte und ihrer Meisterung. Mounier
hätte wohl hinzugefügt, daß diese sinnvollen und großen Worte in greifbare

und sichtbare Taten umgesefet werden müssen und daß sie keineswegs,

wie das bis heute oft, zu oft der Fall war, reine Worte bleiben
dürften, schöne Versprechungen, unentwegt wiederholt, aber niemals
gehalten, die den oft beunruhigten, aber kleinmütigen Geistern ein Alibi
schenken. Bekanntlich war Emmanuel Mounier die treibende Kraft der
personalistischen Bewegung, die er auch selbst so genannt hat. Man darf
sich wohl des Widerhalls erinnern, den im Jahre 1935 ein Werk wie
«die personalistische und gemeinschaftliche Revolution» erweckt hat,
sowie auch die Bildung von Gruppen, in Frankreich und im Ausland, die
sich diesen Zielen widmeten, nicht zulefet die Gruppe «Esprit», deren
gleichnamige Zeitschrift einzig dazu bestimmt war, diese Prinzipien besser

zu erklären und zu vertiefen.
Doch glaube ich im Ernste nicht, daß diese Lehre den dauerhaftesten

Beitrag darstellt, den wir Mounier verdanken. Sie hat ihre Bedeutung
in gewissen zeitlichen Gegebenheiten gehabt, die jetzt schon überholt
sind. Die Worte verlieren so schnell ihre Bedeutung in unserer Zeit, auch
der Begriff Personalismus beginnt das gleiche Schicksal eines
Bedeutungswandels zu erleiden, das schon das Schicksal des Begriffs
Individualismus geworden ist. Die Motive sind die gleichen, da auch er mehr

58



und mehr dazu dienen muß, allerlei Schlauheiten und Zweideutigkeiten
in sich aufzunehmen und im übrigen auch seine Anhänger in den gleichen

sozialen Schichten wie jener findet.
Nein, was uns vor allem Mounier hinterlassen hat, ist sein Beispiel,

sein Leben. Pascal hat gesagt: «Ich glaube den Zeugen gern, die bereit
sind, sich für ihre Ideen töten zu lassen.» Mounier war einer von diesen.
Er, der nicht allein seines Wohlergehens, sondern selbst seiner Gesundheit

nicht achtete, ist, wie man wohl sagen kann, direkt an seiner Aufgabe

gestorben. Seine junge Frau und vier kleine Kinder hat er, dem das
Materielle hinter dem Geistigen zurückstand, in Not zurücklassen müssen.

Unserer Zeit mit ihrem dem lefeten Kriege folgenden schwächenden
Klima, in welchem mehr denn je, da der Friede dem Kriege nicht gefolgt
ist, Karrieremacherei, Geschäftemacherei und Opportunismus, diese
getreuen und untrennbaren Kumpane aller Niedergangsepochen gedeihen,
hat er ein großes Beispiel gegeben.

Der wahre Christ darf, so dachte Mounier, sich niemals dazu
hergeben, in der Verzweiflung des Karfreitags die Osterverheißungen zu
vergessen. Unsere Länder, von Zerstörungen und Erschlaffungen
verwüstet, verlangen gebieterisch Menschen, die Aufgaben und Hoffnungen
bauen können, stark und rein genug, um der Zeitgeschichte, der
täglichen Arbeit, der modernen Menschheit einen dem ihrigen ähnlichen
Sinn zu geben. Leider wenden sich heute viele Christen von der sozialen
Aktion und der Wirklichkeit ab und finden in einem neu entdeckten
metaphysischen Pessimismus die einzig gültige Erklärung der Welt, in
der sie leben und die ihnen nur noch schrecklich und absurd erscheint.

Der große englische Romancier Graham Greene ist vielleicht einer
der besten Repräsentanten dieser Strömung. Sein Werk ist nicht
entmutigend, sondern spannend, denn es ist das Werk eines der in besonderer

Weise mit dem geistigen Zustand unserer Zeit und mit der unendlichen

moralischen Schwäche dieser Zeit verbunden ist, das Werk eines
Sehenden, eines Visionärs, nicht eines Theologen. In bezug auf diese
letztere Eigenschaft hat uns Armand Pierhai kürzlich in einem sehr
interessanten Artikel in den «Nouvelles littéraires» eine Bestätigung für
den Pessimismus von Graham Greene gebracht, ein persönliches Zeugnis,

das außerordentlich instruktiv ist. Für die Herausgabe eines Essays
«Vom lebendigen Gott» in den Vereinigten Staaten hat Graham Greene
ihm den Freundesdienst erwiesen, ihn dem amerikanischen Publikum
zugänglich zu machen. Gegenüber dem wesentlichen und grundsäfelichen
Optimismus, welcher der Schrift von Pierhai entströmt, im Hinblick auf
Probleme wie das Wesen Gottes oder die Wirksamkeit des Gebets hat
Greene in seinem Vorwort den Ausspruch des Bischofs Gors
wiedergegeben: «Ich habe immer, da ich von pessimistischer Grundhaltung bin,
zutiefst die Argumente gegen die Liebe Gottes empfunden. Ich habe
immer gedacht, das einzige Dogma der Kirche, das in Wahrheit schwer
zu glauben sei, sei das Dogma, daß Gott Liebe ist». Mit Emmanuel Mou-

59

' " y

€;



nier bekennen wir uns zu einer ganz anderen Schau des menschlichen
Geschicks. Er hat uns als lefete Hoffnungs- und Trostesbotschaft das Wort
hinterlassen, «die Geschichte steigt zur Vollendung empor, aber sie steigt
nicht auf einfachen Wegen». Welches wäre heute die Botschaft, die uns
Emmanuel Mounier übermitteln würde? Wir können nicht hoffen, das

Abgleiten ins Böse, das die Welt den schlimmsten Katastrophen zu
mitreißt, aufzuhalten, wenn wir in unseren alten Irrtümern verharren, in einer
Art erstarrten Denkens versteinern und so zum voraus jeder Diskussion,
jeder Geisteserneuerung und jeder neuen Problemstellung ausweichen.
Darum gab Mounier, der die Integrität des Denkens in Person war, sich
auch nicht dem unfruchtbaren Antikommunismus hin, auch nicht dem
Existentialismus Sartres; denn die Menschheit ist heute mehr denn je
gequält und leidend und keineswegs beschäftigt mit einer Philosophie des
Absurden, die ihr nichts bieten kann, sondern hat es nötig, überzeugende
Motive und einen Glauben zu finden, daß das gegenwärtige Leben, dieses

immer kompliziertere, schwierige und so oft schmerzerfüllte Leben
wahrhaft der Mühe wert sei, gelebt zu werden.

Emmanuel Mounier —• darin sehen wir den Höhepunkt der wesentlichen

Bedeutung seiner Botschaft — wird einer jener Menschen gewesen
sein, die für unsere Zeit am meisten wirksam in diesem Sinne gearbeitet

haben. Er hat hier gearbeitet, gleichzeitig durch seine Schriften und
durch seine Existenz selber und hat durch diese jenen die unvergängliche
Prägung gegeben, die in Wahrheit das Siegel der Originalität ist. Durch
ein wirklich überraschendes, tragisches und ergreifendes Zusammentreffen

trägt die lefete Herausgebernotiz, die er für den «Esprit» geschrieben

hat, den Titel «Treue». Ja, er war sein Leben lang treu, bis zur
Stunde seines Todes, auf allen Gebieten und in der ganzen Bedeutung
des Wortes. Es ist unsere Hoffnung und unsere Überzeugung, daß die
hohe und reine Seele Emmanuel Mouniers lebt und leben wird nicht allein
in der Erinnerung derer, die ihm ähnlich sind, die er durch sein Denken

und durch sein Leben bereichert hat, sondern auch im Sinne der
persönlichen Unsterblichkeit, die schon Plato im Phädon verkündete und die
in Vollendung Christus uns verheißen hat. Diese Verheißung ist
zugleich beglückend und gewaltig, denn nun sind auch die schlimmsten
persönlichen und kollektiven Tragödien niemals mehr nur endgültig, das
letzte Wort wird nicht hier auf Erden gesprochen, die Hoffnung behält
ihren Platz. Serge Radine.

Die Weisheit Altisraels
Zum unvergänglichen Erbe des alten Israel gehören nicht nur die

Gedankenwelt des Gesetzes und der Lebensraum der Prophétie, sondern
auch all die Gedankenkreise, die sich innerhalb der altisraelitischen
Literatur um den Gedanken der Weisheit gruppieren. Während wir es aber

60


	Emmanuel Mounier

