
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 1

Artikel: Freud und Marx als Moralphilosophen

Autor: Keller, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freud und Marx als Moralphilosophen
Sigmund Freud und Karl Mar* sind die beiden Philosophen, die das

Denken des 20. Jahrhunderts am stärksten revolutioniert haben. Außer
der Psychoanalyse und dem Marxismus gibt es keine Lehre, die so häufig
diskutiert worden wäre, die so sehr umstritten ist und trofedem ihre
aufwühlende und unterwühlende Wirkung auf immer breitere Kreise ausübt.

Der Marxismus beherrscht heute das Denken fast der ganzen
östlichen Welthälfte, und die Psychoanalyse hat Amerika erobert.
Angesichts dieser geographischen Verteilung der beiden Lehren könnte man
denken, daß diese sich ebenso gegensätzlich zueinander verhalten wie die
Politik von Ost und West, wie Kommunismus und Kapitalismus.
Forschen wir aber nach den Quellen, studieren wir namentlich die Werke
Freuds, so kommen wir zur Erkenntnis, daß nicht die Meister, sondern
ihre Schüler dazu beigetragen haben, daß Marxisten und Psychoanalytiker

sich heute meistens verständnislos oder gar feindlich gegenüberstehen.

Es liegt nicht an Freud, wenn es heute in Amerika Fabriken gibt,
die Psychoanalytiker anstellen, um alle jene Arbeiter untersuchen zu
lassen, die zum Marxismus neigen. Es ist nicht Freud, sondern es sind
seine amerikanischen Schüler, welche die revolutionäre Politik als
Ausdruck eines neurotischen Vaterkomplexes deuten.

Im Ansafe und auf einer weiten Strecke des geistigen Weges sind
sich Marx und Freud nahe verwandt. Beiden ist vor allem der Naturalismus

des 19. Jahrhunderts gemein, beide sind Atheisten! Nur läßt sich
bei Marx ein stärkerer Affekt gegen die Religion feststellen als bei Freud.
Während dieser das religiöse Gefühl mit Vorsicht analysiert und über
seine lefeten Quellen nichts auszusagen wagt, leugnet der dialektische
Materialismus der Marxisten ein metaphysisches Wesen oft mit geradezu
dogmatischer Entschiedenheit. Man kann die Verschiedenheit des
antireligiösen Affektes bei Marx und Freud unschwer aus der historischen
Lage erklären, in der sich die beiden Gelehrten befanden. Marx fühlte
sich beengt und umstrickt von den üppig wuchernden Systemen des
deutschen Idealismus, von den philosophischen Konstruktionen eines
Fichte, Schelling und Hegel, dem er noch zu Füßen saß. Er lebte ferner
unter dem Druck einer Staatsautorität, welche einen orthodoxen
Protestantismus in den Dienst einer reaktionären Politik stellte, so daß wir
die Empörung von Marx gegen die Religion verstehen können. Freud
schrieb sein religionsphilosophisches Werk «Die Zukunft einer Illusion»
erst in den zwanziger Jahren des 20. Jahrhunderts, in einer Zeit also,
in der der Gedanke der Toleranz, das Recht auf Meinungs- und
Glaubensfreiheit schon viel weiter gediehen waren. Daher die größere
Abgeklärtheit und Zurückhaltung in der metaphysischen Frage bei Freud.
Dieser konnte sich sogar mit seinem theologischen Freund und Schüler,
Pfarrer Oskar Pfister in Zürich, dahin einigen, daß die Psychoanalyse

18



nur imstande sei, die Religion des «gemeinen Mannes» naturalistisch zu
erklären, aber die lefeten Fragen offen lassen müsse. So faßte Freud in
seinem kulturphilosophischen Werk «Das Unbehagen in der Kultur»
seine Einstellung in der religiösen Frage folgendermaßen zusammen:

«In meiner Schrift ,Die Zukunft einer Illusion' handelte es sich weit weniger um
die tiefsten Quellen des religiösen Gefühls als vielmehr um das, was der gemeine
Mann unter seiner Religion versteht, um das System von Lehren und Verheißungen,
das ihm einerseits die Rätsel dieser Welt mit beneidenswerter Vollständigkeit aufklärt,
anderseits ihm zusichert, daß eine sorgsame Vorsehung über sein Leben wachen und
etwaige Versagungen in einer jenseitigen Existenz gutmachen wird. Diese Vorsehung
kann der gemeine Mann sich nicht anders als in Person eines großartig erhöhten Vaters
vorstellen. Nur ein solcher kann die Bedürfnisse des Menschenkindes kennen, durch
seine Bitten erweicht, durch die Zeichen seiner Reue beschwichtigt werden.»

(«Das Unbehagen in der Kultur», Wien 1930, Seite 20.)

Dieses religiöse Gefühl des gemeinen Mannes führt Freud wie Marx
auf die kindliche Hilflosigkeit unaufgeklärter Menschen zurück:

«Für die religiösen Bedürfnisse scheint mir die Ableitung von der infantilen
Hilflosigkeit und der durch sie geweckten Vatersehnsucht unabweisbar, zumal da sich dieses
Gefühl nicht einfach aus dem kindlichen Leben fortsefet, sondern durch die Angst vor
der Übermacht des Schicksals dauernd erhalten wird. Ein ähnlich starkes Bedürfnis aus
der Kindheit wie das nach dem Vaterschufe wüßte ich nicht anzugeben... Bis zum
Gefühl der kindlichen Hilflosigkeit kann man den Ursprung der religiösen Einstellung
in klaren Umrissen verfolgen. Es mag noch anderes dahinter stechen, aber das
verhüllt einstweilen der Nebel.» (Seite 18.)

Dank der weisen Bescheidung Freuds war es möglich, daß sein
theologischer Freund und Schüler ihm weitgehend beistimmen konnte. Oskar
Pfister hat in seinem großen Werk «Das Christentum und die Angst»
die ganze Kirchengeschichte von Paulus bis Karl Barth als eine einzige
Krankengeschichte dargestellt. Nur Jesus ist seiner Ansicht nach von
neurotischen Zügen frei. Aber trofedem versucht Pfister, audi die
Bergpredigt aus der Persönlichkeit Christi, aus ihrer Liebe und Weisheit, also
ebenfalls naturalistisch, zu deuten. Er ist aber so kritisch, daß er Psychologie

nicht mit Ontologie verwechselt und sich hütet, das metaphysische
Problem psychologisch zu lösen. Wir sind überzeugt, und unsere
Gespräche mit marxistischen Denkern in Berlin und Wien, Paris und Zürich
haben uns darin bestärkt, daß auch immer mehr Marxisten die
metaphysische Frage nicht mehr dogmatisch entscheiden wollen, sondern wie
Freud zugeben werden: «Es mag noch anderes dahinter stecken, aber das
verhüllt einstweilen der Nebel.»

Freud und Marx sind sich aber nicht nur in der Religionsphilosophie,
sondern auch in der Geschichtsphilosophie verwandt. Auch Freud war
ein historischer Materialist. Und zwar war er wie Marx ein Dialektiker,
also ebenfalls ein dialektischer Materialist. Beide Philosophen führten
den geschichtlichen Prozeß auf biologische und soziologische Momente
zurück und deuteten die Kultur als Oberbau über eine materielle Gegen»
säfelichkeit. Für Freud bestand aber diese Dialektik vor allem in der

19



Auseinandersefeung zwischen Selbsterhaltungs- und Geschlechtstrieb. Er
zeigte, daß der Mensch seine geschlechtlichen Bedürfnisse seit Urzeiten
immer wieder einschränken muß, weil er sonst seine Existenz gefährden
würde. In «Totem und Tabu» legte Freud dar, daß schon die Urhorde
Sexualverzicht leisten mußte, weil der Urvater, der das menschliche Recht
auf die Weiber besaß, sonst seinen Söhnen nach dem Leben getrachtet
hätte. Später trat an Stelle der väterlichen Gewalt das Tabu und zwang
ebenfalls zur Triebverdrängung. Und heute ist es die Rücksicht auf
Ansehen und Geschäft, auf Sitte und Kirche, was die Menschen davon
abhält, sich sexuell auszuleben. Es ist daher nach Freud vor allem der
Selbsterhaltungstrieb einer Familie, einer Klasse, einer Nation, der den
Geschlechtstrieb in enge Bahnen zwingt. Aber gerade aus dieser
Dialektik erklärt sich Freud die Kultur, denn er behauptet, daß die
verdrängten vitalen Energien sich in geistige Kräfte sublimieren. Ohne
Triebeinschränkung würden nadi Freud die Menschen nicht mehr
künstlerisch gestalten, nicht mehr philosophieren und auch keine religiösen
Symbole mehr entwickeln. Die Ideologie, mit welchem Wort Marx die
kulturellen Leistungen zusammenfaßte, erwächst also auch nach Freud
wie ein Oberbau aus einer biologisch-soziologischen Dialektik. Nur legte
er dabei das Hauptgewicht auf die Gegensäfelichkeit von Sexualität und
Ich-Triebe (wie er den Selbsterhaltungstrieb nannte), während Marx nun
vor allem auf die Gegensäfelichkeit aufmerksam wurde, die zwischen dem
Ich-Trieb einer ausbeutenden Klasse und dem Ich-Trieb einer ausgebeuteten

Klasse besteht. Nach Marx ist es der Klassenkampf, der die
Geschichte vorwärts bewegt. Und die Ideologie ist ein Oberbau, der sich
über die Dialektik zwischen zwei Ich-Trieben erhebt. Trofedem müssen
beide Lehren als dialektischer Materialismus bezeichnet werden, denn
für beide stehen vitale Triebe am Anfang jeder Entwicklung. Der Klassenkampf

beruht auf dem Willen zum Leben, zur Entfaltung und Erhaltung
des Einzelnen und der Klasse, der dieser angehört. Und die Dialektik
zwischen Sexualität und Ich-Trieb ist ebenfalls eine vitale, eine biologische
und ökonomische Auseinandersefeung.

Sowohl für Marx als auch für Freud besteht das «Sein vor dem
Bewußtsein». Es wird damit die Behauptung ausgesprochen, daß nicht
nur das Klassenbewußtsein, sondern überhaupt jedes menschliche
Bewußtsein auf materieller Grundlage ruht. Nicht göttliche Ideen, sondern
vitale Notwendigkeiten bewegen die Geschichte und gestalten das Fühlen,
Denken und Wollen der Menschen. Der Marxismus will alle seelischen
Erscheinungen biologisch und soziologisch erklären. Derselben Methode
bedient sich auch Freud. Wenn er aber die Kindheitserlebnisse und das
Geschlechtsleben stärker beachtete als die ökonomischen Verhältnisse der
verschiedenen Klassen, war nicht die Methode schuld, sondern das
Beobachtungsfeld. Freud und Marx unterscheiden sich nicht durch die
Methode, sondern durch die Ergebnisse. Freud hat die Ideologie und
Charakterologie der Individuen, Klassen und Rassen vor allem auf die Dia-

20



lektik von Sexual- und Ich-Trieb zurückgeführt, während sie für Marx
vorwiegend aus den Bedürfnissen des Klassenkampfes hervorgehen.

Aber auch Marx hat sich der Einsicht nicht verschlossen, daß namentlich

die Religion auch individuellen Nöten entspringt. Kindliche
Hilflosigkeit gegenüber der Natur findet sich in der frühen Geschichte in
jeder Klasse. Und auch innerhalb der gleichen Schicht werden nicht alle
Charakterzüge und Ideen in gleicher Weise geprägt. Es gibt in jeder
Klasse die verschiedensten seelischen Typen und geistigen Anschauungen.
Aber der historische Materialismus, also die marxistische
Geschichtsphilosophie, kann nachweisen, daß das Schicksal einer Klasse lefetlich
doch nicht von diesen verschiedenen Konstitutionen abhängig ist,
sondern durch ökonomische Verhältnisse zu erklären ist, wobei aber der
Marxismus einräumt, daß eine Charakterologie und Ideologie, die einmal

aus einer materiellen Dialektik hervorgegangen sind, unverhältnismäßig

beharrlich sein können, so daß sie sich gegen die inzwischen
veränderten Interessen der betreffenden Klasse auswirken. So kann zum
Beispiel das Versagen der marxistischen Kräfte nach dem ersten Weltkrieg

in Deutschland nicht auf das Fehlen einer revolutionären Situation
zurückgeführt werden, sondern muß aus der unterwürfigen Ideologie
erklärt werden, zu welcher die Deutschen schon vor Luther erzogen
worden sind. Der marxistische Historiker Franz Mehring hat gesagt,
daß die feudale Ideologie des Mittelalters zu einer Art «Instinkt»
geworden sei, so daß weder Luther noch die liberalen Revolutionäre im
19. Jahrhundert in Deutschland imstande waren, das Fürstenjoch
abzuwerfen. In England und Frankreich ist dies sowohl den religiösen als auch
den politischen Kräften schon im 17. und 18. Jahrhundert immer wieder
mehr oder weniger gelungen. Der historische Materialismus bringt diese
Erfolge mit der älteren und größeren Städtekultur zusammen, die von
den Seefahrernationen dank ihrem Handel und Wandel hervorgebracht
worden war.

Trofedem hat Marx historisch immer wieder auf den ökonomischen
Unterbau einer Ideologie und Charakterologie hinweisen können. Ein
religiöses Dogma verliert seine Massenwirkung, wenn es vom
Spießbürger zu große Opfer an Geld und Gut verlangt. Die Masse wendet
sich von Dichtern und Sehern ab, wenn diese ihr zu ernsthaft ins
Gewissen reden. Das Volk folgt auf die Dauer nur solchen Parolen, die
ihm einen materiellen Vorteil versprechen oder die seine materiellen
Sorgen betäuben (Religion als Opium für das Volk).

Warum hat Freud die ökonomischen Ursachen der Charakter- und
Kulturentwicklung zuwenig beachtet und die sexuelle Dialektik in ihrer
geschichtlichen Wirkung überschäfet, während Marx auf die gewaltige
politische und kulturelle Bedeutung der Klassenkämpfe aufmerksam
wurde?

Die Erklärung kann am besten mit Hilfe gerade des historischen
Materialismus gegeben werden und soll uns daher nicht nur die Denk-

21



weise von Freud, sondern auch die marxistische Geschichtsphilosophie
näherbringen: Freud und Marx sind zu verschiedenen Ergebnissen
gekommen, weil sie nicht mit den gleichen Klassen in Berührung gestanden
sind. Obwohl Marx nicht aus dem Proletariat stammte, lernte er doch im
Laufe seines Lebens vor allem die Nöte dieser Klasse kennen. Er war
Zeuge der wachsenden Zahl, aber auch der wachsenden Not der
Lohnarbeiter und kam daher zur Erkenntnis, daß die Entwicklung der
technischen Produktivkräfte immer wieder neue Klassen hervorbringt, denen
aber der Weg zur vollen Teilnahme am Sozialprodukt von der älteren
Klasse versperrt wird, so daß die neue Klasse nur durch Kampf zu ihrem
Rechte kommt. Marx hat erkannt, daß nicht nur die Arbeiter, sondern
auch die Bürger in erster Linie aus ökonomischen Gründen Politik treiben,
daß also die Revolutionen des Liberalismus genau so im Dienste von
Klasseninteressen standen wie die Kriege der Bauern und die Revolten
der Arbeiter. Wenn das Bürgertum in seiner historischen Stunde nach
Gewerbe- und Gedankenfreiheit, nach Gleichberechtigung aller Männer
vor dem Richter und im Wahlkampf rief, so ließ es sich von der Hoffnung
leiten, daß es in der Freiheit seinen Wohlstand mehren kann. Denn nicht
nur die Abschaffung der Zunftschranken, sondern auch die Herrschaft
der Mehrheit schufen dem tüchtigen Unternehmer und Handwerker beim
damaligen Stand der Technik freie Bahn. Heute, im 20. Jahrhundert,
verlangt die Technik eine so große Zahl von Arbeitern, daß deren
Parteien im Wahlkampf bessere Aussichten haben. Wenn sich das Bürgertum

gegen einen Arbeitersieg sichern will, bleibt ihm meistens nur noch
die faschistische Gewaltlösung: die Diktatur des Mittelstandes und der
Oberschicht!

Marx hat ferner erkannt, daß nicht nur das Gesefe, sondern auch die
Sitte, der Glaube und die Kunst im Dienst einer Klasse stehen, indem
sowohl die Vertreter der aristokratischen Ordnung als auch die Demokraten

sich auf die göttlichen Gebote berufen und ihren Künstlern den
Auftrag geben, Bildwerke und Dramen zur Idealisierung der herrschenden

Klasse zu schaffen. Man denke an die Fürstenporträte und
Heldengeschichten des Barocks sowie an die idyllische Kunst des bürgerlichen
Realismus.

Marx empfing die Eingebung zu seiner Geschichtsauffassung also
durch die Berührung mit dem Proletariat. Freud aber lernte in seiner
ärztlichen Sprechstunde vor allem den bürgerlichen Menschen kennen.
Dieser hat ganz andere Sorgen als der Proletarier. Während der Arbeiter
fragt: Habe ich morgen noch Brot? — lautet die bange Frage des
Unternehmers, Handwerkers und Bauern: Habe ich morgen noch Kredit? Und
zwar geht es ihm um Kredit im doppelten Sinne des Wortes. Er muß
einmal Bankkredit haben, um weiter wirtschaften und aufbauen zu können.

Er braucht aber auch moralischen Kredit. Nur wenn sein Haus
einen guten Ruf hat, kann er auf Kunden und gute Mitarbeiter zählen.
Dieses Ansehen gewinnt nun aber der Bürger nicht nur durch berufliche

22



Tüchtigkeit, sondern auch durch einen tugendhaften Wandel. Im
vergangenen Jahrhundert lebten die meisten Kaufleute und Handwerker
in Kleinstädten und waren Kleinbürger. In der Kleinstadt lernen sich
aber die Menschen sehr genau kennen, so daß sich die Erfahrungsregel
ergibt, daß ein Mensch, der in sittlicher Hinsicht ausschweift, auch im
Beruf schneller versagt. Dort, wo die Familie eine Arbeitsgemeinschaft
darstellt, wie beim Bauern und Kleingewerbetreibenden, wirkt sich der
häusliche Unfriede unmittelbar auf die Produktivität der gemeinsamen
Wirtschaft, beziehungsweise Firma, aus. Aber auch dort, wo die Frauen
und Kinder nicht mitarbeiten, kann die Arbeitskraft und Zuverlässigkeit
des Ernährers leiden, wenn er mit den Seinen in Streit lebt. Zwietracht
aber entsteht um so eher, je mehr der Familienvorstand Wein, Weib
und Gesang über Gebühr schäfet. Die kleinbürgerliche Welt stellt daher
den Safe auf: Unsittlichkeit lohnt sich nicht. Und weil in der Kleinstadt
alle aufeinander angewiesen sind, sei es durch Schwägerschaft, Kundschaft

oder Teilhaberschaft, wacht jeder über den sittlichen Wandel des
andern. Am meisten tun sich die Klatschbasen hervor, wobei außer der
erwähnten Selbstsucht auch Rache und Neid eine Rolle spielen. Man
neidet sich den Wohlstand, aber auch die ausschweifenden Genüsse, so
daß das Verdammungsurteil über einen ehebrecherischen Bürger aus
doppeltem Neid erwächst. Aber auch der Nachrichtendienst der Banken
und Kaufleute beobachtet die Seitensprünge und -wege der Kunden und
Teilhaber aufs gründlichste.

Wenn eine solche Bürgerschaft die strengen Grundsätze der Bibel
zwar nicht befolgt, aber als Maßstab ihrer Handlungen anerkennt, so
liegt nach dem Gesagten nicht nur Gottesfurcht, sondern auch die Rücksicht

auf Familie, Firma und Klasse der Sittlichkeit zugrunde.
Wenn im Großbürgertum die Anschauungen auch freier werden,

weil Dividenden auch an Lebemänner entrichtet werden, so lebt doch
auch in diesen Familien noch eine Erinnerung an die Grundsäfee der
kleinbürgerlichen Vorfahren. Daher stand denn Freud auch bei seinen
wohlhabenden Patienten ganz unter dem Eindruck, daß sie durch strenge
Gebote, die sie in der Kinderstube gelernt haben, in ihrer sexuellen
Triebhaftigkeit schmerzlich eingeschränkt sind. Er fand heraus, daß auch
dort, wo der Verstand eines erwachsenen Patienten einen Seitensprung
nicht als besonders kreditschädigend erachten muß, trofedem heftige
Gewissensbisse auftreten können, weil das in der Kindheit Gelernte sich

zu einer inneren Stimme verdichtet, die auch dann spricht, wenn die
Erinnerung an das elterliche Wort oder die Befürchtung einer elterlichen
Strafe fehlt. Er nannte diese innere Zensur das Ober-Ich. Der Zwang,
dieser Instanz zu gehorchen und somit den Forderungen der Eltern und
der bürgerlichen Gesellschaft Genüge zu tun, ließ die Patienten von
Freud nie los, so daß der große Seelenarzt die sittlichen Gesefee der
Gesellschaft, in der er lebte, als den Inbegriff der Realität empfand. Denn

23



er bezeichnete die Notwendigkeit der Anpassung an die Gesellschaft als
das «Realitätsprinzip».

Wir erkennen die Tragik der Konflikte, deren Freud täglich ansichtig
wurde, daran, daß Freud nicht die Wünsche des Einzelnen, sondern die
Forderungen der Umwelt als Realität erlebte. Die Erfüllung der persönlichen

Wünsche erschien ihm offenbar als nicht realisierbar, weshalb er
denn auch das Gegenteil vom Realitätsprinzip im Lustprinzip sah. Es gab
für die Patienten von Freud nur eine Lust zu, aber nicht eine Lust an
etwas. Weil erfüllte Lust in ihrem Leben bis jefet fehlte, sefete er das
Lebensprinzip, das diese Lust suchte, in Gegensafe zum Realitätsprinzip.
Mit der Terminologie von Freud ist schon der ganze Inhalt der
Menschheitsproblematik, der er täglich beiwohnte, aufgerollt. Freud lebte in
einer Gesellschaft, in der die Realität lustlos geworden ist, in der das,
was Lust bereiten würde, nicht erlaubt ist, so daß die Menschen nervenkrank

werden. Seine Patienten stammten aus einer Schicht, in der weniger
aus Liebe als aus Berechnung geheiratet wurde, in der man erst spät
heiraten konnte, weil zuerst ein Studium absolviert und eine Karriere
gemacht werden mußte, und in der es viele verwöhnte Junggesellen gab,
so daß die Zahl der unverstandenen alten Jungfern entsprechend groß
wurde.

Freud war an diese Tragik offenbar so gewöhnt, daß er gar nicht auf
die Frage kam, ob es denn nicht andere Verhältnisse gibt oder geben
könnte, in denen die Realität, also die Forderungen der Gesellschaft,
weniger lustlos wäre. Er nahm die bürgerliche Welt als unabänderlich
hin und urteilte daher über die Zukunftsmöglichkeiten der Menschheit
ziemlich resigniert. Hätte er sich aber in den historischen Materialismus
von Marx, Engels und Lenin vertieft, so hätte er einen Schlüssel gefunden,

der ihm in Vergangenheit und Zukunft gesellschaftliche Zustände
erschlossen hätte, in denen zwischen Lust- und Realitätsprinzip nicht
diese tragische Kluft besteht. Denn es gab Klassen und Zeiten, und es
ist nach marxistischer Ansicht eine Zukunft möglich, in der die Sexualität
weniger stark und weniger häufig verdrängt werden muß.

Freud hat leider diese Zusammenhänge zuwenig erforscht, weil er
sozusagen gebannt war von der moralischen Zerrissenheit seiner bürgerlichen

Umwelt. Seine Patienten waren zwar aus gesellschaftlichen Gründen

ebenfalls gezwungen, einen tugendhaften Wandel zu führen. Aber
das Beispiel der feudalen und großbürgerlichen Oberschicht machte sie
unsicher. Auch das hemmungslose Triebleben der großstädtischen Unterwelt,

der Dirnen und Lumpenproletarier erschütterte ihr Ich-Ideal. So
lebten sie denn in ständigen Versuchungen und Anfechtungen, wurden
aber zugleich von Gewissensbissen gequält, bis sie schließlich den ganzen
Konflikt verdrängten; Freud hat aber entdeckt, daß nicht jeder Mensch
seine inneren Kämpfe ungestraft verdrängt. Disponierte Naturen, Leute,
die in sich gekehrt sind und zu seelischen Spaltungen neigen, werden
nicht fertig mit dem Konflikt und müssen erleben, daß er in veränderter

24



Gestalt weiterbesteht, nämlich als Zwangs-, Angst- oder Organneurose.
Das ist die große Entdeckung von Freud! Er hat nur zu wenig beachtet,
daß sie nur in einer Gesellschaft gemacht werden kann, die in Gestalt
eines von kleinbürgerlichen Vorfahren gebildeten Uber-Ich einen sehr
strengen sittlichen Maßstab aufrichtet, zugleich aber den Menschen nicht
erlaubt, früh zu heiraten, wobei sie sie zudem noch zu einer Geldheirat
nötigt, die von vorneherein keine echten Liebesgefühle zur Entfaltung
kommen läßt.

Hätte Freud in einer andern Zeit gelebt, oder hätte er sich auch nur
tiefer in die Gedankengänge der Marxisten eingearbeitet, so hätte er
nicht nur das bürgerliche «Realitätsprinzip» als relativ erkannt, sondern
er hätte auch noch eine andere Entdeckung nicht verabsolutiert, nämlich
den Todestrieb. Nur weil Freud nicht erkannt hat, daß alle Kriege und
Revolutionen aus dem Kampf von Klassen zu erklären sind, sei es, daß
die herrschenden Klassen verschiedener Länder um den Sieg streiten,
sei es, daß die verschiedenen Klassen gegenseitig einander bedrängen,
stellte er die Behauptung auf, daß der Zerstörungstrieb zum dauernden
Bestand der menschlichen Natur gehört. Immerhin hat Freud nicht
gewagt, die Revolution und den Krieg als eine Massenneurose zu deuten,
wie dies heute von seinen Schülern in Amerika und Westeuropa
unbedenklich versucht wird. Er hat sogar vor diesem Versuch ausdrücklich
gewarnt und die unüberwindlichen Schwierigkeiten eines solchen
Unternehmens in seinem Buch «Unbehagen in der Kultur» deutlich aufgezeigt.
Aber trofedem haben ein W. Reich in «Massenpsychologie des Faschismus»

und ein E. Fromm in «Die Furcht vor der Freiheit» den faschistischen

Imperialismus auf sadistische und masochistische Fehlentwicklungen
des Kleinbürgertums zurückführen wollen und dabei sowohl die Lehre
Freuds als auch jene von Marx entstellt. Und trofedem gab es Freud-
Schüler, die in der revolutionären Gesinnung eines Menschen vor allem
eine ungestillte Eifersucht auf den persönlichen Vater sehen wollten, die
die Emanzipation der Frauen auf einen sogenannten «Penisneid» zurückführen

und im Judenhaß sogar den Neid auf die größere Wollust
beschnittener Männer entdecken wollten. Freud hat von solchen Schülern
erklärt, daß «sie vergessen, daß es sich doch nur um Analogien handelt,
und daß es nicht nur bei Menschen, sondern auch bei Begriffen gefäbr-
lich ist, sie aus der Sphäre zu reißen, in der sie entstanden sind».

Freud hat den Äggressionstrieb nicht als eine Kollektivneurose,
sondern als einen Charakterzug des normalen Menschen verstanden.
Nur hat er nicht erkannt, daß dieser Trieb seine Geschichte hat und aufs
engste mit der Klassendialektik zusammenhängt, wie dies von Friedrich
Engels in seinem epochemachenden Werk über den «Ursprung der
Familie, des Eigentums und des Staates» gezeigt wurde. So kommt es
denn, daß Freud die Hoffnungen der Marxisten auf einen ewigen Frieden
nicht teilen kann. Er schrieb in «Unbehagen in der Kultur», Seite S2:
«Die Kommunisten glauben den Weg zur Erlösung vom Übel gefunden

25



zu haben. Der Mensch ist eindeutig gut, seinem Nächsten wohlgesinnt,
aber die Einrichtung des privaten Eigentums hat seine Natur verdorben.
Besife an privaten Gütern gibt dem einen die Macht und damit die
Versuchung, den nächsten zu mißhandeln; der vom Besife Ausgeschlossene
muß sich in Feindseligkeit gegen den Unterdrücker auflehnen. Wenn
man das Privateigentum aufhebt, alle Güter gemeinsam macht und alle
Menschen an deren Genuß teilnehmen läßt, werden Übelwollen und
Feindseligkeit unter den Menschen verschwinden. Da alle Bedürfnisse
befriedigt sind, wird keiner Grund haben, in dem andern seinen Feind
zu sehen; der notwendigen Arbeit werden sich alle bereitwillig
unterziehen.»

«Ich habe nichts mit der wirtschaftlichen Kritik des kommunistischen
Systems zu tun», fährt Freud fort, «ich kann nicht untersuchen, ob die
Abschaffung des privaten Eigentums zweckdienlich ist. Aber seine
psychologische Voraussetzung vermag ich als haltlose Illusion zu
erkennen. Mit der Aufhebung des Privateigentums entzieht man der
menschlichen Aggressionslust eines ihrer Werkzeuge, gewiß ein starkes
und gewiß nicht das stärkste. An den Unterschieden von Macht und
Einfluß, welche die Aggression mißbrauchen, daran hat man nichts
geändert, auch an ihrem Wesen nicht.»

Freud fügt in einer Fußnote bei: «Wer in seinen eigenen jungen
Jahren das Elend der Armut verkostet, die Gleichgültigkeit und den
Hochmut der Besitzenden erfahren hat, sollte vor dem Verdacht geschüfet
sein, daß er kein Verständnis und kein Wohlwollen für die Bestrebungen
hat, die Besifeungsgleichheit, und was sich aus ihr ableitet, zu bekämpfen.
Freilich, wenn sich dieser Kampf auf die abstrakte Gerechtigkeitsforderung

der Gleichheit aller Menschen berufen will, liegt der Einwand zu
nahe, daß die Natur durch die höchst ungleichmäßige körperliche
Ausstattung und geistige Begabung der Einzelnen Ungerechtigkeiten
eingesefet hat, gegen die es keine Abhilfe gibt.»

Wir deuteten an, daß Freud nicht erkannt habe, daß der Aggressionstrieb

eine Geschichte hat. Dieser fehlte nämlich noch zu jener
prähistorischen Zeit, in der die Menschen in einer urkommunistischen
Gütergemeinschaft lebten und auch gesundheitlich und geistig voneinander
wenig verschieden waren. Der Zerstörungstrieb und mit ihm auch Krankheit

und Entartung entstanden erst, als die vorgeschichtlichen Stämme
durch Nachbarstämme bedrängt wurden, weil diese infolge ihrer
Vermehrung oder wegen Naturkatastrophen neue Weidepläfee suchen
mußten. Der Kampf der Klassen hob sogar erst an, als die Felder in
Privateigentum übergingen und zu ihrer Bewirtschaftung Kriegsgefangene

und verschuldete Bürger angestellt wurden. Damals erst wurde
der Keim zum ersten Klassenkampf, zum Sklavenaufstand gelegt.

Freud hat diese Dialektik in seinem kulturphilosophischen Buch nicht
gewürdigt. Und doch gibt es ein Werk von ihm, in dem er diese
Einsicht besaß. Es ist neun Jahre vor dem «Unbehagen in der Kultur»

26



erschienen und heißt «Massenpsychologie und Ichanalyse». Hier erklärt
Freud mit unmißverständlicher Deutlichkeit, daß es eine urkommunistische

Gesellschaft gab, in welcher der Todestrieb schwieg. Freud
unterzieht diese Gesellschaft einer gründlichen Analyse und nennt ihre
seelische Gestalt eine Masse, worunter er nicht nur die zufälligen
Menschenansammlungen versteht, sondern auch jene hierarchisch
geordnete Gemeinschaft, wie wir sie im Heer und der Kirche finden.
O. Pfister hat diese lefetere dann Hochmasse genannt, im Unterschied zur
Tiefmasse.

Nach Freud bilden auch die Urkommunisten eine geordnete Masse,
also eine Hochmasse. Und von einer solchen behauptet er nun wie Lenin,
daß innerhalb ihres Bereiches die Aggressivität keine Nahrung finde.
Er schreibt:

«In einer kürzlich veröffentlichten Schrift .Jenseits des Lustprinzips' habe ich
versucht, die Polarität von Lieben und Hassen mit einem angenommenen Gegensafe von
Lebens- und Todestrieben zu verknüpfen und die Sexualtriebe als die reinsten
Vertreter der ersteren, der Lebenstriebe, hinzustellen.

Aber all diese Intoleranz schwindet, zeitweilig oder dauernd durch die Massenbildung

und in der Masse. Solange die Massenbildung anhält oder soweit sie reicht,
benehmen sich die Individuen, als wären sie gleichförmig, dulden sie die Eigenart des
andern, stellen sich ihm gleich und verspüren kein Gefühl der Abstoßung gegen ihn.»
(Seite 62.)

Freud ist es nicht entgangen, daß die Massenbildung erleichtert wird,
wenn kein Privateigentum besteht; so schreibt er von der sogenannten
Urhorde:

«Es kamen gar keine andern Impulse zustande als kollektive, es gab nur einen
Gemeinwillen. Die Vorstellung wagte es nicht, sich in Willen umzusehen, wenn sie
sich nicht durch die Wahrnehmung ihrer allgemeinen Verbreitung gestärkt fand. Diese
Schwäche der Vorstellung findet ihre Erklärung in der Stärke der allen gemeinsamen
Gefühlsbindung, aber die Gleichartigkeit der Lebensumstände und das Fehlen eines
privaten Eigentums kommen hinzu, um die Gleichförmigkeit der seelischen Akte bei
den Einzelnen zu bestimmen.» (Seite 102.)

Mit diesen Worten hat Freud alle Bedingungen genannt, die auch
nach Lenin zur Austilgung des Aggressionstriebes erforderlich sind:
Klassenlosigkeit und soziale Erziehung (vgl. Lenin: «Revolution und
Staat»). Wie kann aber die soziale Erziehung geleistet werden? Um
dieser Frage willen hat Freud sein Buch geschrieben. Erstaunlicherweise
gibt er die gleiche Antwort, die einige Jahre später vom Stalinismus
entwickelt wurde! Freud kommt nämlich zur Erkenntnis, daß die
Überwindung des Aggressionstriebes den Mitgliedern einer klassenlosen
Gesellschaft um so besser gelingt, je mehr sie innerlich an einen Führer
gebunden sind. Wenn der Einzelne sein Ideal in einem väterlichen
Staatsoberhaupt erkennt, so kommt in der Hochmasse eine Identifizierung

zustande, die jede Feindseligkeit unter den Genossen überbrückt
oder überhaupt nicht aufkommen läßt. Das Schicksal einer ur- oder spät»

27



kommunistischen Gesellschaft steht und fällt also auch nach Freud damit,
ob der Landesvater ein wahrer Führer und Friedensfreund oder ein
Verführer und Eroberer ist.

Nun gehört es aber zu den Erwartungen der Marxisten, daß dank
gesteigerter Produktion, Klassenlosigkeit und sozialer Erziehung der
Tag kommen wird, an dem jede Bindung an eine Autorität überflüssig
sein wird. Weder eine weltliche noch eine göttliche Vatergestalt soll in
der zweiten Phase der Revolution, im eigentlichen «Kommunismus»,
darüber wachen und Gewähr dafür bieten, daß die Menschen sich
vertragen. Sowohl der Staat als auch die Kirche werden «absterben», wie
sich die dialektischen Materialisten ausdrücken. Alle Menschen werden
sich als Genossen fühlen, obwohl es auch keine Partei mehr geben wird.
Aus freien Stücken werden alle Werktätigen eine Welteidgenossenschaft
bilden.

Ob diese Harmonie möglich ist, wenn keine Verkörperung des Ich-
Ideals eines jeden Genossen in der Gestalt des Landesvaters, Führers und
Lehrers mehr besteht, darüber finden wir in der massenpsychologischen
Abhandlung von Freud keinen Hinweis. Die marxistische Behauptung,
daß dank der «sozialistischen» Erziehung eines Tages einzig die Autorität

des autonomen Gewissens eines Bürgers genügt, um Wohlstand und
Frieden zu erhalten und zu mehren, ist geschichtlich noch nicht erwiesen.
Höchstens am Beispiel der Schweizerischen Eidgenossenschaft wird es
ersichtlich, daß Bewahrung vor Krieg und Not auch ohne Diktatur und
bei einer ausgedehnten Privatwirtschaft und einem stark entwickelten
Genossenschaftswesen möglich ist. Nur wollen wir nicht vergessen, daß
wir Schweizer seit hundert Jahren mehr Glück als Verstand haben.

Daher ist die marxistische Erwartung vorderhand noch ein Glaube,
der in vielem an die christliche Eschatologie erinnert. Auch der religiöse
Sozialist hofft auf ein Reich, in dem es keinen Staat und keine Kirche
mehr geben wird. Denn der Mensch wird sich so weit vervollkommnet
haben, daß er in Frieden und Freiheit einträchtig das Brot mit seinem
Bruder teilt. Leonhard Ragaz hat der Geschichte ein Ziel gegeben, an
welchem der Unterschied zwischen Atheismus und Theismus dahinfallen
wird. Denn er prägte in seinem geschichtsphilosophischen Buch «Die
Geschichte der Sache Christi» den Safe: «Das Reich Gottes ist die
Menschwerdung Gottes!» Weil aber die Marxisten als Fernziel das sittlich gleiche
Menschen-Ideal anstreben wie die Christen, stimmt ihre Erwartung der
lefeten Dinge mit der christlichen Reichshoffnung nahezu überein. Der
Unterschied besteht nur darin, daß der Mensch der Zukunft für die
Christen ein Mensch gewordener Gott ist, während er für die Marxisten
in gewissem Sinne ein Gott gewordener Mensch ist, denn für sie ist Gott
zwar keine waltende Wirklichkeit, wohl aber ein sittlicher Maßstab,
schrieb doch- Lenin in «Staat und Revolution», daß die Menschen sich
nach und nach gewöhnen werden, nach den Regeln zu leben, die «seit
Jahrtausenden gepredigt» worden sind. Franz Keller.

28


	Freud und Marx als Moralphilosophen

