Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 1

Artikel: Freud und Marx als Moralphilosophen
Autor: Keller, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139486

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freud und Marx als Moralphilosophen |

Sigmund Freud und Karl Marx sind die beiden Philosophen, die das
Denken des 20. Jahrhunderts am stirksten revolutioniert haben. Aufler
der Psychoanalyse und dem Marxismus gibt es keine Lehre, die so haufig
diskutiert worczan wire, die so sehr umstritten ist und trogdem ihre auf~
wiihlende und unterwiihlende Wirkung auf immer breitere Kreise aus~
iibt. Der Marxismus beherrscht heute das Denken fast der ganzen &st~
lichen Welthilfte, und die Psychoanalyse hat Amerika erobert. An-
gesichts dieser geographischen Verteilung der beiden Lehren kdnnte man
denken, daf diese sich ebenso gegensétslich zueinander verhalten wie die
Politik von Ost und West, wie Kommunismus und Kapitalismus. For~
schen wir aber nach den Quellen, studieren wir namentlich die Werke
Freuds, so kommen wir zur Erkenntnis, daf nicht die Meister, sondern
ihre Schiiler dazu beigetragen haben, dal Marxisten und Psychoanaly-
tiker sich heute meistens verstindnislos oder gar feindlich gegeniiber-
stehen. Es liegt nicht an Freud, wenn es heute in Amerika Fabriken gibt,
die Psychoanalytiker anstellen, um alle jene Arbeiter untersuchen zu
lassen, die zum Marxismus neigen. Es ist nicht Freud, sondern es sind
seine amerikanischen Schiiler, weldhe die revolutionire Politik als Aus~
druck eines neurotischen Vaterkomplexes deuten.

Im Ansats und auf einer weiten Strecke des geistigen Weges sind
sich Marx und Freud nahe verwandt. Beiden ist vor allem der Naturalis-~
mus des 19. Jahrhunderts gemein, beide sind Atheisten! Nur lafit sich
bei Marx ein stirkerer Affekt gegen die Religion feststellen als bei Freud.
Wihrend dieser das religitse Gefithl mit Vorsicht analysiert und iiber
seine leten Quellen nichts auszusagen wagt, leugnet der dialektische
Materialismus der Marxisten ein metaphysisches Wesen oft mit geradezu
dogmatischer Entschiedenheit. Man kann die Verschiedenheit des anti~
religidsen Affektes bei Marx und Freud unschwer aus der historischen
Lage erkliren, in der sich die beiden Gelehrten befanden. Marx fithlte
sich beengt und umstrickt von den {ippig wuchernden Systemen des
deutschen Idealismus, von den philosophischen Konstruktionen eines
Fichte, Schelling und Hegel, dem er noch zu Fiiflen safl. Er lebte ferner
unter dem Druck einer Staatsautoritit, welche einen orthodoxen Prote~
stantismus in den Dienst einer reaktioniren Politik stellte, so dafl wir
die Empdrung von Marx gegen die Religion verstehen kdnnen. Freud
schrieb sein religionsphilosophisches Werk «Die Zukunft einer Hlusion»
erst in den zwanziger Jahren des 20. Jahrhunderts, in einer Zeit also,
in der der Gedanke der Toleranz, das Recht auf Meinungs~ und Glau~
bensfreiheit schon viel weiter gedichen waren. Daher die gréflere Ab-
geklartheit und Zuriikhaltung in der metaphysischen Frage bei Freud.
Dieser konnte sich sogar mit seinem theologischen Freund und Schiiler,
Pfarrer Oskar Pfister in Ziirich, dahin einigen, daf} die Psychoanalyse

18



nur imstande sei, die Religion des «gemeinen Manness naturalistisch zu
erkldren, aber die letiten Fragen offen lassen miisse. So fafite Freud in
seinem kulturphilosophischen Werk «Das Unbehagen in der Kulturs
seine Einstellung in der religisen Frage folgendermaflen zusammen:

<In meiner Schrift ,Die Zukunft einer Illusion’ handelte es sich weit weniger um
die tiefsten Quellen des religidsen Gefiihls als vielmehr um das, was der gemeine
Mann unter seiner Religion versteht, um das System von Lehren und Verheiflungen,
das ihm einerseits die Ritsel dieser Welt mit beneidenswerter Vollstindigkeit aufklart,
anderseits ithm zusichert, dal eine sorgsame Vorsehung iiber sein Leben wachen und
etwaige Versagungen in einer jenseitigen Existenz gutmachen wird. Diese Vorsehung
kann der gemeine Mann sich nicht anders als in Person eines groflartig erhShten Vaters
vorstellen. Nur ein solcher kann die Bediirfnisse des Menschenkindes kennen, durch
seine Bitten erweicht, durch die Zeichen seiner Reue beschwichtigt werden.»

(«Das Unbehagen in der Kulturs>, Wien 1930, Seite 20.)

Dieses religidse Gefiithl des gemeinen Mannes fiihrt Freud wie Marx

auf die kindliche Hilflosigkeit unaufgeklirter Menschen zuriick:

<Fiir die religidsen Bediirfnisse scheint mir die Ableitung von der infantilen Hilf~
losigkeit und der durch sie geweckten Vatersehnsucht unabweisbar, zumal da sich dieses
Gefiihl nicht einfach aus dem kindlichen Leben fortseit, sondern durch die Angst vor
der Ubermacht des Schicksals dauernd erhalten wird. Ein dhnlich starkes Bediirfnis aus
der Kindheit wie das nach dem Vaterschup wiilite ich nicht anzugeben... Bis zum
Gefiihl der kindlichen Hilflosigkeit kann man den Ursprung der religiésen Einstellung
in klaren Umrissen verfolgen. Es mag noch anderes dahinter stecken, aber das ver~
hiillt einstweilen der Nebel.» (Seite 18.)

Dank der weisen Bescheidung Freuds war es mdglich, dafl sein theo~
logischer Freund und Schiiler ihm weitgehend beistimmen konnte. Oskar
Pfister hat in seinem grofien Werk «Das Christentum und die Angsts
die ganze Kirchengeschichte von Paulus bis Karl Barth als eine einzige
Krankengeschichte dargestellt. Nur Jesus ist seiner Ansicht nach von
neurotischen Ziigen frei. Aber trogdem versucht Pfister, auch die Berg-~
predigt aus der Persdnlichkeit Christi, aus ihrer Liebe und Weisheit, also
ebenfalls naturalistisch, zu deuten. Er ist aber so kritisch, daf8 er Psycho~
logie nicht mit Ontologie verwechselt und sich hiitet, das metaphysische
Problem psychologisch zu [8sen. Wir sind iiberzeugt, und unsere Ge-~
spriache mit marxistischen Denkern in Berlin und Wien, Paris und Ziirich
haben uns darin bestirkt, dafl auch immer mehr Marxisten die meta~
physische Frage nicht mehr dogmatisch entscheiden wollen, sondern wie
Freud zugeben werden: «Es mag noch anderes dahinter stecken, aber das
verhiillt einstweilen der Nebel.»

Freud und Marx sind sich aber nicht nur in der Religionsphilosophie,
sondern auch in der Gesdhichtsphilosophie verwandt. Auch Freud war
ein historischer Materialist. Und zwar war er wie Marx ein Dialektiker,
also ebenfalls ein dialektischer Materialist. Beide Philosophen fiihrten
den geschichtlichen Prozefl auf biologische und soziologische Momente
zuriick und deuteten die Kultur als Uberbau iiber eine materielle Gegen~
satslichkeit. Flir Freud bestand aber diese Dialektik vor allem in der

‘ 19



Auseinandersesung zwischen Selbsterhaltungs~ und Geschlechtstrieb. Er
zeigte, dafl der Mensch seine geschlechtlichen Bediirfnisse seit Urzeiten
immer wieder einschrinken muf}, weil er sonst seine Existenz gefihrden
wiirde. In «Totem und Tabu» legte Freud dar, dafl schon die Urhorde
Sexualverzicht leisten mufite, weil der Urvater, der das menschliche Recht
auf die Weiber besafl, sonst seinen Sshnen nach dem Leben getrachtet
‘hitte. Spiter trat an Stelle der viterlichen Gewalt das Tabu und zwang
ebenfalls zur Triebverdringung. Und heute ist es die Riicksicht auf An-
sehen und Gesdhift, auf Sitte und Kirche, was die Mensdhen davon ab-
hilt, sich sexuell auszuleben. Es ist daher nach Freud vor allem der
Selbsterhaltungstrieb einer Familie, einer Klasse, einer Nation, der den
Geschlechtstrieb in enge Bahnen zwingt. Aber gerade aus dieser Dia-~
lektik erklart sich Freud die Kultur, denn er behauptet, dafl die ver-
dringten vitalen Energien sich in geistige Krifte sublimieren. Ohne
Triebeinschrinkung wiirden nach Freud die Menschen nicht mehr kiinst~
lerisch gestalten, nicht mehr philosophieren und auch keine religisen
Symbole mehr entwickeln. Die Ideologie, mit welchem Wort Marx die
kulturellen Leistungen zusammenfafite, erwichst also auch nach Freud
wie ein Uberbau aus einer biologisch~soziologischen Dialektik. Nur legte
er dabei das Hauptgewicht auf die Gegensiglichkeit von Sexualitit und
Ich-Triebe (wie er den Selbsterhaltungstrieb nannte), wihrend Marx nun
vor allem auf die Gegensiglichkeit aufmerksam wurde, die zwischen dem
Ich~Trieb einer ausbeutenden Klasse und dem Ich~Trieb einer ausgebeu-
teten Klasse besteht. Nach Marx ist es der Klassenkampf, der die Ge-~
schichte vorwirts bewegt. Und die Ideologie ist ein Uberbau, der sich
iiber die Dialektik zwischen zwei Ich~Trieben erhebt. Trodem miissen
beide Lehren als dialektischer Materialismus bezeichnet werden, denn
fiir beide stehen vitale Triebe am Anfang jeder Entwicklung. Der Klassen-~
kampf beruht auf dem Willen zum Leben, zur Entfaltung und Erhaltung
des Einzelnen und der Klasse, der dieser angehdrt. Und die Dialektik
zwischen Sexualitdt und Ich~Trieb ist ebenfalls eine vitale, eine biologische
und Skonomische Auseinandersetung.

Sowohl fiir Marx als auch fiir Freud besteht das «Sein vor dem
Bewuftseins. Es wird damit die Behauptung ausgesprochen, dafl nicht
nur das Klassenbewufitsein, sondern iiberhaupt jedes menschliche Be-
wuBtsein auf materieller Grundlage ruht. Nicht g&ttliche Ideen, sondern
vitale Notwendigkeiten bewegen die Geschichte und gestalten das Fiihlen,
Denken und Wollen der Menschen. Der Marxismus will alle seelischen
Erscheinungen biologisch und soziologisch erkliren. Derselben Methode
bedient sich auch Freud. Wenn er aber die Kindheitserlebnisse und das
Gesdhlechtsleben stirker beachtete als die 8konomischen Verhiltnisse der
verschiedenen Klassen, war nicht die Methode schuld, sondern das Be-~
obachtungsfeld. Freud und Marx unterscheiden sich nicht durch die Me-~
thode, sondern durch die Ergebnisse. Freud hat die Ideologie und Cha-~
rakterologie der Individuen, Klassen und Rassen vor allem auf die Dia~

20




lektik von Sexual~ und Ich~Trieb zuriickgefiihrt, wihrend sie fir Marx
vorwiegend aus den Bediirfnissen des Klassenkampfes hervorgehen.

Aber auch Marx hat sich der Einsicht nicht verschlossen, dafl nament-
lich die Religion auch individuellen N&ten entspringt. Kindliche Hilf-
losigkeit gegeniiber der Natur findet sich in der frithen Geschichte in
jeder Klasse. Und auch innerhalb der gleichen Schicht werden nicht alle
Charakterziige und Ideen in gleicher Weise geprigt. Es gibt in jeder
Klasse die verschiedensten seelischen Typen und geistigen Anschauungen.
Aber der historische Materialismus, also die marxistische Geschichts~
philosophie, kann nachweisen, dafl das Schicksal einer Klasse letstlich
doch nicht von diesen verschiedenen Konstitutionen abhingig ist, son-
dern durch dkonomische Verhiltnisse zu erkliren ist, wobei aber der
Marxismus einriumt, dafl eine Charakterologie und Ideologie, die ein-
mal aus einer materiellen Dialektik hervorgegangen sind, unverhiltnis-
miBig beharrlich sein kdnnen, so daf} sie sich gegen die inzwischen ver-
inderten Interessen der betreffenden Klasse auswirken. So kann zum
Beispiel das Versagen der marxistischen Krifte nach dem ersten Welt~
krieg in Deutschland nicht auf das Fehlen einer revolutiondren Situation
zuriickgefiihrt werden, sondern mufl aus der unterwiirfigen Ideologie
erklirt werden, zu welcher die Deutschen schon vor Luther erzogen
worden sind. Der marxistische Historiker Franz Mehring hat gesagt,
daf die feudale Ideologie des Mittelalters zu einer Art «Instinkt> ge~
worden sei, so dall weder Luther noch die liberalen Revolutionire im
19. Jahrhundert in Deutschland imstande waren, das Fiirstenjoch abzu-~
- werfen. In England und Frankreich ist dies sowohl den religidsen als auch
den politischen Kriften schon im 17. und 18. Jahrhundert immer wieder
mehr oder weniger gelungen. Der historische Materialismus bringt diese
Erfolge mit der ilteren und gréfleren Stidtekultur zusammen, die von
den Seefahrernationen dank ihrem Handel und Wandel hervorgebracht
worden war. |

Trosdem hat Marx historisch immer wieder auf den Skonomischen
Unterbau einer Ideclogie und Charakterologie hinweisen kdnnen. Ein
religises Dogma verliert seine Massenwirkung, wenn es vom Spiefi-
biirger zu grofie Opfer an Geld und Gut verlangt. Die Masse wendet
sich von Didchtern und Sehern ab, wenn diese ihr zu ernsthaft ins Ge-
wissen reden. Das Volk folgt auf die Dauer nur solchen Parolen, die
ihm einen materiellen Vorteil versprechen oder die seine materiellen
Sorgen betduben (Religion als Opium fiir das Volk). |

Warum hat Freud die Skonomischen Ursachen der Charakter~ und
Kulturentwidklung zuwenig beachtet und die sexuelle Dialektik in ihrer
geschichtlichen Wirkung iiberschitst, wihrend Marx auf die gewaltige
po-li;i‘sche und kulturelle Bedeutung der Klassenkimpfe aufmerksam
wurde? '

Die Erklirung kann am besten mit Hilfe gerade des historischen
Materialismus gegeben werden und soll uns daher nicht nur die Denk-

21



weise von Freud, sondern auch die marxistische Geschichtsphilosophie
ndherbringen: Freud und Marx sind zu verschiedenen Ergebnissen ge-~
kommen, weil sie nicht mit den gleichen Klassen in Berithrung gestanden
sind. Obwohl Marx nicht aus dem Proletariat stammte, lernte er doch im
Laufe seines Lebens vor allem die N&te dieser Klasse kennen. Er war
Zeuge der wachsenden Zahl, aber auch der wachsenden Not der Lohn~
arbeiter und kam daher zur Erkenntnis, dafl die Entwicklung der tech~
nischen Produktivkrafte immer wieder neue Klassen hervorbringt, denen
aber der Weg zur vollen Teilnahme am Sozialprodukt von der ilteren
Klasse versperrt wird, so dafl die neue Klasse nur durch Kampf zu threm
Rechte kommt. Marx hat erkannt, dafl nicht nur die Arbeiter, sondern
auch die Biirger in erster Linie aus Skonomischen Griinden Politik treiben,
daf also die Revolutionen des Liberalismus genau so im Dienste von
Klasseninteressen standen wie die Kriege der Bauern und die Revolten
der Arbeiter. Wenn das Birgertum in seiner historischen Stunde nach
Gewerbe~ und Gedankenfreiheit, nach Gleichberechtigung aller Manner
vor dem Richter und im Wahlkampf rief, so lieB es sich von der Hoffnung
leiten, daB es in der Freiheit seinen Wohlstand mehren kann. Denn nicht
nur die Abschaffung der Zunftschranken, sondern auch die Herrschaft
der Mehrheit schufen dem tlichtigen Unternehmer und Handwerker beim
damaligen Stand der Technik freie Bahn. Heute, im 20. Jahrhundert,
verlangt die Technik eine so grofle Zahl von Arbeitern, dafl deren Par-
teien im Wahlkampf bessere Aussichten haben. Wenn sich das Biirger-
tum gegen einen Arbeitersieg sichern will, bleibt ihm meistens nur noch
die faschistische Gewaltlssung: die Diktatur des Mittelstandes und der
Oberschicht! |

Marx hat ferner erkannt, dafl nicht nur das Gesets, sondern auch die
Sitte, der Glaube und die Kunst im Dienst einer Klasse stehen, indem
sowohl die Vertreter der aristokratischen Ordnung als auch die Demo-
kraten sich auf die g&ttlichen Gebote berufen und ihren Kiinstlern den
Auftrag geben, Bildwerke und Dramen zur Idealisierung der herrschen~
den Klasse zu schaffen. Man denke an die Fiirstenportrite und Helden-
geschichten des Barocks sowie an die idyllische Kunst des biirgerlichen
Realismus.

Marx empfing die Eingebung zu seiner Geschichtsauffassung also
durch die Beriihrung mit dem Proletariat. Freud aber lernte in seiner
arztlichen Sprechstunde vor allem den biirgerlichen Menschen kennen.
Dieser hat ganz andere Sorgen als der Proletarier. Wihrend der Arbeiter
fragt: Habe ich morgen noch Brot? — lautet die bange Frage des Unter-
nehmers, Handwerkers und Bauern: Habe ich morgen noch Kredit? Und
zwar geht es thm um Kredit im doppelten Sinne des Wortes. Er muf}
einmal Bankkredit haben, um weiter wirtschaften und aufbauen zu kén~
nen. Er braucht aber auch moralischen Kredit. Nur wenn sein Haus
einen guten Ruf hat, kann er auf Kunden und gute Mitarbeiter zihlen.
Dieses Ansehen gewinnt nun aber der Biirger nicht nur durch berufliche

22



Tichtigkeit, sondern auch durch einen tugendhaften Wandel. Im ver-
gangenen Jahrhundert lebten die meisten Kaufleute und Handwerker
in Kleinstidten und waren Kleinbiirger. In der Kleinstadt lernen sich
aber die Menschen sehr genau kennen, so daf sich die Erfahrungsregel
ergibt, daBl ein Mensch, der in sittlicher Hinsicht ausschweift, auch im
Beruf schneller versagt. Dort, wo die Familie eine Arbeitsgemeinschaft
darstellt, wie beim Bauern und Kleingewerbetreibenden, wirkt sich der
hiusliche Unfriede unmittelbar auf die Produktivitit der gemeinsamen
Wirtschaft, bezichungsweise Firma, aus. Aber auch dort, wo die Frauen
und Kinder nicht mitarbeiten, kann die Arbeitskraft und Zuverlassigkeit
des Erndhrers leiden, wenn er mit den Seinen in Streit lebt. Zwietracht
aber entsteht um so eher, je mehr der Familienvorstand Wein, Weib
und Gesang iiber Gebiihr schitst. Die kleinbiirgerliche Welt stellt daher
den Sats auf: Unsittlichkeit Iohnt sich nicht. Und weil in der Kleinstadt
alle aufeinander angewiesen sind, sei es durch Schwigerschaft, Kund-~
schaft oder Teilhaberschaft, wacht jeder iiber den sittlichen Wandel des
andern. Am meisten tun sich die Klatschbasen hervor, wobei aufler der
erwihnten Selbstsucht auch Rache und Neid eine Rolle spielen. Man
neidet sich den Wohlstand, aber auch die ausschweifenden Geniisse, so
dal das Verdammungsurteil {iber einen ehebrecherischen Biirger aus
doppeltem Neid erwéchst. Aber auch der Nachrichtendienst der Banken
und Kaufleute beobachtet die Seitenspriinge und ~wege der Kunden und
Teilhaber aufs griindlichste.

Wenn eine solche Biirgerschaft die strengen Grundsitie der Bibel
zwar nicht befolgt, aber als Mafistab ihrer Handlungen anerkennt, so
liegt nach dem Gesagten nicht nur Gottesfurcht, sondern auch die Riick~
sicht auf Familie, Firma und Klasse der Sittlichkeit zugrunde.

Wenn im Grofibiirgertum die Anschauungen auch freier werden,
weil Dividenden auch an Lebeminner entrichtet werden, so lebt doch
auch in diesen Familien noch eine Erinnerung an die Grundsite der
kleinbiirgerlichen Vorfahren. Daher stand denn Freud auch bei seinen
wohlhabenden Patienten ganz unter dem Eindruck, daf} sie durch strenge
Gebote, die sie in der Kinderstube gelernt haben, in ihrer sexuellen
Triebhaftigkeit schmerzlich eingeschrinkt sind. Er fand heraus, dafl auch
dort, wo der Verstand eines erwachsenen Patienten einen Seitensprung
nicht als besonders kreditschidigend erachten muf}, trogdem heftige Ge-~
wissensbisse auftreten kdnnen, weil das in der Kindheit Gelernte sich
zu einer inneren Stimme verdichtet, die auch dann spricht, wenn die Er~
innerung an das elterliche Wort oder die Befiirchtung einer elterlichen
Strafe fehlt. Er nannte diese innere Zensur das Uber-Ich. Der Zwang,
dieser Instanz zu gehorchen und somit den Forderungen der Eltern und
der biirgerlichen Gesellschaft Geniige zu tun, lief die Patienten von
Freud nie los, so daf der grofie Seelenarzt die sittlichen Gesetse der Ge~
sellschaft, in der er lebte, als den Inbegriff der Realitit empfand. Denn

23



er bezeichnete die Notwendigkeit der Anpassung an die Gesellschaft als
das «Realititsprinzips. |

Wir erkennen die Tragik der Konflikte, deren Freud tiglich ansichtig
wurde, daran, dal Freud nicht die Wiinsche des Einzelnen, sondern die
Forderungen der Umwelt als Realitit erlebte. Die Erfiillung der persén~
lichen Wiinsche erschien ihm offenbar als nicht realisierbar, weshalb er
denn auch das Gegenteil vom Realititsprinzip im Lustprinzip sah. Es gab
fiir die Patienten von Freud nur eine Lust zu, aber nicht eine Lust an
etwas. Weil erfiillte Lust in ihrem Leben bis jeit fehlte, setste er das
Lebensprinzip, das diese Lust suchte, in Gegensats zum Realititsprinzip.
Mit der Terminologie von Freud ist schon der ganze Inhalt der Mensch-
heitsproblematik, der er tiglich beiwohnte, aufgerollt. Freud lebte in
einer Gesellschaft, in der die Realitit lustlos geworden ist, in der das,
was Lust bereiten wiirde, nicht erlaubt ist, so dafl die Menschen nerven-
krank werden. Seine Patienten stammten aus einer Schicht, in der weniger
aus Liebe als aus Berechnung geheiratet wurde, in der man erst spit
heiraten konnte, weil zuerst ein Studium absolviert und eine Karriere
gemadht werden mufite, und in der es viele verwShnte Junggesellen gab,
80 d(:iaﬁ die Zahl der unverstandenen alten Jungfern entsprechend groff
wurde.

Freud war an diese Tragik offenbar so gewdhnt, dafl er gar nicht auf
die Frage kam, ob es denn nicht andere Verhiltnisse gibt oder geben
kdnnte, in denen die Realitit, also die Forderungen der Gesellschaft,
weniger lustlos wire. Er nahm die biirgerliche Welt als unabinderlich
hin und urteilte daher iiber die Zukunftsmdglichkeiten der Menschheit
ziemlich resigniert. Hitte er sich aber in den historischen Materialismus
von Marx, Engels und Lenin vertieft, so hitte er einen Schliissel gefun-
den, der ihm in Vergangenheit und Zukunft gesellschaftliche Zustinde
erschlossen hitte, in denen zwischen Lust~ und Realititsprinzip nicht
diese tragische Kluft besteht. Denn es gab Klassen und Zeiten, und es
ist nach marxistischer Ansicht eine Zukunft mdglich, in der die Sexualitit
weniger stark und weniger hiufig verdringt werden mufl.

Freud hat leider diese Zusammenhinge zuwenig erforscht, weil er
sozusagen gebannt war von der moralischen Zerrissenheit seiner biirger~
lichen Umwelt. Seine Patienten waren zwar aus gesellschaftlichen Griin~
den ebenfalls gezwungen, einen tugendhaften Wandel zu fithren. Aber
das Beispiel der feudalen und grofibiirgerlichen Oberschicht madhte sie
unsicher. Auch das hemmungslose Triebleben der grofistidtischen Unter-
welt, der Dirnen und Lumpenproletarier erschiitterte ihr Ich-Ideal. So
lebten sie denn in stindigen Versuchungen und Anfechtungen, wurden
aber zugleich von Gewissensbissen gequilt, bis sie schliefilich den ganzen
Konflikt verdringten; Freud hat aber entdeckt, dafl nicht jeder Mensch
seine inneren Kampfe ungestraft verdringt. Disponierte Naturen, Leute,
die in sich gekehrt sind und zu seelischen Spaltungen neigen, werden
nicht fertig mit dem Konflikt und miissen erleben, dafl er in verinderter

24



Gestalt weiterbesteht, nimlich als Zwangs~, Angst~ oder Organneurose.
Das ist die grofle Entdeckung von Freud! Er hat nur zu wenig beachtet,
dafl sie nur in einer Gesellschaft gemacht werden kann, die in Gestalt
eines von kleinbiirgerlichen Vorfahren gebildeten Uber-Ich einen sehr
strengen sittlichen Maflstab aufrichtet, zugleich aber den Menschen nicht
erlaubt, frih zu heiraten, wobei sie sie zudem noch zu einer Geldheirat
ndtigt, die von vorneherein keine echten Licbesgefithle zur Entfaltung
kommen la8}¢. ’
Hitte Freud in einer andern Zeit gelebt, oder hitte er sich auch nur
tiefer in die Gedankenginge der Marxisten eingearbeitet, so hitte er
nicht nur das biirgerliche «Realititsprinzip» als relativ erkannt, sondern
er hitte auch noch eine andere Entdeckung nicht verabsolutiert, namlich
den Todestrieb. Nur weil Freud nicht erkannt hat, dafl alle Kriege und
Revolutionen aus dem Kampf von Klassen zu erkliren sind, sei es, daf}
die herrschenden Klassen verschiedener Linder um den Sieg streiten,
sei es, daf die verschiedenen Klassen gegenseitig einander bedringen,
stellte er die Behauptung auf, dafl der Zerstdrungstrieb zum dauernden
Bestand der menschlichen Natur gehdrt. Immerhin hat Freud nicht ge-~
wagt, die Revolution und den Krieg als eine Massenneurose zu deuten,
wie dies heute von seinen Schiilern in Amerika und Westeuropa unbe-~
denklich versucht wird. Er hat sogar vor diesem Versuch ausdriicklich
gewarnt und die uniiberwindlichen Schwierigkeiten eines solchen Unter~
nehmens in seinem Buch «Unbehagen in der Kultur» deutlich aufgezeigt.
Aber trodem haben ein W. Reich in «Massenpsychologie des Faschis~
mus» und ein E. Fromm in «Die Furcht vor der Freiheit» den faschisti-
schen Imperialismus auf sadistische und masochistische Fehlentwicklungen
des Kleinbiirgertums zuriickfithren wollen und dabei sowohl die Lehre
Freuds als auch jene von Marx entstellt. Und trogdem gab es Freud-
Schiiler, die in der revolutioniren Gesinnung eines Menschen vor allem
eine ungestillte Eifersucht auf den persénlichen Vater sehen wollten, die
die Emanzipation der Frauen auf einen sogenannten «Penisneid» zuriick-
fihren und im JudenhaB sogar den Neid auf die gréfiere Wollust be~
schnittener Manner entdecken wollten. Freud hat von solchen Schiilern
erklart, daf «sie vergessen, daf} es sich doch nur um Analogien handelt,
und dafl es nicht nur bei Menschen, sondern auch bei Begriffen gefihr-
lich ist, sie aus der Sphire zu reiflen, in der sie entstanden sinds.
- Freud hat den Aggressionstrieb nicht als eine Kollektivneurose,
sondern als einen Charakterzug des normalen Menschen verstanden.
Nur hat er nicht erkannt, daf} dieser Trieb seine Geschichte hat und aufs
engste mit der Klassendialektik zusammenhingt, wie dies von Friedrich
Engels in seinem epochemachenden Werk iiber den <«Ursprung der
Familie, des Eigentums und des Staates» gezeigt wurde. So kommt es
denn, daf Freud die Hoffnungen der Marxisten auf einen ewigen Frieden
nicht teilen kann. Er schrieb in «Unbehagen in der Kulturs, Seite $2:
«Die Kommunisten glauben den Weg zur Erlésung vom Ubel gefunden

25



zu haben. Der Mensch ist eindeutig gut, seinem Nichsten wohlgesinnt,
aber die Einrichtung des privaten Eigentums hat seine Natur verdorben.
Besits an privaten Giitern gibt dem einen die Macht und damit die Ver~
suchung, den nichsten zu mifhandeln; der vom Besits Ausgeschlossene
muf} sich in Feindseligkeit gegen den Unterdriicker auflehnen. Wenn
man das Privateigentum aufhebt, alle Giiter gemeinsam macht und alle
Menschen an deren Genufl teilnehmen lif}t, werden Ubelwollen und
Feindseligkeit unter den Menschen verschwinden. Da alle Bediirfnisse
befriedigt sind, wird keiner Grund haben, in dem andern seinen Feind
zu sehen; der notwendigen Arbeit werden sich alle bereitwillig unter~
ziehen.»

«Ich habe nichts mit der wirtschaftlichen Kritik des kommunistischen
Systems zu tuns, fihrt Freud fort, «ich kann nicht untersuchen, ob die
Abschaffung des privaten Eigentums zwedkdienlich ist. Aber seine
psychologische Vorausseung vermag ich als haltlose Illusion zu er~
kennen. Mit der Aufhebung des Privateigentums entzieht man der
menschlichen Aggressionslust eines threr Werkzeuge, gewif’ ein starkes
und gewifd nicht das stirkste. An den Unterschieden von Macht und Ein~
fluBl, welche die Aggression miflbrauchen, daran hat man nichts ge-
andert, auch an ihrem Wesen nicht.»

Freud fiigt in einer Fufinote bei: «Wer in seinen eigenen jungen
Jahren das Elend der Armut verkostet, die Gleichgiiltigkeit und den
Hochmut der Besigenden erfahren hat, sollte vor dem Verdacht geschiitst
sein, daf} er kein Verstindnis und kein Wohlwollen fiir die Bestrebungen
hat, die Besisungsgleichheit, und was sich aus ihr ableitet, zu bekampfen.
Freilich, wenn sich dieser Kampf auf die abstrakte Geredhtigkeitsforde-
rung der Gleichheit aller Menschen berufen will, liegt der Einwand zu
nahe, dafl die Natur durch die hchst ungleichmaBige kdrperliche Aus~
stattung und geistige Begabung der Einzelnen Ungerechtigkeiten ein~
gesetst hat, gegen die es keine Abhilfe gibt.»

Wir deuteten an, dafl Freud nicht erkannt habe, dafl der Aggressions~
trieb eine Geschichte hat. Dieser fehlte nimlich noch zu jener prihi-
storischen Zeit, in der die Menschen in einer urkommunistischen Giiter~
gemeinschaft lebten und auch gesundheitlich und geistig voneinander
wenig verschieden waren. Der ZerstSrungstrieb und mit ihm auch Krank~
heit und Entartung entstanden erst, als die vorgeschichtlichen Stimme
durch Nadhbarstimme bedringt wurden, weil diese infolge ihrer Ver-
mehrung oder wegen Naturkatastrophen neue Weideplite suchen
mufiten. Der Kampf der Klassen hob sogar erst an, als die Felder in
Privateigentum iibergingen und zu ihrer Bewirtschaftung Kriegsgefan-
gene und verschuldete Biirger angestellt wurden. Damals erst wurde
der Keim zum ersten Klassenkampf, zum Sklavenaufstand gelegt.

Freud hat diese Dialektik in seinem kulturphilosophischen Buch nicht
gewiirdigt. Und doch gibt es ein Werk von ihm, in dem er diese Ein~
sicht besafl. Es ist neun Jahre vor dem «Unbehagen in der Kulturs

26



erschienen und heiflt «<Massenpsychologie und Ichanalyses. Hier erklirt
Freud mit unmifiverstindlicher Deutlichkeit, dal es eine urkommu-
nistische Gesellschaft gab, in welcher der Todestrieb schwieg. Freud
unterzieht diese Gesellschaft einer griindlichen Analyse und nennt ihre
seelische Gestalt eine Masse, worunter er nicht nur die zufilligen
Menschenansammlungen versteht, sondern auch jene hierarchisch ge~
ordnete Gemeinschaft, wie wir sie im Heer und der Kirche finden.
O. Pfister hat diese letstere dann Hochmasse genannt, im Unterschied zur
Tiefmasse.

Nach Freud bilden auch die Urkommunisten eine geordnete Masse,
also eine Hochmasse. Und von einer solchen behauptet er nun wie Lenin,
daf innerhalb ihres Bereiches die Aggressivitit keine Nahrung finde.
Er schreibt:

<In einer kiirzlich verdffentlichten Schrift ,Jenseits des Lustprinzips‘ habe ich ver-~
sucht, die Polaritit von Lieben und Hassen mit einem angenommenen Gegensas von
Lebens~ und Todestrieben zu verkniipfen und die Sexualtriebe als die reinsten Ver-~
treter der ersteren, der Lebenstriebe, hinzustellen.

Aber all diese Intoleranz schwindet, zeitweilig oder dauernd (1), durch die Massen~
bildung und in der Masse. Solange die Massenbildung anhilt oder soweit sie reicht,
benehmen sich die Individuen, als wiren sie gleichf8rmig, dulden sie die Eigenart des
agldern, stellen sich ihm gleich und verspiiren kein Gefiihl der Abstoflung gegen ihn.»
(Seite 62.)

Freud ist es nicht entgangen, daff die Massenbildung erleichtert wird,
wenn kein Privateigentum besteht; so schreibt er von der sogenannten

Urhorde:

<Es kamen gar keine andern Impulse zustande als kollektive, es gab nur einen
Gemeinwillen. Die Vorstellung wagte es nicht, sich in Willen umzuseten, wenn sie
sich nicht durch die Wahrnehmung ihrer allgemeinen Verbreitung gestirkt fand. Diese
Schwiche der Vorstellung findet ihre Erklirung in der Stirke der allen gemeinsamen
Gefiihlsbindung, aber die Gleichartigkeit der Lebensumstinde und das Fehlen eines
privaten Eigentums kommen hinzu, um die Gleichférmigkeit der seelischen Akte bei
den Einzelnen zu bestimmen.» (Seite 102.)

Mit diesen Worten hat Freud alle Bedingungen genannt, die auch
nach Lenin zur Austilgung des Aggressionstriebes erforderlich sind:
Klassenlosigkeit und soziale Erziehung (vgl. Lenin: «Revolution und
Staats). Wie kann aber die soziale Erzichung geleistet werden? Um
dieser Frage willen hat Freud sein Buch geschrieben. Erstaunlicherweise
gibt er die gleiche Antwort, die einige Jahre spiter vom Stalinismus
entwickelt wurde! Freud kommt nimlich zur Erkenntnis, dafl die Uber~
windung des Aggressionstriebes den Mitgliedern einer klassenlosen Ge-
sellschaft um so besser gelingt, je mehr sie innerlich an einen Fiihrer
gebunden sind. Wenn der Einzelne sein Ideal in einem viterlichen
Staatsoberhaupt erkennt, so kommt in der Hochmasse eine Identifizie~
rung zustande, die jede Feindseligkeit unter den Genossen iiberbriickt
oder iiberhaupt nicht aufkommen [af8t. Das Schicksal einer ur~ oder spit~

27



kommunistischen Gesellschaft steht und fillt also auch nach Freud damit,
ob der Landesvater ein wahrer Fithrer und Friedensfreund oder ein Ver~
fithrer und Eroberer ist.

Nun gehdrt es aber zu den Erwartungen der Marxisten, daff dank
gesteigerter Produktion, Klassenlosigkeit und sozialer Erziehung der
Tag kommen wird, an dem jede Bindung an eine Autoritit iiberfliissig
sein wird. Weder eine weltliche noch eine géttliche Vatergestalt soll in
der zweiten Phase der Revolution, im eigentlichen «Kommunismuss,
dariiber wachen und Gewihr dafiir bieten, dal die Menschen sich ver~
tragen. Sowohl der Staat als auch die Kirche werden «absterben», wie
sich die dialektischen Materialisten ausdriicken. Alle Menschen werden
sich als Genossen fithlen, obwohl es auch keine Partei mehr geben wird.
{,\ixs freien Stiicken werden alle Werktitigen eine Welteidgenossenschaft

ilden.

Ob diese Harmonie mdglich ist, wenn keine Verkdrperung des Ich~
Ideals eines jeden Genossen in der Gestalt des Landesvaters, Fithrers und
Lehrers mehr besteht, dariiber finden wir in der massenpsychologischen
Abhandlung von Freud keinen Hinweis. Die marxistische Behauptung,
dafl dank der «sozialistischen» Erzichung eines Tages einzig die Autori~
tit des autonomen Gewissens eines Biirgers geniigt, um Wohlstand und
Frieden zu erhalten und zu mehren, ist geschichtlich noch nicht erwiesen.
Hochstens am Beispiel der Schweizerischen Eidgenossenschaft wird es
ersichtlich, dafl Bewahrung vor Krieg und Not auch ohne Diktatur und
bei einer ausgedehnten Privatwirtschaft und einem stark entwickelten
Genossenschaftswesen mdglich ist. Nur wollen wir nicht vergessen, daf}
wir Schweizer seit hundert Jahren mehr Gliick als Verstand haben.

Dabher ist die marxistische Erwartung vorderhand noch ein Glaube,
_der in vielem an die dhristliche Eschatologie erinnert. Auch der religidse
Sozialist hofft auf ein Reich, in dem es keinen Staat und keine Kirche
mehr geben wird. Denn de Mensch wird sich so weit vervollkommnet
haben, daf er in Frieden und Freiheit eintrichtig das Brot mit seinem
Bruder teilt. Leonhard Ragaz hat der Gesdhichte ein Ziel gegeben, an
welchem der Unterschied zwischen Atheismus und Theismus dahinfallen
wird. Denn er prigte in seinem geschichtsphilosophischen Buch «Die
Geschichte der Sache Christi» den Sats: «Das Reich Gottes ist die Mensch~
werdung Gottes!»> Weil aber die Marxisten als Fernziel das sittlich gleiche
Menschen-Ideal anstreben wie die Christen, stimmt ihre Erwartung der
lesten Dinge mit der christlichen Reichshoffnung nahezu iiberein. Der
Unterschied besteht nur darin, dafl der Mensch der Zukunft fiir die
Christen ein Mensch gewordener Gott ist, wihrend er fiir die Marxisten
in gewissem Sinne ein Gott gewordener Mensch ist, denn fiir sie ist Gott
zwar keine waltende Wirklichkeit, wohl aber ein sittlicher Mafstab,
schrieb doch- Lenin in «Staat und Revolutions, dafl die Menschen sich
nach und nach gewdhnen werden, nach den Regeln zu leben, die «seit
Jahrtausenden gepredigt> worden sind. Franz Keller.

28



	Freud und Marx als Moralphilosophen

