
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 1

Artikel: Die Gegenrevolution, ihr Glanz und ihre Füsse

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139484

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139484
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Notwendigkeit, wobei auch hier wieder die Kosten nicht den betroffenen
Gegenden selber allein überbürdet werden können. Gerade wenn wir
wichtige moralische Volkskräfte bei der Bergbevölkerung gefunden
haben, drängt sich aber noch etwas auf: eine planmäßige Arbeitsbeschaffung,

eine Verlegung geeigneter Erwerbszweige in Gegenden, bei denen
die ausreichende Arbeit entweder überhaupt fehlt, oder die auf das trügerische

Phantom der Fremdenindustrie angewiesen sind.
Die Erhaltung der moralischen Kräfte im Volk zählt mehr als die

Kosten. Auch die Sicherung von Menschenleben zählt mehr. Diese freilich

wird man niemals ganz und unter allen Umständen herstellen können.
In der Gewalt der Natur liegt auch die Elementarkraft des Todes
beschlossen. Aber gerade darum sind uns ja Natur und Tod in den Weg
gestellt, daß an ihnen die geistigen Kräfte der Menschen wachsen. Und
gerade darum hat uns vielleicht auch der große Tod in jener
Katastrophennacht eine Botschaft gesendet. Wollten wir doch auf sie hören!
Und wollten wir doch, gerade wenn wir erkennen, wie sehr der Klassengeist

dieser Zeit, wie sehr die Hysterie der Gegenwart, wie sehr das
Gelddenken die moralischen Kräfte der Zähigkeit, der spontanen
Hilfsbereitschaft und die Kraft des Glaubens an die Gnade Gottes zersetjen,
über den in der Stille unseres Volkes noch vorhandenen Kräften wachen!
Wenn wir unsere Dörfer mit ihren Lücken wiedersehen werden, wenn
wir vielleicht auch manches bekannte Gesicht nicht mehr sehen werden,
dann soll uns diese Trauer an die Größe der uns gestellten Aufgabe
mahnen, denn moralische Kräfte wollen nicht mit Worten gepriesen,
wollen nicht sentimental verherrlicht werden, sondern wollen in der
Auseinandersetzung mit den Geistern der Zeit gehütet, gefördert, gelebt
werden. Wollten wir uns dazu, zu großzügigen Taten, zum echten
Behaupten der stillen Kräfte aufrufen lassen, dann könnte wohl auch dieses
plö&liche Sterben, dieses große Leid in unsern Bergkantonen Früchte
tragen. Bruno Balscheit.

Die Gegenrevolution, ihr Glanz und ihre Füße

Fast so fern wie die Zeiten der Minnesänger und Ritterkämpfe sind
uns heute jene Zeiten gerückt, da die Worte «Revolution» und «Freiheit»
in den Seelen, den jungen zumal, ein Echo weckten, das wie ein Sturm
durch die Bergwälder sang, die Zeiten, da das Wort «Rebell» etwa ein
Ehrenname und ein Traum aller derer war, die wohl das Klirren ihrer
Ketten hörten, sie selber aber nicht mehr zu sprengen vermochten. Meist
ist uns das Entschwinden jener Zeiten noch nicht bis ins klare Bewußtsein
gedrungen.

Seit 1918 etwa hat unsere Welt keine Revolution mehr erlebt. Sie
hat zwar noch diesen Namen für Erscheinungen verwendet, die ihn nie-



mais verdienten, für die Theatercoups pervertierter Kleinbürger im
schwarzen oder braunen Hemd und für die durch Polizeikaders ausgelösten

osteuropäischen Machtübernahmen, die dann von den verschiedenen

Seiten alle mit dem revolutionären Namen getarnt wurden. Aber
echte Revolutionen, bei denen im einmaligen Geschehen ein Allgemeingültiges

in Erscheinung trat, bei denen das namenlose Elend der namenlosen

Unterdrückten sich seiner selbst und der in ihm liegenden ethischen
Kraft bewußt ward, echte Revolutionen, bei denen immer eine Ernte
eingebracht wird, die unter Sturm und Druck im namenlosen Dunkel gereift
ist, hat es nun schon lange nicht mehr gegeben.

Der europäische Geist aber ist in besonderer Weise von der
Wirklichkeit echter Revolutionen abhängig. Im 16., 18. und 19. Jahrhundert
sind für diesen Geist die Revolutionen Geburtshelfer und Lehrmeister
zugleich gewesen. Ihnen verdanken die europäischen Nationalstaaten,
die liberalistische Wirtschaft, die Emanzipation der Wissenschaften und
die politische Demokratie ihr Dasein. Diese legitimen Zeugen
europäischen Geistes sind eigentlich alle Revolutionskinder. Wenn irgendwo
auf der Welt, so muß darum für das, was man gemeinhin die
europäische Geistigkeit nennt, das Versiegen des revolutionären Stromes von
weittragender Bedeutung sein.

Den Gründen für dieses Versiegen nachzugehen, diesem ganzen
Geflecht von technischen, politischen und geistesgeschichtlichen Gründen
nachzuspüren, muß wohl späteren Zeiten, die den nötigen Abstand
besifeen werden, vorbehalten bleiben. Wir als an diesem Prozeß mitbeteiligte
Zeitgenossen können zunächst nur die Tatsache als solche feststellen.

Wenn der revolutionäre Strom versiegt, so liegt in dieser Tatsache
noch eine weitere beschlossen. Wir bemerken dann, daß sofort ein
anderer Strom da ist, breit und sicher, als wäre er seit Ewigkeiten
dagewesen. Das ist das dickflüssige, trübe Wasser der Gegenrevolution.
Und wir alle fahren auf diesem Strom, ob wir unsere Schifflein nun
einfach mit der Strömung treiben lassen, oder ob wir verzweifelt gegen
dieselbe ankämpfen. Immer aber ist es der Strom, auf dem wir uns bewegen.

Die Gegenrevolution unserer Zeit beschreitet einen besonderen Weg;
sie tut nicht alles zugleich, sondern sie hält für ihr Tun einen besonderen
Fahrplan inne. Weil die lefeten Ausläufer des revolutionären Stromes im
20. Jahrhundert soziale Revolutionen gewesen sind, darum richtet sich
die gegenwärtige Gegenrevolution zunächst gegen dieses Soziale. Die
erste Richtung, die sie einschlägt, ist die antisoziale Richtung. Wir
merken es, wenn im Verlauf der gegenwärtigen Entwicklung der Kampf
um soziale Postulate, sei es im Arbeitsrecht, sei es in der Steuergesetzgebung,

von Jahr zu Jahr härter wird. Um das Bild des Sozialstaates
zu verdrängen, um von dieser, für den Besife unbequemen Staatskonzeption

zu der seinerzeit von Lassalle treffend charakterisierten Idee des
Nachtwächterstaates zurücklenken zu können, sät die mächtige
Gegenrevolution die Lüge in die Hirne, der Sozialstaat führe automatisch zum



Totalstaat. Die Gegenrevolution richtet sich anfänglich noch nicht gegen
alle sozialen Gedanken, sie geht viel schlauer vor, sie rückt zunächst den
Staat aus der Sphäre heraus, in der solche Gedanken Geltung haben
dürften. Sie spielt auf dem Gebiete der Wirtschaft gegen den sozialen
Gedanken den liberalen — diesen ebenfalls in einer Revolution geformten
Gedanken — aus. Sie sefet — für kurze Zeit wenigstens — auf den verwaisten
Thron Gottes den Geist des «freien Unternehmertums» und distanziert
die Ziele der Wirtschaft von planmäßiger Vollbeschäftigung — und distanziert

sich selber damit recht vornehm vom Elend der Arbeitslosigkeit, das
sie nur dann vermeiden kann, wenn, gewollt oder ungewollt, Krieg oder
Kriegsgefahr die Wirtschaft in die Höhe schnellen läßt.

Die gegenwärtige Liberalisierung Europas geschieht unter diesem
dunklen Zeichen der antisozialen Gegenrevolution. Und bereits wittern
die Feldprediger dieser Bewegung Morgenluft und bereiten, nachdem sie
den Staat grundsäfelich aus der Sphäre des Sozialstaates hinausgewiesen
haben, eine zweite Attacke vor. Bereits hat Professor Röpke, einer der
Erfinder der gegenwärtigen neoliberalistischen wirtschaftlichen
Gegenrevolution, dieser Attacke den Weg gewiesen, wenn er in einem
Gutachten zur deutschen Wirtschaftspolitik auf die besondere Gefahr der
Gewerkschaften hingewiesen hat, die ein Monopol darstellen und deren
Einfluß die erstrebte freie Marktwirtschaft nur hindern kann. Es ist wohl
fast unnötig, zu sagen, daß die gegenwärtige Adenauersche Regierung
Deutschlands dieses Gutachten zu dem ihren gemacht hat. So werden
bald die Gewerkschaften, die vielerorts so naiv und brav sich der
gegenrevolutionären Stimmung angepaßt haben, den Dank der Stimmungsmacher

erfahren.
Sicher aber wird die Gegenrevolution nicht bei der liberalistischen

Position stehenbleiben. Die Tatsache, daß maßgebende Kräfte innerhalb
der gegenrevolutionären Bewegung ihre geistige Heimat im grundsäfelich
antiliberalen Katholizismus haben, bietet Gewähr dafür, daß eines Tages
die Gegenrevolution auch den Liberalismus, wenn sie seiner nicht mehr
bedarf, zum alten Eisen werfen wird, um ihr besseres Rüstzeug in
mittelalterlichen Ständeideologien oder in andern Zeughäusern der Vergangenheit

zu suchen.
Das Vordringen der Gegenrevolution sollte heute doch nicht nur für

die verstandesmäßige Überlegung erkennbar sein. Auch wer sich über
Richtungen und Motive der geistigen Entwicklung kaum oder gar nicht
Rechensdiaft gibt, muß diese Entwicklung am eigenen Leibe verspüren.
Zur Gegenrevolution gehört eben auch die Teuerung, die den
Lohnverdiener auch ohne sozialen Abbau um die Früchte seiner Arbeit bringt.
Und wollten die Politiker nicht erkennen, daß heute die antisoziale
Gegenrevolution der Strom ist, auf dem wir treiben, das Haus, in dem
wir wohnen, die Luft, die wir atmen, dann werden wenigstens alle, denen
die zunehmende Teuerung Sorge und Not bereitet, sich dieser Erkenntnis

nicht verschließen können.



Die Gegenrevolution hat nicht nur den Namen mit der Revolution
gemeinsam. Auch sie beugt das Recht nach ihren Zielen. Revolution und
Gegenrevolution leben beide vom Grundsafe, daß der Zweck die Mittel
heilige; nur die Zwecke sind bei beiden verschieden. Die Gegenrevolution
fördert die Klassenjustiz und verfolgt die Gesinnungsdelikte. Wohl nicht
nur zeitbedingt, sondern schon grundsäfelich ist die Gegenrevolution auf
diesem Gebiet mächtiger als die Revolution. Revolutionäre nämlich
greifen und tasten oft blind in die Zukunft; Gegenrevolutionäre aber
wissen, was sie wollen, verfügen immer irgendwo über Kräfte irgendeines

«ancien regime» und sind sich zugleich ihrer Zwecke und ihrer
Ziele bewußt.

Wie können wir Menschen der ungeheuren Kraft der Gegenrevolution

gegenüber uns verhalten? Man kann — das ist der einfachste,
bequemste, am meisten Erfolg verheißende, der breite Weg — diese
gegenrevolutionäre Bewegung mit ganzem oder auch mit halbem Herzen
bejahen. Das ist auch eine Haltung, die zumeist klingenden Lohn einbringt.
Das aber ist wahrer Defaitismus, mit welchem Wort heute oft ein frevles
Spiel getrieben wird.

Man kann auch einen andern Weg suchen, kann, die Tatsache
übersehend, daß die Gegenrevolution ja gerade dem Versiegen echter
revolutionärer Ströme ihr Dasein verdankt, in einem recht romantischen
Revolutionarismus gegen die kalte Gewalt der Gegenrevolution
anrennen. Auch das geschieht heute. Und die romantischen Ritter dieses

Kampfes haben, wenn sie, jeder für sich oder in kleinen Grüpplein, ihre
Lieblingsrosinanten reiten, deren Name meist auf «ismus» endet, dabei
durchaus das Gefühl, daß in ihnen, in ihrer Rüstung und in ihrem Angriff
gegen die Windmühlenflügel die versickerte Revolution allem Anschein
zum Trofe weiterlebe. Weil jede Donquichotterie etwas Rührendes an sich
hat, kann man auch den romantischen Revolutionskonserven abseitiger
Ismen schwerlich das Mitgefühl versagen. Wie jedeDonquichotterie aber
im Grunde gerade darin besteht, daß sie die Proportionen verschiebt,
die Peripherie für das Zentrum, einen einzelnen Sektor für das Ganze
hält, und gerade darum die bekämpfte Zeitströmung eher fördert als
hemmt, so bewirken auch in der Gegenwart die nur romantischen
Attacken gegen das glänzende Ungeheuer der Gegenrevolution oft das

Gegenteil des Erstrebten.
Weiß Gott, die von der Gegenrevolution zerstampfte Zeit hat Hunger

nach echten, revolutionären Impulsen. Aber es ist besser, sie habe diesen

Hunger und bleibe und werde sich dieser Tatsache bewußt, als daß sie
in Selbsttäuschung verfalle, Steine für Brot und Donquichotterien für
Geistesrevolutionen ansehe. Denn sehr leicht erhält die klirrende Macht
der Gegenrevolution durch den Kampf der Scheinrevolutionäre einen
Ernst, der ihr nicht gebührt. Und ebenso leicht erhält das echte
revolutionäre Anliegen, mit dem die Romantik sich verwechselt, eine
Lächerlichkeit, die ihm nicht gebührt.



Wem muß heute nicht die Bekämpfung der herrschenden
Gegenrevolution auf der Seele brennen, die Bekämpfung jenes Ungeheuers,
das West- wie Osteuropa verdirbt, das im Namen des europäischen
Geistes zur Verteidigung der europäischen Freiheit im Westen etwa
gerade die besten Früchte europäischen Geistes preisgibt und das im
Osten die echte Revolution in eine Sicherstellung bestehender
Kräftegruppierungen umlügt. Wieviel anfangs gutgemeinte Bekämpfung dieses

Ungeheuers aber bewirkt doch das Gegenteil des Gewollten! Es gibt wohl
ein einfaches Merkmal, die Donquichotterie von echten revolutionären
Impulsen zu unterscheiden. Fehlt das rechte Maß, fehlt der Blick aufs
Ganze, dann werden die Bekämpfer der Gegenrevolution selber leicht
zu Dienern dieses Ungeheuers. Sie können dann wohl sich selbst und
den Radikalismus ihres Wollens bewundern — und wirken, was sie nicht
wollen.

Wenn dieses Ungeheuer stark und sicher, selbstzufrieden und glänzend

sein Haupt erhebt, so muß es wohl zu seiner Vernichtung noch einen
andern Weg geben. Im zweiten vorchristlichen Jahrhundert erlebte das
Völklein Judas eine Herrschaftsform und eine Zivilisation, die in ihrer
rückläufigen Bewegung sehr viel von einer Gegenrevolution an sich
hatte. Die Herrschaft der griechisch-syrischen Könige mit ihrer brutalen
Gewalt, die Unterstüfeung dieser Herrschaft durch skrupellose
einheimische Opportunisten, die Auswirkungen dieser Verhältnisse im
religiösen und politischen Leben standen vor den Menschen jener Zeit wie
ein unüberwindliches, starkes und glänzendes Ungetüm. Sollten sie
diesem Ungeheuer zu Füßen fallen, oder sollten sie in blindem Radikalismus
sich vom Haß gegen dasselbe verzehren lassen? Der unbekannte
Verfasser des Danielbuches wies einen andern Weg. Er ließ den Helden
seines Buches, den jungen Daniel, Worte aussprechen, die das Wesen
dieses Ungeheuers charakterisierten:

«Du hattest ein Gesicht, o König, und schautest ein Standbild. Dieses Bild war
überaus groß und sein Glanz außerordentlich; es stand vor dir, und sein Anblick
war furchtbar. Das Haupt dieses Bildes war von gediegenem Golde, seine Brust
und seine Arme von Silber, sein Bauch und seine Lenden von Erz, seine Schenkel
von Eisen, seine Füße aber teils von Eisen, teils von Ton. Du schautest hin, bis ein
Stein ohne Zutun von Menschenhand vom Berge losbrach, auf die eisernen und
tönernen Füße des Bildes aufschlug und sie zermalmte. Da waren im Nu Eisen,
Ton, Erz, Silber und Gold zermalmt und zerstoben, wie im Sommer die Spreu von den
Tennen, und der Wind trug sie fort, so daß keine Spur mehr von ihnen zu finden
war. Der Stein aber, der das Bild zerschlug, ward zu einem großen Berge und
erfüllte die ganze Erde.» (Daniel 2, 31-35.)

Den Menschen jener Zeit, die bang wie wir fragten, wie sie in Wahrheit

und mit Kraft dem Ungeheuer begegnen könnten, den Menschen,
die wie wir ahnten, daß eine falsche Abwehr todbringend sei, verkündete
ein Unbekannter, daß es von größter Wichtigkeit sei, mit welchen Augen
das Ungeheuer angesehen wird.

Der Blick ist auch hier das Entscheidende. Wir müssen wohl alle



wieder lernen, die Wichtigkeit des Blickes zu erkennen. Es gibt ja schon
in der privaten Sphäre des Lebens jene Möglichkeit, daß einem von
Händen oder von Worten Schmerzen zugefügt werden, daß der Blick
aber, der dahintersteht, die Schmerzen aufhebt oder heilt. Und es gibt
auch das Umgekehrte, daß man wohltuende Hände und Taten erlebt,
während der Blick, der dahintersteht, dieses Wohltun aufhebt oder
Lügen straft. Sollte da nicht vor allem der Blick auf die Zeit, auf die
Mächte und Ungeheuer der Zeit von entscheidender Bedeutung sein?
Sollte es darum nicht vielmehr als auf die Worte der Menschen, ja manchmal

auch mehr als auf ihre Taten, auf ihren Blick ankommen?
Daß Menschen, die sich auf dem breiten Wege dem Ungeheuer der

Gegenrevolution anpassen, und andere Menschen, die auf den Pfaden
Don Quichottes dem Ungeheuer in den Weg treten möchten, im
Ergebnis ihrer Taten oft übereinstimmen, liegt wohl darin, daß wohl ihre
Worte, Rüstungen und Taten verschieden sind, ihr Blick aber der gleiche.
Denn beide sehen sie nur das Ungeheuer im Glanz seines Silbers und
Goldes, in der Festigkeit seines Erzes und Eisens stehen.

Ganz anders ist der Blick, den der Visionär jener Erzählung hatte,
ganz anders ist die Vision des Ungeheuers, die damit vor die vom
Ungeheuer bedrohte Zeit gestellt wird. Ihr, die ihr geblendet seid vom
Glanz und von der Macht des Ungetüms, schaut nicht auf den glänzenden
Kopf, den strahlenden Leib, die starken Schenkel, seht doch auf die Füße,
die hilflosen, schwachen Füße, das wacklige Fundament des Kolosses.
Schaut auf diese Füße, und ihr werdet dann dem Ungeheuer ein wenig
heiterer und gelöster, auch ein wenig tapferer und ein wenig hoffnungsvoller

in seine hohlen Augen schauen. Der glänzende Koloß verträgt ja
soviel. Er verträgt auch die Nadelstiche seiner grimmigen Kritiker, von
denen diese selber zwar meinen, daß es Lanzenstiche seien. Er verträgt
auch den grimmigen Haß, der am Gold seines Besifees und am Eisen
seiner Macht abprallt und wie ein flügellahmer Vogel zu Boden fällt.
Nur eines verträgt das Ungeheuer nicht, weder das Ungetüm der syrisch-
griechischen Herrschaft über Juda noch das Ungeheuer der Europa
verwüstenden Gegenrevolution von heute: Es verträgt den lachenden Blick
auf seine schwachen Füße nicht.

Und steht nicht auch heute der Koloß auf schwachen, wackligen
Füßen? Sie zittern, wenn etwa — durch die koreanische Krise
hervorgerufen — die durch die Gegenrevolution gleichgeschalteten Völker des
Westens nach ihren eigensten Interessen zu fragen beginnen, wenn vor
der blutigen Wirklichkeit die Schlagworte ihre Allgewalt verlieren. Die
Füße des heutigen Kolosses zittern, wenn das Brot und das nackte Leben
die Völker zur Besinnung nach ihrem eigensten Wesen treiben und der
große Rausch, der Rausch gemischt aus Angst und Haß, vor der
nüchternen Wirklichkeit des Brotes und des nackten Lebens zu verfliegen
beginnt. Und auch der Koloß östlicher Gegenrevolution steht auf solch
tönernen Füßen, und seine Füße zittern, wenn auch dort die natürlichen



Bedürfnisse der einzelnen Glieder des scheinbar so festgefügten Blockes
den rein politischen Parolen widerstreben und die Fragen nach dem
eigenen Weg unüberhörbar vor die Völker treten. Dann beginnt dieser
wie jener Koloß in seiner zitternden Angst zu wüten. Der westliche Koloß
schreit: Neutralismus, und der östliche: Titoismus. Und darum sind die
Füße der Kolosse schwach, weil alles Gold und Silber, alles Erz und Eisen
die Fragen nach dem eigenen Weg wohl eine Zeitlang zudecken,
verschütten, niemals aber aus der Welt schaffen können. Und nun, ihr
Ängstlichen und ihr Humorlos-Bitteren, schaut auf die Füße und lernet
das Lachen.

Der Stein selber, der den Koloß zertrümmert, ist nach den Worten
jenes Unbekannten von keines Menschen Hand geschleudert. Die lefete
Überwindung solcher Ungeheuer übersteigt in jedem Falle menschliches
Vermögen. Aber der Berg, von dem der Stein sich löst, steht da. Vielleicht
ist der Stein schon im Fluge; er braucht wohl lange, um aus seiner Sphäre
in die Sphäre der Menschen und der Ungeheuer zu kommen. Inmitten
der Menschen und Völker, über denen der Koloß thront, soll und muß
zunächst nur eines vorbereitet werden: die rechte Art, ihn anzuschauen.
Wenn Augen da sind, die mit diesem gelösten Blick zu schauen
vermögen, dann werden gewiß auch Augen da sein, die seinen Sturz schauen.
Der freie Blick auf die tönernen Füße des Ungeheuers bedeutet, wenn
er sich unter den Menschen ausbreitet, die Wende einer Zeit. Er könnte
das Ende jenes unpersönlichen kalten Kollektivismus bedeuten, den die
seherischen Gestalten am Anfang unseres Jahrhunderts, ein Niefesche,
ein Jakob Burckhardt, über die Zivilisation hereinbrechen sahen. Laßt
uns vor allem wissen, daß der Koloß nicht Gott ist. Wo immer er als
solcher angesehen wird, sei es von seinen kläglichen Gläubigen oder von
seinen finsteren Hassern, da widerfährt ihm eine Würde, die ihm nicht
gebührt. Da wird sein Leben verlängert.

Kann aber die Art, wie wir eine Erscheinung betrachten, am Lauf der
Welt etwas ändern? Was heißt denn betrachten? Dies ist ja niemals nur
eine Verstandesfunktion, es ist eine Haltung, es ist ein ganzes Stück
Leben. Und als solches ist die Art der Betrachtung vom Glauben
abhängig. Gott und sein Reich, das ist der Stein, an den zu glauben hier
Menschen zugetraut wird. Dieser Glaube vermag die Heiterkeit vor dem
Ungeheuer zu geben. Dieses rechte Lachen-Können ist die eine Seite des
Glaubens. Die andere Seite ist das rechte Weinen-Können. Denn das
Ungeheuer vermag trofe seinen lächerlichen Füßen Menschen zu
vertilgen. Weil die Gegenrevolution die Welt zerstampft, werden täglich
Menschen geopfert. So wie der Glaube uns im Hinblick auf das
Ungeheuer selbst den getrosten fröhlichen Blick schenkt, so gibt er uns im
Hinblick auf die vom Ungeheuer verwundeten und getöteten Menschen
Ehrfurcht und Traurigkeit. Am rechten Orte heiter und am rechten Orte
traurig sein können, das aber ist mehr als eine Betrachtung, ist eine Frucht
des Glaubens, ist ein Stück von jener schweren Arbeit, welche die Welt



verändert. Wenn revolutionäre Ströme versiegt sind, vermag kein künstlicher

Doktrinarismus sie ins Leben zu rufen. Der Glaube an den Gott
aber, welcher auch das schier unüberwindliche Ungetüm nicht in Ewigkeit

dauern läßt, dieser Glaube, der neue Fröhlichkeit und neue Traurigkeiten

weckt, vermag ganz andere Ströme aufs neue fließen zu lassen.
Revolutionen im alten Sinne werden es kaum sein. Für Europa jedenfalls
scheint deren Zeit vorüber zu sein. In jedem Falle aber werden es geistige
Ströme sein, und so sicher wie das Lebenselement des gegenrevolutionären

Ungeheuers ein ungeistiges Element ist, so sicher ist das, was dieses

Ungeheuer überwindet, eine geistige Kraft. Die Anpassung ist keine,
die Furcht ist keine, der doktrinäre Haßt ist keine, die lieblose Kritik ist
keine. Der Glaube aber, der die neuen Heiterkeiten und die neuen großen
Traurigkeiten schenkt, ist eine, und zwar eine aus dem Geiste Gottes
gewirkte und geschenkte geistige Kraft. Bruno Balscheit.

Die Begegnung
Ein Weihnachtsmärchen

Motto: «... let us beseech GOD to preserve us from the arrogance
of prosperity and from hazarding the advantages we enjoy; for to merit
His favors by not abusing them and finally to impart all His blessings
to the whole family of mankind.»

Aufruf des Präsidenten George Washington, 1795.
Aus dem ersten Thanksgiving-Day.

I. Die Sättigung
Es war einmal ein Mann, der besaß viele Güter. Seine weiten Besife-

tümer waren fruchtbar und gesichert, da zwischen zwei schönen Seen

gelegen. Unendlich viele fleißige Hände seiner Untergebenen brachten
ständig reiche Bodenschäfee heran, und die Leute folgten allem, was er
sagte, aufs Wort, denn er gab ihnen, oder den meisten von ihnen, reichliches

Essen und viele Bequemlichkeiten. Diese Vorteile bezahlten die
Untergebenen gerne, ebenso die Vergnügungen, die ihnen gegen hohe
Bezahlung und Abgabe ihres Lohnes geboten wurden, und auch dadurch
wurde der Mann immer reicher und stolzer. Dabei war er von Natur
gutherzig, aber er wollte, daß alle, die ärmer waren als er, genau so
denken sollten wie er selbst.

So beherrschte Samuel (das war sein Name) infolge seines Reichtums
und seiner großen Körperkraft und trofe seinen oft nur geringen Kenntnissen

seine ganze Verwandtschaft. Dies war eine sehr große und
weitverzweigte Familie, und deshalb bestand Samuel darauf, daß ein
ständiger Familienrat auf seinem eigenen Grund und Boden zusammentrat

10


	Die Gegenrevolution, ihr Glanz und ihre Füsse

