
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 12

Artikel: Mythen

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139411

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139411
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zuweisen, daß Anatole France im Jahre 1904, anläßlich des
russischjapanischen Krieges und nachdem er festgestellt hatte, daß «auch heute
noch die Weißen mit den Gelben nur verkehren, um sie zu unterjochen
oder hinzuschlachten. Die Völker, die wir wegen ihrer Barbarei
verachten, kennen uns bisher nur durch unsere Verbrechen», das wunderbare

Erwachen Asiens vorhersagte, dem wir heute beiwohnen.
Das Buch von Claude Aveline ist in höchstem Maße interessant. Es

läßt «von innen heraus» eine ganze Epoche wieder vor uns erstehen und
uns demnach Anatole France besser verstehen und lieben. Gewiß fühlte
sich der große Schriftsteller, wie wir alle, von dem Gedanken gepeinigt,
daß alle Menschen sterblich sind, ohne—zumindest dem Schein nach —
am Glauben Halt und Stüfee zu besifeen. Doch wissen wir, daß «mehr
als eine Wohnung im Hause unseres Vaters ist». Indem Anatole France
sein ganzes Leben lang mit all seiner Kraft für die soziale Gerechtigkeit
gekämpft hat, in Wirklichkeit also für das Reich Gottes auf Erden, hat
er, ohne es zu wissen, einen Glaubensakt vollbracht. Dies darf bejaht
werden, sich dabei die Worte ins Gedächtnis rufend, die eine fromme
Hand in Begeisterung an das Gittertor von Shaws Wohnhaus am Tage
nach seinem Tode hinschrieb: «Gott ist die Liebe.»

Sercje Radine

Mythen
Rom war jahrhundertelang der Ort, von dem her die Völker Befehle

und verbindliche Weisungen zu empfangen gewohnt waren; das Rom
der römischen Kaiser sowohl als auch das Rom der mittelalterlichen
Päpste. Was für die gespannte Erwartung der Prophétie Israels der
Zionshügel gewesen war, ist für die Wirklichkeit des jungen Europas
einer der Hügel am Tiber geworden. Die Zeit, da Rom Mittelpunkt der
Welt war, ist nun zwar so gründlich vorbei wie die ganze Epoche, da die
Welt schlechthin aus dem Raum um das Mittelmeerbecken bestand. Wie
das geistige Weltbild gerade durch das Fehlen eines Mittelpunktes
bestimmt ist, durch ein atomisiertes Durcheinanderschwirren verschiedenster

Werte, so hat auch die geographische und politische Welt kein
Zentrum mehr. Man wird kaum sagen können, daß die Welt dadurch schöner
geworden sei. Und es ist wohl die Sehnsucht nach einer schöneren und
gefestigteren Welt, die viele immer wieder den Blick und das Ohr nach
Rom richten läßt, auf das religiöse, auf das politische oder auf das
politisch-religiöse Rom.

Um dieser Blickrichtung, um dieser Sehnsucht willen ist es zu
verstehen, wenn auch heute die Stimme Roms viele Menschen aufmerken
läßt, auch wenn diese sonst keinerlei Bindung damit verknüpft. Die
Botschaft des päpstlichen Roms allerdings, die gleichsam ein Fazit des Heili-

509



gen Jahres darstellen sollte, die Bulle «Munificentissimus Deus» über
die Erhebung der Lehre von der leiblichen Aufnahme Marias in den
Himmel, hat weniger Beachtung gefunden, als zu erwarten war. Dafür
tragen wohl nicht nur die vielen anderen Stimmen die Verantwortung,
welche die Welt von heute erfüllen, die artikulierten Rufe von Programmen

und Ideologien und die unartikulierten Laute der Angstschreie, des

Bombengetöses, der Verzweiflung; eher liegt der Grund in einer gewissen

Verlegenheit, die angesichts des neuen — grundsäfelich zwar gerade
nicht als neu erklärten — Dogmas hüben und drüben herrscht.

Worum geht es denn? Die päpstliche Bulle erklärt: «Nachdem wir nun
immer und immer wieder Gott unsere inständigen Bitten vorgetragen
und den Geist der Wahrheit angerufen haben, verkündigen, erklären und
definieren wir zur Verherrlichung des allmächtigen Gottes, dessen ganz
besonderes Wohlgefallen über der Jungfrau Maria gewaltet hat, zur
Ehre seines Sohnes, des unsterblichen Königs der Ewigkeit, des Siegers
über Tod und Sünde, zur Mehrung der Herrlichkeit der erhabenen
Gottesmutter, zur Freude und zum Jubel der ganzen Kirche, kraft der
Vollmacht unseres Herrn Jesus Christus, der hl. Apostel Petrus und Paulus
und Unserer eigenen: Die unbefleckte, immerwährend jungfräuliche
Gottesmutter Maria ist, nachdem sie ihren irdischen Lebenslauf vollendet
hatte, mit Leib und Seele zur himmlischen Herrlichkeit aufgenommen
worden.»

Daß ein bisher als Volksglauben vorhandenes Glaubensgut zur
offiziellen Kirchenlehre wird, kann verschiedene Ursachen haben. Die Bulle
selbst nennt als Motiv: «Während so die Allerseligste Jungfrau ihr
Mutteramt an den durch Christi Blut Erlösten mit großer Liebe ausübt,
ergibt es sich von selbst, daß Herz und Sinn der Kinder sich mächtig
gedrängt fühlen, die Ehrenvorzüge der Mutter mit vermehrter Sorgfalt
zu überdenken.» Wenn die Ehren der «Mutter» in den Vordergrund
gerückt werden, so wird gewiß dabei auch an die Ehrung der anderen
«Mutter», der Kirche nämlich, gedacht. Nicht nur die beim Mutternamen
entstehende Gedankenassoziation zwischen Mutter Maria und Mutter
Kirche legt dieses nahe, sondern vor allem auch die Tatsache, daß die
Marienverehrung ja in steigendem Maße das besondere Reservat der
Kirche darstellt. So dient der Mythos beiden Müttern, und zwar der
zweiten zweifellos mehr als der ersten. Maria selber hat schon größere
Ehrungen erfahren. Die Maria der Pietà, die Mutter der sieben Schmerzen,

die Frau, der ein Schwert durch die Seele dringt, dies alles sind wohl
Bilder, die mehr Ehrung und Verehrung wecken und erzeugen, als es
der Mythos der leiblichen Himmelfahrt jemals tun kann. Péguys Hinweis

etwa, daß der Sohn die Sünden aller auf sich genommen habe, die
Mutter aber alle Schmerzen, dürfte wohl einen Gipfel der Verehrung
darstellen, die auch dem Protestanten rein menschlich wohl zugänglich ist;
gerade die rein menschlichen Verehrungsgefühle werden aber durch die
Mythologisierung verdrängt.

510



Es geht bei dem neuen Dogma und seinen Motiven aber gewiß um
mehr, als was da als Grund bei den Gläubigen genannt wird. Es geht
zunächst um die strikte Verfolgung einer Linie, die 1854 mit dem Dogma
der unbefleckten Empfängnis — nicht des Kindes der Maria, sondern
der Maria selbst, beschritten worden ist. Diese Linie ist ein einziger
Protest gegen das moderne Weltbild und eine einzige Kampfansage an
diejenigen katholischen Kreise, die mit dieser zu paktieren willens und
bereit sind. Ist dieses der beschrittenen Linie taktischer Hintergrund, so
gibt es, wenn man so sagen darf, auch noch einen strategischen, er liegt
in der bewußten Verstärkung des gefühlsbetonten Teiles der religiösen
Leben, in der Verstärkung des Priesterlichen gegenüber dem Prophetischen.

Die prophetische Linie ist schon im alten Israel gerade
mythenzerstörend gewesen. Dort freilich ist auch der priesterliche Kreis nicht
einfach mythenschaffend gewesen, sondern hat übernommene und
überkommene Mythen vom Glauben an die geschichtlichen Gottesoffenbarungen

aus modifiziert. Die Römische Kirche sefet eine priesterliche Linie
fort, die ihren Anfang nicht in altisraelitischem, alttestamentlichem
Priestertum nimmt, sondern in allgemeinen religiösen Urgefühlen schlechthin.

Wenn darum heute die Römische Kirche bewußt zum Mythos ihre
Zuflucht nimmt, so bedeutet das sowohl eine Verstärkung der Tendenz

zur Kirche als Selbstzweck, als auch eine Steigerung des reinen Gefühlsund

Religionswesens in Abkehr von der prophetischen Linie. Beide Dinge
kommen dem Menschen dieser Zeit sehr entgegen. Der kleine, oft so
ungebärdig zu Gott jammernde oder über Gott spottende Mensch des

Atomzeitalters lebt ja eben sehr oft nicht von den Tiefen des Jammers
her, durch die Hiob schritt, und er wird noch viel weniger durch die
kristallklare Welt neuer Einsichten zu seinem scheinbaren Atheismus
geführt, sondern er produziert seinen jammernden oder zynischen Atheismus

sehr oft nur, um seine Sehnsucht nach Kirche und Kirchlichkeit zu
verstecken. Man strecke ihm eine Hand entgegen, welche ihm die Last
der eigenen Verantwortung, der eigenen Entscheidung, des eigenen
Kreuzesweges abnimmt — und er wird sich gerne von dieser Hand führen

lassen, ohne zu fragen, wohin. Wenn in allen Restaurationsepochen
Thron und Altar oder Börse und Altar ihre morganatische Ehe schließen,
wenn aus eben diesem Grunde unsere Nachkriegsepoche weitgehend eine
Zeit der betont christlichen Parteien, der christlichen Demokratien geworden

ist, so wird dadurch etwas von der verborgenen Sehnsucht nach einer
bequemen Kirchlichkeit, die auch in scheinbaren Spöttern und in scheinbaren

Revolutionären schlummert, enthüllt. Ist der Mensch dieser Epoche
schon zu schwach, die kleine Freiheit, die der Liberalismus ihm einst
anbot, zu tragen, wie sollte er dann die echte und große Freiheit des
Evangeliums ertragen können? Kirchlichkeit aber ist Befreiung von der Last
evangelischer Freiheit.

Eine ähnliche Erlösung verheißt auch die Verstärkung der
gefühlsmäßigen Religiosität. Zu solcher Religion hat man schon immer die Zu-

511



flucht genommen, wenn es galt, einer zu hart gewordenen Wirklichkeit
zu entgehen. Welches aber ist die härteste Wirklichkeit, welches ist dieser

Wirklichkeit dunkelste Nacht? Man hat zur Zeit der Jugendtorheiten
des Sozialismus oft davon geredet, daß die Religion eine Flucht vor dem
Elend des Alltags sei. Mag dieses auch zu Zeiten zutreffen, es gibt noch
etwas, das für den Menschen schwerer zu ertragen ist als das Elend von
Sorge und Not; es gibt eine Last, die härter drückt, eine Nacht, deren
Dunkel dichter ist als die Last und die Nacht zermürbender
Lebenskämpfe. Die größte Last, der man so gern entflieht und der man gerade
auf dem Weg der Gefühlsreligion zu entfliehen versucht, ist die Last des
lebendigen Gottes. Daß Gott lebt, daß Gott redet, daß sein prophetisches
Wort leise durch die Zeiten geht, ist die größte Last und das dunkelste
Dunkel. Man erlöse den Menschen von dieser Last und er wird seine
Knie gern vor Altären und Thronen beugen, er wird Opfer bringen,
Opfer an Hab und Gut, Opfer an Zeit, und er wird auch im sacrificium
intellectus den eigenen Verstand, dessen er sich so gerne rühmt, auf diesen

Altären unters Messer hefern.
Weil Kirchlichkeit und Gefühlsreligiosität Erlösungswege sind, weil sie

beide dem Menschen die Last des dunklen Gottes abnehmen wollen, sind
sie — besonders in den geistesschwachen Restaurationsepochen —
erfolgverheißende Wege. Und wer heute nach solchen Erfolgen fragt, wird
diese Wege beschreiten. Und wer dabei noch scharfsinnig genug ist,
sich vom scheinbaren Atheismus dieser Zeit nicht täuschen zu lassen, wer
klar genug sieht, daß dieser scheinbare Atheismus ein Schrei — nicht
nach Gott, sondern — nach Religiosität ist, darf sicher sein, daß viele sich
auf diese Wege begeben werden. Auch das ist im Grunde nichts Neues.
Auch im alten Israel war der priesterliche Weg oft ein Weg, um der harten

Wirklichkeit des prophetischen Gottes zu entgehen; auch in der jungen

Christenheit war Kirchlichkeit und Gefühlsreligion ein Mittel, um
die unbequeme Botschaft des Evangeliums erträglich und schmackhaft zu
machen. Erlösung heißt der Schrei der Welt, und Erlösung heißt auch die
lockende Verheißung, die eine wissende Stimme auf dem Berg der
Versuchung über allen Zeiten flüstert. Zu Christus sprach diese dunkle
Stimme des Versuchers: Erlöse die Menschen vom Hunger nach Brot, vom
Hunger nach Wundern, vom Hunger nach Einheit der Welt. Und heute
flüstert die gleiche Stimme auf dem weltenhohen Berg der Versuchung:
Erlöset die Menschen vom lebendigen Gott. Christus hat dem Versucher
ein stilles und lichtvolles Nein entgegengehalten; die Christenheit hat
sich oft genug von dieser Stimme betören lassen, und Rom folgt ihr heute
aufs neue.

Wie reagiert die Welt auf den Anspruch der Römischen Kirche? Hier
fällt zunächst ein Mangel an Reaktion auf. Als 1870 das Dogma von der
Unfehlbarkeit des Papstes erklärt wurde, blieb dieser Schritt für die
Römische Kirche selber nicht ohne Folgen. Das 19. Jahrhundert hatte
eben trofe all seiner Häßlichkeit, trofe all seiner das 20. Jahrhundert vor-

512



bereitenden Enge, trofe seiner gegenüber dem 18. Jahrhundert absinkenden

Geisteskultur noch diese eine Größe in sich, daß es Plafe hatte für
echte Revolutionen und echte revolutionäre Geister. Das 20. Jahrhundert
hat diesen Plafe nicht mehr. Darum schweigen auch innerhalb der Römischen

Kirche selber die Kreise, die vom neuen Dogma am meisten betroffen

werden, völlig oder versuchen, sich gewunden der neuen Wirklichkeit

anzupassen. Betroffen oder angegriffen sind innerhalb der Römischen
Kirche theologische Kreise, die sich entweder durch allzu enge Beziehungen

zur Naturwissenschaft oder zur modernen protestantischen Theologie

oder durch ökumenische Versuche verdächtig gemacht haben. Dies
gilt vor allem für eine geistige Elite im westeuropäischen Katholizismus.
Diesem gegenüber wird durch das neue Dogma jene Schicht innerhalb
der katholischen Kirche gestärkt, die vor allem im spanischen, süditalienischen

und südamerikanischen Katholizismus beheimatet ist. Rom sieht
seine Zukunft dort gesichert, nicht in den individualistischen Trägern
einer westeuropäischen Geistigkeit, nicht in den verlorenen Pionieren
einer evangelischen und ökumenischen Arbeit. Rom hat wieder einmal
den breiteren Weg gewählt.

Auch die protestantische Reaktion ist kaum als wirkliche Reaktion zu
werten. Man betont mit Recht, daß durch das neue Dogma jene Tendenz
der Römischen Kirche verstärkt worden sei, die sich auf die Tradition und
nicht auf die Schrift beruft; man sieht auch, daß durch das neue Dogma
das Trennende in den Vordergrund geschoben sei, aber dieses alles ist
ja nicht neu und nicht erst durch die Definition des Dogmas von Maria
Himmelfahrt in Erscheinung getreten. Gewiß ist selten so deutlich die
Tradition gegenüber der Schrift vorgezogen worden. Nur das Dogma von
der unbefleckten Empfängnis der Maria läßt sich mit dem jefeigen vergleichen.

Beide widersprechen der Schrift. Aber dies ist eben ein Einwand,
der Rom gar nicht treffen kann, denn die Schrift ist dort nicht die Quelle
der Wahrheit. Und es wird innerhalb der Römischen Kirche wohl gerade
als Vorzug gegenüber dem Protestantismus bewertet, daß durch die
Gleichberechtigung der Tradition eine Möglichkeit zu neuen Definitionen,

eine Hilfe gegen Erstarrung geboten ist. Auch das protestantische
Bedauern, daß nun ökumenische Beziehungen mit Rom erschwert seien,
kann von Rom nicht als Kritik verstanden und empfunden werden, da
dort die nicht von Rom ausgehenden und nicht nach Rom hinzielenden
ökumenischen Versuche keinen Wert darstellen. Die Quelle der Wahrheit

und der Wert sind die Kirche. Und hieran scheiden sich in der Tat
die Geister.

Wenn die Römische Kirche zum Mythos greift, wenn sie — und sei
es unter Verwendung jahrhundertealten Materials — heute neue my-
tische Bilder schafft, dann wendet sie damit ein im Geisteskampf unserer
Tage nicht unbekanntes Mittel, eine auch in den politischen und
weltanschaulichen Kämpfen unserer Zeit nicht unwirksame Waffe an. Denn
was ist der Mythos? Er ist wesentlich ein Versuch, eine ungebändigte

513



Wirklichkeit zu bändigen, eine chaotische Fülle von Bildern zu ordnen,
ein chaotisches Stimmengewirr in eine Melodie zu formen. Hinter dem
Mythos steht der Glaube, das mythische Bild, die mythische Erzählung
seien imstande, in die Unordnung dieser Welt die Ordnung einer höheren

Welt einzuführen. In diesem Sinne haben nicht nur die Menschen des
Altertums Mythen geschaffen. Der Mythos ist weder eine Spielerei noch
eine Denkform niedriger Kulturstufen. Er stellt sich vielmehr überall dort
ein, wo das menschliche Denken sich auf Gebiete begibt, die es mit den
Worten eines mit Formeln arbeitenden Verstandes allein nicht bewältigen

kann. Ohne Mythos etwa kann der Mensch — des alten Babylon
wie des 20. Jahrhunderts — alles, was in Botanik und Zoologie
vorkommt, aufzählen, messen, wägen und vergleichen. Tritt der menschliche

Verstand aber an die Geheimnisse heran, die im Werden und
Vergehen des Lebens beschlossen liegen, dann beginnt der Mensch im Mythos

zu reden. Der alte Babyloner spricht dann von Istar und Tammuz,
der Mensch der Moderne vom Frühling oder vom Tod als Personen.
Mythenlos kann der menschliche Verstand auch in der Welt der geschichtlichen

und politischen Ereignisse die dort waltenden Kräfte und Gegenkräfte

aufzählen, wägen und ermessen. Tritt er aber an das Geheimnis
heran, das in den dunklen irrationalen Trieben und Bewegkräften der
Masse beschlossen liegt, dann beginnt der Mensch — des alten Iran wie
der modernen Zeit —, mythisch zu reden. Der Iranier redet dann von
Ahura Mazda und Ahriman, der Moderne von West und Ost.

Und nun hat auch Rom wieder zum Mythos gegriffen. Betrachten wir
denselben rein ästhetisch, so wird man wohl sagen dürfen, daß uns hier
weder der häßlichste noch der unsympathischste Mythos unserer Tage
begegnet. O nein, die grausigen Mythen vom Kampf eines guten und
eines bösen Gottes, wobei Ost und West diese Rolle übernehmen und die
östlichen und westlichen Menschen sich selber jeweils im Bereiche des

guten Gottes Ahura Mazda, die andern hingegen im dunklen Land Ahri-
mans, wo nur die völlige Finsternis waltet, sehen, sind schrecklicher und
wirken viel tödlicher. Und ein Mythos unserer Tage ist all das Gerede
vom christlichen Abendland, ein unendlich gefährlicher Mythos, weil er
die Weisheit tötet, mit der gerade das Abendland seinen Weg durch die
Geistesgeschichte angetreten hat, die Weisheit Griechenlands nämlich:
Erkenne dich selbst. Aber nicht nur die kampfeslustigen Kräfte unserer
Zeit haben ihre Mythen. Es gibt auch mythische Bilder und Worte des
Pessimismus. Auch sie sind gefährliche Mythen. Der Mythos vom Kreislauf,

der Mythos von der absteigenden Entwicklung der Menschheit sind
als echte Mythen im alten Indien einerseits und in der Weltanschauung
Ovids zur Zeit des Römischen Kaiserreiches aufgetreten und sind als
verhüllte Mythen überall dort zu Hause, wo heute angesichts der Weltentwicklung

der Pessimismus den Menschen an die dunklen Quellen des
Geheimnisses führt, wo man nur noch mythisch sehend und denkend der
Macht des Verderbens gegenüber bestehen kann.

514



Es gibt überhaupt keinen Raum in der Welt, in dem keine mythische
Rede, kein mythisches Bild zu finden wäre. Nicht das ist darum das Neue,
daß Rom heute Mythen schafft, sondern welche Mythen und auf welchem

Wege es sie schafft. Es schafft den Mythos von der Mutter. Es schafft ihn
auf dem Wege der kirchlichen Autorität. Damit erhebt diese kirchliche
Autorität einen unerhörten Anspruch. Wenn der Mythos ein Wort, ein
Bild ist, das die Wirklichkeit zu formen vermag, so liegt in der römischen
Mythenbildung der Anspruch beschlossen: Hier, in der Kirche, ist der
Ort, da allein die Wirklichkeit gebändigt wird. Hätten wir nur ästhetisch

zu wählen zwischen den verschiedenen Mythen unserer Zeit, so
würden wir sicher den Mythos der gen Himmel fahrenden Maria sehr
vielen anderen Mythen dieser Tage vorziehen. Ihn kann man malen —
auf Goldgrund mit sehr viel Blau —; man stelle sich aber die Mythen des
Hasses, die Mythen des Pessimismus, die Mythen der Schwärmerei
unserer Tage gemalt vor — grau und grau, nichts als schwarze Zickzack-'
linien und darüber an der Stelle, wo der Himmel war, ein blutiges Rot!
Leider haben wir aber nicht nur ästhetisch zu wählen. Ja, wir haben
überhaupt nicht zu wählen, weil die Mythen unmittelbar entstehen oder ohne
Leben bleiben. Gemachte, angeordnete Mythen vergehen. Der Mythos
muß wie das Volkslied sein, aus den Tiefen der vielen Seelen steigend
und ihr Seufzen, ihr Weinen, ihr glückliches Jubilieren in Worte zu fassen

vermögen. Denn das ist der Mythos: Gott handelt mit dem, was nicht
Gott ist; das Transzendente greift ins Immanente, das Ewige in die Zeit.
Ja, das ist der Mythos schlechthin: Gott wird ein Mensch, Gott ist am
Kreuz. Das ist wohl der lefete Grund, aus dem die Mythen erwachsen,
dieses Geheimnis, das dort aufbricht, wo das Göttliche ins Ungöttliche
hineingreift, dieses Geheimnis, das geheimnisvoller ist als alle Geheimnisse

von Tod und Leben, vom Irrationalen und vom Unbezwinglichen.
Wir wollen unterscheiden zwischen diesem Urgrund und den Bildern
und Worten, die ihm entsprießen. Und nun bleibt eine Frage, die Frage
nämlich, ob wir Menschen von heute, wenn wir den Urgrund aller
Mythen kennen, das Geheimnis aller Geheimnisse, dann noch das brauchen,
was auf diesem Urgrund sprießt. Sicher brauchen wir das alles nicht, was
künstlich daraufgestellt wird. Der Urgrund selber ist darin mythisch, daß

man von ihm auch nur stammelnd, mit den Worten und Bildern mythischer

Sprache zu reden vermag. Und er ist darin mehr als mythisch, daß
hier nidit nur ein Teil der Wirklichkeit gesehen wird, sondern die ganze
Fülle des Geheimnisses. Dieser Urgrund ist freilich schier unerträglich.
Er ist wie der brennende Busch, wie das Feuer, zu dem niemand
zukommt. Und darum verdeckt man so gerne den Urgrund mit den kleinen
Bildern kleiner Mythen. Die kleinen Mythen vermögen vor dem
verzehrenden Feuer zu schüfeen. Der Mensch, der heute an den Mythos des
christlichen Abendlandes, den Mythos von Ost und West, den Mythos
des unabwendbaren Schicksals, oder auch an den Mythos des vollendeten

515



kommunistischen Paradieses glaubt, entflieht mit Hilfe der kleinen
Mythen dem großen Urgrund aller Mythen. Und auch der Mensch, der an
den Mythos der gen Himmel fahrenden Maria glaubt, entflieht auf
einem andern Wege dem gleichen Grunde.

Wie ist es aber, wenn Gott auf uns zutritt und uns gleichsam die
Masken von den Gesichtern, ja die Kleider vom Leibe reißt? Wie ist es,
wenn wir nicht mehr die Menschen des Scheins, sondern die Menschen
des wirklichen Seins sind? Wie ist es, wenn wir in Wahrheit erkennen,
wessen der Mensch fähig ist? Oh, dann tönen nicht mehr viele Worte,
viele Lieder in der Menschen Welt, dann klingt nur noch die eine Stimme:
Kain, wo bist du, Kain, wo ist dein Bruder Abel? Um diese Stimme zu
übertönen, schaffen wir Menschen die Mythen. Um diese Nacktheit zu
verbergen, bekleiden wir uns mit den Feigenblättern unserer mythischen
Ideologien. Möge, wer Freude daran hat, mit Mythen gegen Mythen
kämpfen. Möge, wem es gefällt, je nach Geschmack zwischen dem Mythos

vom christlichen Abendland oder dem Mythos von der auffahrenden
Maria oder andern Mythen wählen. Wie gesagt, ginge es nur darum,
wir würden vielleicht auch den römischen Mythos erwählen. Aber es geht
um viel mehr. Es geht um die unüberhörbare Stimme Gottes in der Welt,
die den Kain sucht. Und es geht um Kain in seiner Nacktheit, um uns.
Wollten wir dem römischen Mythos einen antirömischen, dem Mythos
der Bourgeoisie nur einen antibourgeoisen, dem Mythos der Verzweiflung

nur einen Mythos der Schwärmerei entgegenstellen, so wären das
wieder nur — Feigenblätter. Das, was wirklich den Mythen gegenübersteht,

ist die Botschaft des Evangeliums. Audi sie freilich redet in mythischen

Worten und Bildern, weil niemand ohne solche an die lefeten
Geheimnisse rührt. Kain aber soll erlöst werden; erlöst wovon? Die Mythen,
die kirchlichen und antikirchlichen, verheißen ihm die Erlösung vom
unbequemen dunklen Gott. Der feurig nackte Urmythos selber verheißt dem
Kain nur die Erlösung von Kain. Wer grundsäfelich den Weg der kleinen
Mythen beschreitet, grundsäfelich von Gott erlöst werden will, sei es
durch Weltanschauung oder Frömmigkeit, hat wohl keinen Grund, an
der römischen Mythologisierungstendenz Anstoß zu nehmen. Wer Kains
Erlösung von sich selber will hingegen, wird nicht mehr Mythos gegen
Mythos ausspielen können, sondern alle Mythen, die echten und die
gemachten, erkennen als was sie sind, und selber vom Urgrund aller
Mythen sich tragen lassen, vom handelnden, suchenden, und so auf
unbequeme Weise dem Kain nachgehenden Gott.

Bruno Balscheit.

516


	Mythen

