Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 12

Artikel: Die Weihnacht und das Nichts
Autor: Balscheit, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139408

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nur eines

Ich weiB nur eins — dafl wir uns lieben miissen,
Wir von des gleichen Lebens Meeresstrand,
Wir Heimatlosen, die nach fernem Land

Wahnsinn’ger Sehnsucht voll die Segel hissen.

Ich weif nur eins — daf wir uns helfen miissen
Auf unsrer Reise wirr und voll Gefahr,

Daf nie ein Gliick auf diesen Wogen war,

Als helfen und ein helfend Herz zu wissen.

Ich weifl nur eins — trof finstrer Einsamkeiten,
In die der Sturm uns Ringende verschlagt,

Daf} wir uns suchen miissen unentwegt,

Eh’ wir ins letste tiefste Dunkel gleiten.

Margarete Susman.

Die Weihnacht und das Nichts

Was ist der Gegensats zu nichts? Etwas, viel, Leben? Man kann etwas
sein, man kann viel sein, man kann leben und kann doch ein Nichts sein.
Das Nichts ist leider nicht nur ein Nichtseiendes. Wenn ich nicht bin,
wenn du nicht bist, wenn die Welt nicht ist, ist das im Grunde gar nicht
so schlimm. Aber wenn ich und du und die Welt, jeder fiir sich oder gar
alle miteinander, ein Nichts sind, dann ist das schlimm. Das Nichts kann
also existieren, sogar sehr lebhaft, sehr gerduschvoll existieren. Es gibt
am Rande des schweizerischen Nationalparks ein enges, iiberaus ein~
sames Tal, das den Namen Val niiglia, auf deutsch: Das Tal Nichts, trigt.
Es trigt diesen Namen sicher zu unrecht, denn es ist nicht ein Nichts, es
ist nur sehr einsam und {iberaus still. Das wirkliche Tal Nichts aber findet
man viel eher mitten im Menschengewiihl, hinter Tausenden von Men-~
schenmasken, hinter ungezihlten Menschengebirden, es liegt eingeschlos~
sen zwischen den Hiigeln des Larms und ist ausgeddrrt von der furcht~
baren Sonne des Hasses. Dieses Tal Nichts ist kein geographischer Be~
- griff. Es gehdrt vielmehr zur Anthropologie, denn das Nichts bemichtigt

sich am meisten von allem Geschaffenen des Menschen. In dem weiten
. Areal des Menschlichen, des Persénlichen, des Allgemeinen ist das Nichts
nicht nur ein einzelnes, abgegrenztes Tal, nicht nur eine besondere Sphire.

497



Es gleicht viel cher dem Sturm, der {iberall sein mdchte, der iiberall hin~
dringen und alles zerwiihlen will.
- Wenn das Nichts die Zeiten prigt, dann nimmt es bestimmte Formen
und Gesichter an. Es begegnet uns heute vor allem in drei Gestalten, in
~der unheiligen Trinitit des Nichts. Das sind die drei Personen dieser
Nichtstrinitit: der Tierische, der Furchtsame, der Schlaue.

Der Tierische briillt, marschiert, schlagt, tétet und vergast. Warum
tut er das? Man hat ihm gesagt, dafl das Briillen Kraft bedeute. Er glaubt
es. Warum? Er spiirt nichts in sich selber von Kraft, spiirt nur die tierische
Bewunderung fiir etwas, von dem man sagt, es sei etwas. Er marschiert.
Warum? Man hat ihm gesagt, daf} der gleiche Schritt und Tritt Gemein-~
schaft, Kameradschaft erzeuge und dafl er dem Menschen etwas von der
Stiarke der Masse vermittle. Aber warum glaubt er diesen Unsinn? Oh,
er hat in sich nichts von den Kriften wahrer Gemeinschaft und wahrer
Kameradschaft; er ist nur ein Atom, beziehungslos und im Grunde ohne
Fenster fir die Auflenwelt (Leibnisens arme fensterlose Monade), darum
hungert er nur nach dem, was man ihm von Gemeinschaft und Masse er~
z&hlt. Und er tdtet. Warum? Das T&ten ist die logischste Handlung des
Nichts. Sie dient am sichtbarsten diesem Nichts. Und darum dient der
Mensch diesem Nichts, wenn er totet, weil diese Tat heute so einfadh ist,
so unpersdnlich, weil man heute beim T&ten, beim Massentsten den ja
gar nicht mehr anzuschauen braucht, welchen man tStet. Und wenn in
einer Zeit der private Mensch, der nicht tSten soll, und der staatlich kon-~
zessionierte Mensch, der zu téten hat, zu zwei ganz verschiedenen Wesen
gemacht werden, wovon das eine eben darf, was das andere nicht darf,
wo dem einen eben Gesee gelten, die dem andern nicht gelten, dann
herrscht das Nichts in der ersten Person seiner Trinitit: Im Tierischen.
Hier wird noch mehr als getdtet, hier wird bestialisch getdtet, hier wird
vergast. Warum? Die Angst mag ein Grund sein, die Angst um die
Futterkrippe und um die Stallwirme. Denn der vom Nichts geprigte
Mensdh weif}, daB8 ein Nichtmitmachen im héllischen Taumel der Bestiali~
tit ihn Futterkrippe und Stallwirme kosten wiirde. Noch mehr aber
triumphiert das Nichts in der Bestialitit aus dem Grunde, weil man da
irgendwo und irgendwann diesem Menschen einen Gott gegeben hat,
eine Obrigkeit, einen allmichtigen Staat, und weil man ihn vor diesem
Gott knien gelehrt hat. Und er, der bestialische Mensch, dieser Triger
des Nichts, hat ja sonst nichts, wovor er knien kdnnte, Er ist ein Nichts,
und darum wird er ein Tierischer; die Tiere mdgen das hifiliche Wort
verzeihen. -

Und da ist der Furchtsame. Was tut er? Er weicht aus, er duckt sich,
er 1aft sich treten und anspeien. Warum? Er kennt nur das wilde Wogen
unaufhaltsamer Macdhte. Er weifl nur, dal Madcht und Kraft allmichtig
sind und daf} sie alles niedertreten, was ihnen im Wege steht. Er kennt
Madht und Kraft nur als etwas, das von auflen her tiber ihn kommt, er hat
selber in sich nichts von Macht und Kraft. Die Anbetung der Kraft ist

498



ein Zeichen des Nidchts, ein Zeichen gerade der fehlenden Kraft, Und
irgendwie weifl der Furchtsame, daf alles voriibergeht. Darum duckt er
sich, Das Sichducken ist sein Leben. Aber warum tut er das? Man hat ihn
gelehrt und er glaubt es zu wissen, dafl einmal alles voriibergeht. Er
weifl nichts anderes, als daB alles voriibergeht. Denn was Dauer ist oder
gar Ewigkeit, weifl er nicht. Das sind thm bestenfalls Worte, deren Na~
men er frither einmal gehdrt hat. Den Augenblick aber, der die Briicke
schlagt zwischen dem Bleibenden und dem Vergehenden, zwischen der
Ewigkeit und der Zeit, den Augenblick, der sich in Menschenherzen bohrt
und sie dem Nichts entreiflt, diesen brennenden, schmerzenden und zer~
sprengenden Augenblidk kennt er nicht. Der Furchtsame ist von nichts
als dem Nidhts gepragt. Darum 148}t er sich nicht nur treten und anspeien,
sondern laflt sich zuzeiten sogar dazu brauchen, selber die, die noch
- schwidher sind als er, zu treten und anzuspeien. Warum tut er das? Er
hat eben auch einmal gehdrt, dafl Stirke laut und briillend sei. Und er
bewundert diese Stirke, die er flirchtet, weil er ein Nichts ist, das gleiche
Nichts wie sein Bruder, der Tierische. Sie sind so Briider, wie in den Kon-~
zentrationslagern etwa oft genug die SS-Wichter und die ihre Mitgefan-
geréi:n prﬁgeﬁlden Capos Briider im Geiste waren, Kinder des gleichen
Nidhts.

Und der Schlaue ist da. Was tut er? Er hat nur eine Sorge und ein
Ziel: Ein Alibi fiir die Zukunft. Warum ist ihm das so wichtig? Man hat
ihm einmal gesagt und er glaubt daran, dafl die Zukunft die wichtigste
Zeit sei. Er hat keine Gegenwart, er kennt nur den schielenden Blick in
irgendeine Zukunft, die er in dem Augenblick freilich auch schon wieder
verliert, da sie ihm zur Gegenwart wird. Auch ihm hat man gesagt, daf§
der Erfolg alles sei, Gott und Weltall zugleich. Und er hat keinen andern
Gott, kein anderes Weltall, so leer ist er, so ein Nichts.

Bekommt der Schlaue den Tierischen zum Freund, so beginnt er sich
zu gebirden wie dieser, Wird er an die Seite des Furchtsamen verschla~
gen, iibernimmt er dessen Gebirden. Und der Furchtsame ahmt den Tie~
‘rischen nach und zuzeiten den Schlauen, und im Tierischen leben zugleich
die Weltenangst des Furchtsamen und die Zukunftsangst des Schlauen.
So sind auch in dieser Trinitit es zugleich drei Personen und eine Person.

Und wir dachten dodh, als der Krieg zu Ende ging, die Zeit des briil-
lenden Nichts sei vorbei, wir glaubten, es habe seinen rasenden Lauf bis
zum Ende durchlaufen, es habe in einem lesten kreischenden Schrei sich
selber zerbriillt, es habe in einem lesten heulenden Sprung sich selbst
iiberschlagend zersprengt. Wir hatten ja die Pseudorevolutionen unseres
Jahrhunderts als Ausdruck des Nihilismus erkannt; wir hatten ja geahnt,
dafl die Bestialititen nichts anderes waren als die Angsthandlungen der
Angstmenschen, dafl die briillenden Stimmen, die ohne Inhalt nur sich
selbst in die Welt hinausschrien, nur der Schrei des Nichts, dafl die
Machtvergsung nur das winzige Feigenblatt eines seine hiflliche Nadkt-
heit verhiillenden Nichts waren. |

499



~ Aber die unheimliche Trinitit lebt weiter. Wieder erhebt das Tie-
rische sein Drachenhaupt. Es triumphiert, wenn in den totalitiren Staaten
- des Ostens das Prinzip der Kollektivhaftung, das Prinzip der Geisel-
ergreifung zum Recht erhoben wird. Und es triumphiert, wenn in Siid-~
korea, diesem Patenkind der christlichen Demokratien, standrechtliche
Massenerschiefflungen vorgenommen werden. Es triumphiert, wenn der
geruhsame Biirger diese Dinge als natiirliche Schauspiele an sich voriiber-~
- ziehen lafit. Es hilt seinen Triumphzug durch die Straflen aller Welt,
wenn der Hafl die Herzen zerfrifit und man sich daran gewdhnt, zu glau~
ben, der andere Mensch sei um seiner andern Uberzeugung willen zu
hassen und zu vernichten.

- Und die Angst hilt ihren Triumphzug, sie lebt, wenn das Streben
nach Sicherheit nicht, wie es an sich berechtigt ist, ein Motiv neben an~
dern ist, sondern wenn sie zum Hauptmotiv, ja zum alleinigen Motiv des
Handelns wird. Der Abbau der Sozialleistungen um einer noch so illu~
sorischen Sicherheit willen, der Abbau der Bildungsarbeit um der milita-
rischen Aufgaben willen, sie sind beides die grinsenden Hofnarren, die
die Weltkdnigin Angst auf ihrem Triumphzug begleiten.

Und wo nichts anderes ist als ein Beharrenwollen, da triumphiert auch
die dritte Person der Nichtstrinitit, die charakterlose Schlauheit. Wir sind
ja gliicklich soweit gekommen, daf} ein mdglichst lautes Bekenntnis zum
Zeitgeist eine gedffnete Tiir zur Karriere und dafl umgekehrt der Wider~
spruch zum kleinen Gott dieser Welt, dem Geist der Zeiten, verrammelte
Tiiren bedeuten. Das scharwenzelnde Heer der Konjunkturritter aller
Fal;;;en bildet darum in logischer Weise den Trof8 beim Triumphzug des
Nichts. '

Und diese Welt soll Weihnacht feiern. Diese, von diesem Triumph-
zug durchzogene Menschenwelt soll etwas von einem Wunder verneh-
men. Was heiflt denn Wunder? Wunder ist grundséglich das Voraus-
sesungslose, So war die Schépfung der Welt ein Wunder, denn nichts
von dem Chaos, das vor der Schépfung allein da war, bot durch seine
blofle Existenz die Voraussetsung zur Schépfung. Es gibt zunichst keine -
Schdpfung aus dem Nichts, das heifit aus nichts wird nichts, oder aus
Nichts wird Nichts. Das Nichts, aus dem beim Schdpfungswunder die
Welt geschaffen ward, war das Chaos. Und das gleiche Chaos ist das
Nichts, dem heute die Weihnachtsglocken liuten. Wenn an der chaoti~
schen Welt des Nichts Wunder geschehen, so sind diese immer ohne
Voraussetsung. Denn der einzige Gegensats zum Nichts ist Gott und sein
Wunder. Und wenn jetst wieder die Weihnachtsglocken lduten, so ver-
kiinden sie, dafl Gott das Nichts unserer Tage, diese ganze unheilige Tri~
nitit, nicht sich selber tiberlifit, dafl diese Welt nicht nur auf die Vor-~
aussefungen angewiesen ist, die in ihr selber liegen, daf eine fremde
Madht ihr in den Weg tritt. - >

Sowenig wie die Schdpfung ein harmloses und spielerisches Tun Got-
tes war, sowenig ist es das Weihnachtswunder. Die Schépfung war der

500



Angriff auf das Chaos, und das Weihnachtswunder ist Gottes Angriff
auf die vom Nichts gequilte Welt. Weil die Weihnachtsgeschichte vom
Unsagbaren zu reden versucht, darum stammelt sie vom Sternenwunder
und von der Engelbotschaft. Diese bildhaften Zeichen deuten an, wie groff
das Wunder sei, dafl Gott das Nichts nicht einfach sich selber {iberlifit.

Daf er dies nicht tut, ist eben das Unsagbare, das Vorausseungslose.

Denn was wire natiirlicher und den gegebenen Voraussesungen ange-~

messener, als in der Nichtswelt unserer Tage die Gnade dem Teufel zu

iiberlassen? Daf} es in der Welt der Sinnlosigkeit einen Sinn gibt, in der

gnadenlos fanatisierten Welt des Nichts dennoch Recht und Barmherzig-

keit, das sind Wunder, fiir welche die Bilder des Sternes und der Engel

Zeichen und Andeutungen darstellen.

Aber nicht nur von der Gréfie des voraussetsungslosen Wunders kiin~
den die Symbole der Weihnachtsgeschichte, sondern auch von der Fremd-
heit dieses Wunders in der Welt des Nichts. Da ist der Stall und da ist
die Krippe. Wenn an der Welt des Nichts voraussetsungslos ein Gottes-
wunder geschicht, dann begibt sich Gott in die Armut von Stall und
Krippe, in die Fremdheit dieser Welt. Das Schépfungswunder, das am
Chaos geschah, war der Anfang eines Weges Gottes in die Fremdheit
hinein. Denn das Wunder bleibt immer das Seltene, die Nichtswelt das
Gewdhnliche. Wenn Gott an der chaotischen Welt sein Schdpfungswun~
der tat, so bedeutete das nicht, dafl das Chaos getstet und Gottes Reich
sichtbar aufgerichtet sei. Vielmehr wird gerade ein Mensch, dem die
Grofle des Schopfungswunders aufgegangen ist, erkennen: «Die Bestim-
mung dieses Lebens ist: Dafl es bis zum hdchsten Grade des Lebensiiber~
drusses gefiithrt werde. Wer dann, zu diesem Punkt gebracht, daran fest~
halten kann, oder wem Gott dazu verhilft, daran festzuhalten, dafl Gott
es ist, der ihn aus Liebe zu diesem Punkt gebracht hat, der besteht, christ-
lich, die Probe dieses Lebens und ist geschickt zur Ewigkeit . . .» (Kierke~
gaard.) Und auch das Weihnachtswunder ist der Anfang eines Gottes~
weges in die Fremdheit hinein, denn das Kind in der Krippe wird zum
Manne am Kreuz. Und die Erkenntnis dieses Wunders bedeutet wohl
auch, daf} der Mensch bis zu einer Grenze gefiihrt wird, die zugleich die
letste Grenze der Gottverlassenheit ist, eine Grenze, diesseits derer man
noch spricht: Steige herab vom Kreuz, wenn du Gottes Sohn bist, und jen-~
seits derer man spricht: Vater, nicht mein, sondern dein Wille geschehe.

Der Angriff auf das Nichts, der von Gott aus sowohl bei der Schép~
fung als an Weihnachten beginnt, bedeutet, dal das Nichts aufhéren
mufl, Selbstzweck zu sein. Das Chaos ward Material, Bau einer Welt,
die Menschenwelt ward zur armen Hiitte Gottes. Wenn in der Menschen~
welt die Herrschaft des Nichts verdringt werden soll, so miissen Men~
schen da sein, die erkennen, dafl die Zeit eine Mitte hat. Erkennen sie
dieses, dann hért die chaotische Zertriimmerung dieser Zeit auf und die

zugleich chaotische Zerstiidkelung des Menschen und der Welt. Die
| 501



Weihnachtsgeschichte redet wieder zeichenhaft von solchen erkennen-
den Mensdhen, die Hirten sind da und die Weisen, die den Stern sehen
und die Engel hdren, denen die Augen aufgehen fiir das Wunder. Sie
erhalten selber eine Mitte ihres Lebens, sic werden selber aus jener
Zerstiickelung des Menschen erldst, in der das Nichts seine Herrschaft
entfaltet. Gott, das ist kein sichtbar herrschender Kénig, ist vielmehr ein
bettlergleicher Wanderer, der auszog, um Hirten und Kénige zu suchen.
Unter dem Bettlergewand des suchenden und so oft verstofienen Gottes
trigt dieser Wanderer freilich die Frucht vom Baume des Lebens. Das
ist die Frucht: Verwandlung, welche die Hassenden, die Fanatiker, die
Sicherheitsmonomanen und die Bebenden zu Menschen madht, zu Men-
schen nach seinem Bilde.

Das schlimmste allerdings wire, wenn diese Frucht vom Baume des
Lebens, diese Botschaft vom Reich des Lebendigen miflbraucht wiirde,
wenn sie zur Phrase wiirde, zum salzlosen Salz, das man nur noch hin~
ausschiitten kann auf die Gassen der Welt. Weihnachten wire und bliebe
ein Fluch, wollten wir das Wunder nicht mehr als vorausseungslos
sechen, wollten wir Gott vielmehr als unseren Besits, etwa als den Besits
und Garanten des christlichen Abendlandes sehen, wollten wir das glii-
hende verwandelnde Feuer des géttlichen Zeitenschmiedes als Reklame-~
lamplein gebrauchen, Weihnachten aber will ein Segen sein, der Segen
nimlich, dafl Menschen an den Punkt der Krise gefiihrt werden, da man
unter Schmerzen erkennt, wie sehr uns das Nichts beherrscht und wie
sehr wir des Lebens ermangeln. '

So stehen sich an Weihnachten Schépfung und Chaos, Erlésung und
Nichts gegeniiber. Chaos und Nichts, Schdpfung und Erldsung sind je~
weils die beiden Gesichter der gleichen Erscheinung. Erst wenn wir das
Nidhts kennen, das heute die Welt durchrast, wissen wir, was Chaos ist.
Und erst, wenn wir die Erlsung kennen, von der Stern und Engel Kunde
gaben, wissen wir, was Schdpfung ist. Von der Erl8sung her die Schp-
fung erkennen, heifit nun allerdings nicht mehr, sentimental oder #sthe-~
tisch von Schdpfungsschdnheiten schwirmen. Es heifit vielmehr die
schwere Hand Gottes spiiren und den Feueratem des Rufenden. Erkennen
wir von der Erldsung aus die Schdpfung, dann ist die Schdpfung keine
Sache der Vergangenheit mehr, dann wird sie lebendige Gegenwart.
Unter der Herrschaft des Nichts gibt es keine Gegenwart, da herrscht nur
das blinde «Man». Wenn in unserer Zeit die Weihnachtsglocken klin~
gen, so kiinden sie etwas von dem gnidigen Willen Gottes, der seinen
Menschen die Gegenwart wieder schenken will, die «man» ihnen stahl.
Geschenkte Gegenwart aber bedeutet die Fihigkeit, die echten Fragen
Gottes an die Zeit zu vernechmen, die echten Aufgaben, die Gott uns an
den eigenen Weg gelegt hat, zu sehen und frei zu werden von den Ideo-
logien und dimonischen Zielen, die die Welt durchrasen und die Men-
schen von sich selber entfremden.

502



Der Stern ging auf und die Engel sangen, aber da waren nicht nur
Hirten und Weise, da war auch Herodes, da war auch Rom. Und sie
blieben, was sie waren. An ihnen geschah nichts, sie waren eben fertig.
Fertig sein aber heifit verschlossen sein fiir das Wunder. Man kann auch
christlich fertig sein, auch sozialistisch; auch religis~sozialistisch. Und der
suchende Gott in der Bettlergestalt mufl wohl an allen Fertigen voriiber~
gehen, Geht er aber voriiber, so bleibt uniiberwindbar die Herrschaft des
Nichts. Wenn schon beim Wunder der Schépfung das Chaos Gott so
widerstehen konnte, dafl es nach der Schdpfung seinen Einzug in Men-
schenherzen hielt, so kann es dem Erl$sungswunder der Weihnacht noch
viel starker widerstehen, Christliches Fertigsein, christliches Gottbesitsen
wire des Nidhts sicherster Widerstand gegen den lebendigen Gott. Und
die Glocken und all die uralten Symbole, die von der Gréfie des Wunders
kiinden, wollen in einer Zeit, da das Nichts seine eigene Unsterblichkeit
besingt, auf den Suchenden hinweisen, der allem zum Trot auch nach
dieser Welt und dieser Zeit seine menschenverwandelnde Hand aus-

streckt.
Bruno Balscheit.

Wunder

Kalt hat der Nebel den Raum nun erstidkt,
Der als gesegneten Leibes Gemach
Menschen und Dinge tragend umfing;
Feindliches Grau hat den Himmel erdriickt,
Der wie ein heimatlich Hiittendach

Uber dem Licht und den Schatten hing.

Und nur die Liebe, die Gott uns geschenkt,
Leuchtet als Morgen aus ddmmrigem Schein,
Lafit uns erkennen der Schdpfung Gestalt
Und unsre Herzen, in sein Herz gesenkt,
Raum aller Dinge und Lichthimmel sein,
Lebend vom Worte, das nie mehr verhallt,

Samuel Staub.

503



	Die Weihnacht und das Nichts

