Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 11

Artikel: Goethe und der religiose Humanismus (Teil Il) : Vortrag, gehalten an
der 200-Jahr-Feier der International Goethe Convocation, Aspen,
Colorado

Autor: Simon, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139403

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

iiber die Zuschiittenden kommen. Wir sind gewifl, dall der Tag kommt,
da Diirstende graben werden auch gerade nach der in Leonhard Ragaz
der Welt geschenkten Quelle des Geistes. Sie soll lebendig bleiben, sie
vertrigt keine kiinstliche Konservierung. Wir werden sie immer dann
lebendig wiederfinden, wenn wir unseren Auftrag, unsere Zeit und un~
ser Leben an den Ort hintragen, da dieser Quelle Ursprung war: Der
lebendige Christus, der diese Quelle hat flieflen lassen, ist stirker als die
Verschiittungsgewalten. Mit dem Blick auf diesen Christus diirfen wir
darum auch diese Erinnerung halten, dieses Gedenken einer grofien
Trauer. Die allerleiten Worte, die Ragaz am Schlufl des genannten Auf~
satses («Neue Wege», Dezember 1945) schrieb, haben die gleiche Aus~
richtung;

«Immer wieder schpfen wir, ermiidet, enttiuscht, vielleicht angeekelt
oder verbittert, aus ihm (Christus) Kraft, Mut und Freudigkeit dazu. Und
so stellt uns Weihnachten nicht bloff mit seiner Dreiheit die grofien und
entscheidenden Forderungen und Fundamente fiir die neue Erde vor
Augen, sondern auch die Mdglichkeit ihrer Verwirklichung, sogar ihre
Verwirklichung selbst in Christus, der da war und der da kommt, der
aber auch ist.» Bruno Balscheit.

Goethe und der religidse Humanismus (II)

Vortrag, gehalten an der 200~Jahr~Feier der International Goethe Convocation,
Aspen, Colorado

Wir beginnen mit der Ebenbildlichkeit. Das Wort laf}t theologisch
eine doppelte Bedeutungsrichtung zu: vom Menschen auf Gott hin
oder von Gott auf den Menschen hin. In der ersten Bedeutungsrichtung
ist es die Grundlage allen Heidentums gewesen und geblieben, von
der Antike an bis heute. Seine Formel hat im dritten vorchristlichen
Jahrhundert der hellenistische Philosoph Euhemeros von Messene ge~
funden, als er etwa zu verstehen gab, die Menschen madhten die Gétter
nach ihrem Ebenbilde. Der moderne Ideologieverdacht, wenn er sich
nicht auf die Entlarvung bestimmter und konkreter Ideoclogien be~
schrankt — ein oft notwendiges und niiliches Unternehmen! — sondern
prinzipiell, das heifit «umfassend» wird und jede Idee, a priori und un~
gepriift, fiir nichts als eine Spiegelung der Triebkrifte oder der Pro~
duktivkrafte hilt, dieser moderne umfassende Ideologieverdacht ist
nichts anderes als Euhemerismus, und zwar, je nach der vorherrschenden
Theorie, entweder psychologischer oder soziologischer oder eine Kom~
bination von beiden. Bei dem eigentiimlichen horror vacui der mensch~
lichen Seele fiihrt er oft zu einem ihm durchaus unerwiinschten Resultat:
der von absoluten Werten abgetrennte Mensch vermag es in diesem

456



gleichsam luftleeren Raum nicht auszuhalten und fillt thn sich mit der
ihm lebensnotwendigen Atemluft durch die Verabsolutierung relativer
Werte, wie Staat, Boden, Arbeit, Rasse und anderer. Diese zum Teil
durchaus legitimen Werte, nimlich in der Relativitit ihres eigentiim~
lichen Zusammenhanges, werden durch ihre Steigerungen zu absoluten
Werten, also durch ihre Vergéttlichung oder Vergdung, zu Unwerten.
Herrscht einer von ihnen oder eine Kombination einiger von ihnen, so
wird der Mensch, der sie einst aus sich heraus gestellt hat, ihr erstes
Opfer. In dieser seiner Not sucht er einen lesten Halt in der Selbst~
verdoppelung, im eigenen Spiegelbilde, in der Vergdtung des Selbst.

Diese Gedanken kommen in einer talmudischen Sage zu einfacher
und anschaulicher Darstellung. Nach dem Bericht der Bibel war Abra~
ham, der Vater der Gléubigen, der erste Mensch, der Gott als den Einen
erkannt hat. Sein Vater, Terach, wird von der jiidischen Sage als ein
Hindler mit Géenbildern geschildert. Einmal habe er, an der Wahr-
nehmung des Geschiftes verhindert, dem Knaben Abraham den Laden
anvertraut, damit er die Kunden bediene. Es erschien eine alte Frau und
verlangte einen G&ten in Gestalt einer alten Frau, ein Lahmer, der einen
Lahmen forderte, ein Budkliger, der einen Buckligen wollte, und so fort.
Da erkannte der Knabe Abraham, dafl die Mensdhen sich die Géten
nach ihrem Ebenbilde gemacht haben, nahm einen Stodk und zerschlug
sie, eilte hinaus und begann, dem einzigen bild~ und gestaltlosen Gotte -
zu dienen, der zwar nicht den einzelnen Menschen, aber Adam, «nach
seinem Ebenbildes geschaffen hat. Gerade weil er.gestaltlos, bildlos, un~
aussprechbaren Namens ist und keinem Einzelnen gleicht, vermag er
die Myriaden mensdhlicher Bilder, Gestalten und Namen in seiner Ein~
heit «<ebenbildlich» zu umfassen. Dies ist die Grundposition dessen, was
wir religidsen Humanismus nennen, im Gegensats zu allem modernen
Spiegelmenschentum. Der mit dem géttlichen Wesen ringende Erzvater
Jakob entreifit diesem seinen Namen nicht, aber sein eigener Name wird
gewandelt, und zwar zu einem theophoren.

Der hier intendierte Mensch, so sagten wir, ist ein voller Mensch, ein
Mensch ohne Abstriche, aber er steht unter dem Doppelgebot der Ent-
scheidung und der Ganzheit. Was hiermit gemeint sei, mdge an einem all~
bekannten Beispiel aus der Sphire des «klassischen Humanismus» er~
lautert werden.

Die kleine Griecheninsel Melos im Aegiischen Meer kimpfte um
ihre Freiheit gegen das {ibermichtige Athen. Nach des Thukydides Be~
richt wurde sie zunichst politisch terrorisiert, dann im Kampfe geschla~
gen und schliefilich auf das grausamste «bestrafts. Die betreffenden Ka~
pitel sind ein Musterstiidk antiker Realpolitik, zynischsten griechischen
Macdhiavellismus’, und die Darstellung des Thukydides lafit mit keinem
Worte irgendeine Mifibilligung erkennen. Der hellenengliubige Huma-~
nist schlechthin wird sich vielleicht daran nicht stoflen, ja er mag den
Anstofinehmenden als kleinbiirgerlichen Moralisten oder unhistorischen

457



Sentimentalisten ablehnen. Der religidse Humanist 1af}t sich von diesen
Vorwiirfen nicht anfechten. Er weifl, dal der Mensch von jeher Gottes
Geschdpf war, auch zur Zeit, da noch die Olympier herrschten und
geglaubt wurden. Das Leid des kleinen Melos wird ihm zu Herzen
gehen, und sein Schicksal, seither immer wiederholt und immer neu
bestitigt, wird ihm die #sthetische Freude an Thukydides herrlichem
Vortrag und seiner grofien Sprache triiben. Sein Humanismus umfafit
den isthetischen Wert, aber nicht als den hdchsten. Als Nero Rom in
Brand setste, gab es auch einen herrlichen Anblick. In der Wahl zwischen.
dem Asthetischen und dem ethischen Wert entscheidet sich der religisse
Humanist gegen den ersten und fiir den zweiten, und er weif}, daf} eine
solche Wahl ihm mitunter abverlangt wird. Er weifl auch, dafl diese
Notwendigkeit zur Wahl einen Verzicht auf dsthetische Ausdruckswerte
bedeuten kann, so dall er an <«Fiille» verliert, was er an «Ganzheit»
gewinnt.

Dies also ist mit dem Gesets der Entscheidung gemeint, unter dem
der religitse Humanist steht. Das der Ganzheit ist jenem geschwister~
lich Verbunden. Es bedeute’c, und darauf hat wiederum Martin Buber un~
ermiidlich und gewichtig hingewiesen, daff Religion kein Sonderbezirk,
kein Feiertagsgemach des Lebens und der Seele ist, sondern alldurchdrin~
gend oder iiberhaupt nichts. Goethe war nicht nur ein sehr grofler, son~
dern auch ein guter Mensch und erfiillte gewill die Formel Friedrich
Schlegels, eines seiner besten Kenner: «Paradox ist aber, was zugleich
grol und gut ist», aber zu der hier gemeinten Ganzheit konnte von
seinem Humanismus, der eben kein religiéser war, ein Weg nicht fith~
ren. Er bezeugt es selbst, wenn er sagt: «Der Handelnde ist immer ge-~
wissenlos; es hat niemand Gewissen als der Betrachtende.» So wird
wohl auch die immer wieder erzihlte Uberlieferung ihr historisches
Recht haben, Goethe habe, als Staatsminister, einer Kindsm&rderin,
cinem Gretchen, entgegen dem angedeuteten Wunsdhe seines Herzogs,
die Begnadigung verweigert und sich dem Votum auf Todesstrafe, das
seine Kollegen abgaben, mit den Worten «Auch ich» angeschlossen.
Thomas Mann beriithrt in seinen bedeutenden Goethe-Aufsisen zweimal
diesen Fall und lif8t Goethes moralischem Verantwortungsgefiihl fiir das
Ganze des Staates und der Gesellschaft eine volle Rechtfertigung zuteil
werden; das Vorkommnis zeuge «von einer strengen Selbstkorrektur der
Giite und des Erbarmens, von ihrer Unterdriidkung zugunsten des Ord-~
nungsgeistess. Dall Goethe solche Privatgefithle der Giite und des Er~
barmens zu unterdriicken hatte, steht aufler jedem Zweifel; das be-~
riihmteste, wenn auch nicht immer richtig verstandene Zeugnis dafiir ist
sein Brief an Charlotte von Stein vom 6. Marz 1779 aus Apolda, wo er
als Minister die Griinde fiir dort ausgebrochene soziale Unruhen unter~
suchen sollte, gleichzeitig aber an der Iphigenie arbeitete. Er schreibt:
«Hier will das Drama gar nicht fort, es ist verflucht, der K&nig von
Taurus soll reden, als wenn kein Strumpfwirker in Apolde hungerte.»

458



Nicht also um Goethes moralische Natur oder Verhalten wird es dem
religidsen Humanismus hier gehen, wenn er sich zu einer Kritik gedrun~
gen fiihlt. Es handelt sich um ein anderes, eben um die Ganzheit. Die
Trennung von Handeln und Betrachten kann unter Umstinden moralisch
sein, niemals religids. Da der Minister Goethe nicht glaubte begnadi-
gen zu kdnnen, hitte es vielleicht auch der Dichter besser bei dem ver~
dammenden Schluff des Urfaust — «sie ist gerichtet> — belassen sollen,
statt ihn zur Begnadigung der spiteren Fassungen — «ist gerettets —
umzuwandeln. Ja, diese Riicksicht auf die Gesellschaft dringt sogar in
den Innenbezirk der Dichtung selbst ein, und wenn Goethe einerseits
jede Kriegsdichterei abgewiesen und in seinem Aufsats iiber des Knaben
Waunderhorn das Lied «<Frommer Soldaten Seligster Tod» mit den Wor~
ten kritisiert hat: «Mochte vielleicht im Frieden und beim Ausmarsch
erbaulich zu singen sein. Im Krieg und in der ernsten Nihe des Unheils
wird so etwas graulich, wie das neuerlich belobte Lied: ,Der Krieg ist gut‘s,
so hat er anderseits den bigamistischen Schlufl der Stella, wohl unter
dem Druck der &ffentlichen Meinung, spiter zu einem tragischen Aus~
gang abgemildert. Fiir das Publikum war offenbar der Tod zweier Men~
schen ertraglicher als ihr liebevolles, aber illegales Zusammenleben mit~
einander und einem dritten.

Diese Maglichkeit, die Sphire des Handelns von der des Betrachtens,
die Politik von der Dichtung, die Arbeit von der Mufle siuberlich zu
trennen, ist nur fiir den nicht-religidsen Humanismus gegeben; dem
religiSsen ist sie verboten. Sie fiihrt dazu, daBl jener eine Haltung und
Gesittung fiir die MuBleklasse ist, die, von der Arbeit der breiten Mas~
sen lebend, ein produktives oder edel genieflendes Freizeitleben fithren
kann. Goethes europiische Generation war die letste oder vorletste, die
sich eine solche Auffassung noch ohne schweren Gewissensdrudck erlau~
ben konnte. Mit der Niederlegung der Schranken zwischen dem Han~
delnden und dem Betrachtenden innerhalb der Ganzheit des Einzelmen~
schen versuchen wir heute zu einer Gesellschaftsordnung vorzustofien,
in der beide Lebensformen nicht in verschiedenen Klassen auseinander-
gelegt sind. Hier beriihrt sich der religisse Humanismus mit dem sozia~
len,; und in der Konzeption des religidsen Sozialismus verwichst er mit
- jhm zu einer Einheit.

Diese Einheit freilich ist heute kaum mehr als ein frommer Wunsch
— wirklich: ein frommer —, wihrend unsere Wirklichkeit viel unver~
hiillter als selbst zu Goethes Lebzeiten das nackte Gesicht der Macht~
politik abspiegelt, wie die Athener es in ihren Verhandlungen mit Melos
unmifiverstindlich formuliert haben. Nach Thukydides haben sie den
Einwohnern der Insel zu verstehen gegeben, sie hitten mit Leuten zu
tun, «die wohl wissen, dafl man das genaueste Recht in menschlichen
Angelegenheiten nur unter Personen, die sich in einerlei Umstinden
befinden, zum Maflstab seiner Entscheidungen machen kann; wer hin~
gegen iiberlegene Macht in Hinden hat, der geht, soweit er kann, und

459



der Schwichere muf sich darein fiigen.» Als diese Schwicheren aber sich
auf die Gottheit beriefen, erhielten sie die hochaktuelle Antwort von den
stirkeren Bataillonen in der Form der Meinungsiuflerung, «daf} die
Gottheit nach den allgemeinen Begriffen, die wir uns davon machen, und
die Menschen einer unleugbaren Erfahrung und natiirlichen Notwendig-
keit zufolge {iberall Giber die zu gebieten haben, denen sie an Madht
iiberlegen sind». In diesen harten Worten wird die Trennung der Indi-
vidual~ von der Kollektivmoral, wie wir heute sagen wiirden, sogar reli~
gids — pseudoreligids — begriindet. .

Vielleicht noch gefshrlicher aber als dieser offene Zynismus mag,
trots Larochefoucaulds Wort von der Heuchelei als der Verbeugung des
Lasters vor der Tugend, jene verwischende Redeweise sein, die es nicht
einmal mehr wagt, die Dinge beim Namen zu nennen. Die Didhter, und
besonders die Verfasser von Diebs~ und Lumpenkomddien, wie die der
«Lustigen Weiber von Windsors und des «Biberpelzes», haben sich die
lustige Wirkung solchen Sprachmifibrauches nicht entgehen lassen.
Shakespeare [afit seinen Nym sagen: «<Das beste ist es, zur rechten Zeit
zu stehlen», doch Pistol antworten: «Ubertragen nennen es die Weisen.
Stehlen! Pfuils> Ganz so sagt Gerhart Hauptmanns Mutter Wolffen:
«’ne grofie Familie hat die Frau, aber stehlen ... nee. A bissel mausen,
jal» In diesen Fillen und in den unzshligen des Alltags, denen sie nach~
gedichtet sind, spiegelt die doppelte Sprache die doppelte moralische
Budhfithrung eines Lebens in getrennten Sphiren. Sie ist deshalb das
untriigliche Kennzeichen aller Gruppen, die dauernd — wie Verbrecher-
banden — oder voriibergehend — wie kriegfithréende Heere — einen
scharfen Unterschied ziehen zwischen der nach innen geltenden Clan~
Moral und der nach auflen gerichteten Kampfmoral.

Setsen wir gegen diesen doppelten Sprachgebrauch wiederum ein
talmudisches Beispiel! Im Traktat Sanhedrin wird einmal die gerichtliche
Todesstrafe Rezichah, Ermordung, genannt, und zwar keineswegs in
einem Zusammenhang, der sie verdammen oder auch nur einschrinken
wollte. Trotsdem benust der Talmud denselben Wortstamm, den das
~ Hebraische im Mordverbot des Dekalog gebraucht: lo tirzah. Viel-
leicht ist es erlaubt, sich dieses sprachlichen Hinweises fiir eine moral~
philosophische Konsequenz aus der religidshumanistischen Forderung
der Ganzheit zu bedienen. Auch wir wissen, dafl sich die absoluten Ge~
bote der groflen Glaubensurkunden nicht absolut im Leben verwirklichen
lassen. Dieser Konflikt bleibt in der Tat keinem wirkenden Menschen
erspart, nicht einmal einem echt-radikal betrachtenden. Aber es fithren
verschiedene Wege aus diesem Konflikt, zwei falsche und ein richtiger.
Der erste falsche Weg lafit die Gebote in ihrer unberithrten Absolutheit
und das Leben in seiner von ihnen unbeeinflufiten Relativitit. Der zweite
falsche Weg schliefit von der Relativitit der Erfiillungsmdglichkeit zu-
riick auf die Relativitit der Gebote selbst. Der dritte Weg, und wir glau~
ben ihn als den einzig richtigen, ringt um die jeweils maximale Ver-~

460



wirklichung des Absoluten innerhalb der relativen Gegebenheit. Er wird
sich sprachlich dadurch ausweisen, dafl er den Mut hat, auch seine eigene
Siinde Siinde und sein eigenes Morden Morden zu nennen, auch wenn
er gezwungen ist, zu siindigen und zu morden. Gerade das Wissen um
die volle Schwere seiner Abweichung wird ihm helfen, sie jeweils so
gering wie mdglich zu halten. Martin Buber, der unermiidlich um die
Formulierung, Vertiefung und Verbreitung dieses Gedankens gekampft
hat, vor.allem aber um seine Verwirklichung, formuliert ihn als die Be~
mithung, tiglich neu die «Demarkationslinie» zwischen der absoluten
Forderung und der immer nur relativen Verwirklichungsmdglichkeit zu
ziehen. Diese Linie aber scheidet nicht zwischen zwei statischen Bezirken,
sondern ist gerade in ihrer Dynamik das Zelchen des um Ganzheit
bemiihten religidsen Menschen.

Zum menschlichen Leben gehdrt das Zw1sd1en~Menschhd1e, sowohl
das zwischen den Einzelnen wie das zwischen den Gemeinschaften. Der
grofite Tag des jiidischen Jahres, der VersShnungstag, entlifit seine
Glaubigen immer aufs neue in die Versuchungen und Nlederlagen des
Alltags, nachdem er sie mit der Kraft ausgestattet hat, in ihnen zu be-~
stehen und sie zu ertragen. Am Ende aber des Gesetjestraktates, der in
alter Zeit seine kultischen Vorschriften genau behandelt, heifit es: «Siin~
den des Menschen gegen Gott siihnt der Versshnungstag, Stinden des
Menschen gegen seinen Nebenmenschen siihnt der VersSshnungstag
nicht, bis man dessen Verzeihung erlangt hat.»

Dies also gilt zwischen den Einzelnen. Aber auch die Bezichungen
zwischen den Gemeinschaften vergifit dieser Tag nicht, und er predigt
die eigentiimliche Toleranzidee eines religisen Humanismus. Sie ist
recht verschieden von der der Aufklirung, also etwa Lessings in «Nathan
dem Weisen»: dort sind die drei Ringe als Sinnbilder der drei mono-~
theistischen Religionen ja nur deshalb austauschbar und gleichwertig,
weil der echte Ring, wohl die Identifikation der Ethik mit der natlir-
lichen Religion, «vermutlich» Verlorenglng Nicht solche — edle? —
Glaubensschwiche ist es, von der aus eine lebendige Religion ihren Weg
zur Toleranz finden kann. Nicht die Surrogate der Wahrheit werden ihr
vergleichbar erscheinen, sondern die verschiedenen Wege, die zu ihr
fiihren mdgen. In den Synagogen Israels wird am Vorabend des Ver~
sShnungstages ein philosophisches Gedidht eines jiidisch~spanischen Dich~
ters und Denkers aus dem elften Jahrhundert, Salomon Ibn~Gabirols
«K&nigskrone», gelesen. Fast zu Anfang des langen Hymnus heiflt es
etwa: «Du bist der Gétter Gott. Alle Geschdpfe sind deine Zeugen . . .
und es tut deiner Ehre keinen Abbruch, dafl es auch Diener anderer
(Gétter) gibt, denn die Absicht aller ist, zu Dir zu gelangen.» In der
Fortsetsung wird freilich der jiidische Weg als der der eigentlich Sehen-
den hervorgehoben, wie auch Thomas von Aquino nicht auf den Vor~
rang des Christentums verzichten wollte, wenn er sagte: «Omnia volu~
mus sub specie boni.» Erst in unseren Tagen hat Franz Rosenzweig in

461



seinem philosophischen System, dem «Stern der Erldsung», Judentum
und Christentum erstmalig als zwei véllig, oder doch fast véllig, gleich~
berechtigte Wege der Wahrheit in der Offenbarung nebeneinander dar-~
gestellt, denen freilich kein dritter an die Seite zu stellen sei.

Zur Duldung tritt die Freiheit; die eine ist ohne die andere nicht
denkbar. Die Bibel kennt allerdings die Sklaverei; nach der Auffassung
des Maimonides, des grofien jlidischen Religionsphilosophen aus dem
13. Jahrhundert, ist sie ein Merkmal des Kompromificharakters eines
Teils der Gesetze, zu dem auch die Opfervorschriften gehéren: auch die

- Offenbarung sprach in keinen luftleeren Raum hinein, sondern war in

ihren konkreten Institutionen und deren Ausfithrungsbestimmungen
selbst schon eine «Demarkationslinies zwischen der géttlichen Absicht
und den menschlichen Lebensbedingungen einer bestimmten Zeit und
Umgebung. Aus diesem Grunde aber weist ein Teil jener Institutionen
auf ihre eigene Authebung hin, noch bevor sie sich ganz verwirklicht
hatten. Das gilt zum Beispiel fiir den israelitischen. Sklaven. Von ihm
heifit es im zweiten Buche des Pentateuch: «Wenn du einen hebriischen
Knecht erwirbst, soll er sechs Jahre dienen, aber im siebenten gehe er
frei aus, umsonst ... spricht aber der Knecht: Ich liebe meinen Herrn,
mein Weib und meine Kinder, ich will nicht frei ausgehen, dann lasse
ihn sein Herr vor die gottlichen Richter treten, lasse ihn dann treten an
die Tiir oder an den Pfosten, pfrieme thm das Ohr mit dem Pfriem, und
nun sei er Knecht auf immer.» Die alten Erklirer stellen die Frage,
warum von allen Gliedern des Kérpers gerade das Ohr ausersehen
wurde, das Zeichen dieser ewigen Knechtschaft zu tragen, die erst
eigentlich den Tatbestand der Sklaverei ausmacht, und einer von ihnen
antwortete: «<Das Ohr, das am Berge Sinai gehdrt hat: Denn mir sind
die Kinder Israels Knechte, meine Knechte sind sie und nicht die Knechte
von Knechten. Dieser aber ging hin und erwarb sich einen anderen
Herrn, dessen Ohr soll gepfriemt werden.»

Dies ist das Dilemma der menschlichen Freiheit innerhalb der Denk-
weise des glaubigen Humanismus (wie wir statt des Schulwortes «reli
gitser Humanismus» lieber sagen wiirden): der Mensch hat die Wahl,
Gottes Knecht und frei oder der Menschen Knecht und Sklave zu sein.
Audh in dieser Wahl ist er frei. Sie konstituiert seine ihm eigentiimliche
Wiirde.

Auch die Wiirde des Menschen hat ihr eigentiimliches Dilemma. Der
Mensch kann seine Wiirde vertun, zum Beispiel durch schwere Schuld,
die ihn strafbar, vielleicht todesschuldig madht. In seiner Hinrichtung
verwirkt er nicht nur die eigene Wiirde, sondern gefihrdet auch die sei-
nes Henkers — eines der stirksten Argumente gegen die Todesstrafe.
Der Talmud deutet diese Dialektik zum mindesten an, und zwar in sei~
ner Erklirung zu dem Verbot des Deuteronomiums: «<Wenn an jemand
eine Siinde ist, Rechtsspruch auf Tod, und er wird getdtet, Du hingst
ihn an ein Holz, laf}’ seinen Leichnam nicht am Holz iibernachten, nein,

462



begraben sollst du ihn am selben Tage, denn ein Fluch Gottes ist ein
Gehenkter.» Dazu erzihlte Rabbi Meir ein Gleichnis: «Einst waren zwei
Zwillingsbriider in einer Stadt, einer wurde zum Kdnige eingesetst, und
einer wurde Straflenrduber, Den befahl der Kénig zu hingen. Wer ihn
aber sah, sagte: da hingt der Kénig. Da befahl der Kénig, ihn herunter~
zunehmen.»

Der Mensch, der im Ebenbilde Gottes geschaffen ist, beeintrachtigt
Gottes Wiirde, wenn er die eigene verliert. Sie gipfelt in seiner Eben~
bildlichkeit, wie sie in ihr wurzelte.

Von daher gelangt der gliubige Humanismus zur grundsiglichen
Gleichheit aller Menschen, das heifit zur Konzeption des Friedens als
hachstes und letstes Ziel. Eine alte jiidische Quelle lehrt: «<Der Mensch
wurde deshalb als einziger erschaffen, um dich zu lehren, dafl, wenn
jemand eine Seele vernichtet, es ihm die Schrift anrechnet, als habe er
eine ganze Welt vernichtet, und wenn jemand eine Seele erhilt, es ihm
die Schrift anrechnet, als habe er eine ganze Welt erhalten. Ein weiterer
Grund ist der Frieden zwischen den Mensdhen, damit niemand zu sei~
nem nichsten sage: mein Ahn war grofer als deiner. Ein weiterer, damit
die Sektierer nicht sagen kdnnten, es giabe mehrere Herrschaftsprinzipien
im Himmel. Und endlich, um die Gréfle Gottes zu verkiinden, denn
wenn ein Mensch mehrere Miinzen mit einem Stempel prigt, so gleichen
sie alle einander, der K&nig der K&nige aber, der Heilige, gepriesen sei
er, pragt jeden Menschen mit dem Stempel des Urmenschen, und doch
gleicht nicht einer dem andern. Daher muf} auch jeder einzelne sagen:
meinetwegen ist die Welt erschaffen worden.» So verkniipfen sich die
Gedanken von der Ebenbildlichkeit, der Freiheit, der Wiirde, der unver~
wechselbaren Individualitit mit denen des Friedens und der Verant~
wortung des Menschen fiir seine Welt, wie der Talmud an anderer Stelle
lehrt: «Stets betrachte sich der Mensch so, als habe er zur Hilfte Siinden
und zur Hilfte Verdienste. Heil thm, wenn er ein Gebot ausgeiibt hat,
denn er hat die Waagschale seiner Verdienste zum Uberwiegen ge~
bracht; wehe thm, wenn er eine Stinde begangen hat, denn er hat die
Waagsdhale seiner Schuld zum Uberwiegen gebracht! . . . Rabbi Eleazar,
der Sohn Rabbi Simons, sagte: die Welt wird nach der Mehrheit gerichtet.
Und auch der einzelne wird nach der Mehrheit gerichtet. Heil ihm, wenn
er ein Gebot ausgeiibt hat, denn er hat fiir sich und fir die ganze Welt
die Waagschale der Verdienste zum Uberwiegen gebracht; wehe ihm,
wenn er eine Siinde begangen hat, denn er hat fiir sich und fiir die ganze
Welt die Waagsdhale der Schuld zum Uberwiegen gebracht.»

Nach dieser piadagogischen Konzeption ist es der einzelne Mensch,
in dessen Hand es liegt, ob der Spruch iiber das Schicksal der Welt «ist
gerichtet» oder «ist gerettet» lautet. Seine eigene Entscheidung mag mit
einem plastischen Augenblick des Weltenschicksals zusammenfallen und
so fiir das Ganze entscheidend werden. Demnach wiren wir also nach
mancher Abgrenzung und einem langen Umwege, mit unserer Darstel--

463



lung des religidsen Humanismus wieder in der unmittelbaren Nzhe des
Goetheschen, wenn dieser etwa minnliches Wagen «die Arme der G&t~
ters herbeirufen 138t? Aber ist dem wirklich so, oder bezeigt nicht viel-
mehr dieser scheinbar nichste Konvergenzpunkt den ganzen Unterschied
der Auffassungen? Beim religisen Humanismus, auch dort, wo er, wie
im Judentum, einen starken Akzent auf Tat und Anteil des Menschen
legt, ist diese Tat kein «minnliches Wagen», autonomer Natur, sondern
Erfiillung der, ihrer lesten Quellen nach theonomen, Pflichttat. Und nicht
«die Arme der Gétters werden herbeigerufen, sondern der Mensdh ist
es, der sich der Begegnung mit der letsten Endes freien Entscheidung des
allmichtigen Gottes entgegenspannt, von der er hoffen mag, dafl ihre
Gnade mit seiner Bemiihung nicht versagen werde. Mehr darf, red-
licherweise, nicht Behauptet werden, sollen die religiéisen Begriffe und
iiie'eines nicht-religidsen Humanismus nicht ihren umgrenzten Sinn ver~
ieren.

Die deutliche Trennung zwischen religitsem und weltlichem Huma-~
nismus ist in diesem Geschichtsmoment von besonderer Dringlichkeit.
Wir fragen ja ‘nicht nur, was religiser Humanismus sei, sondern auch
und vor allem, was er uns bedeute, heute und hier, fiir diese unsere
Welt. - -

Religion ist heute in der Defensive, wahrscheinlich zu ihrem Heil. Sie
ist kaum irgendwo auf der Welt mehr in der Gefahr, zu den Gewalt-
mitteln der Inquisition zu greifen, zum religids begriindeten Antihuma-
nismus zu werden. Sie ist, in vielen Staaten, zur <ecclesia pressa» ge~
worden. IThre, oft wohlverdienten, Niederlagen machen sie zum — oft
unfreiwilligen — Bundesgenossen all der freiheitlichen Krifte, die heute
gegen den Staatsgtien, den WirtschaftsgStsen, den totalitiren Gdten
in all seinen Formen kimpfen. Religidser Humanismus als Gesinnung
darf aber bei dieser taktischen Konstellation nicht stehen bleiben, son-
dern muf} sich, im Bewufltsein menschlicher Begrenzung bei der Erkennt-~
nis der einen Wahrheit, auf die Grundsitse der freien Selbstbestimmung -
der Person, der Unantastbarkeit menschlicher Wiirde, der Duldung ab-~
weichender Meinungen und Lehrgebiude, religidser, areligiSser und
antireligidser, der von einzelnen und der von Gemeinschaften, vor-
behaltlos festlegen, auch fiir die Zeit nach einem (méglichen) neuerlichen
Siege der Religion. :

Dafl solch ein Sieg mdglich ist, so unwahrscheinlich es auch heute:
sein mag, sei erldutert durch einen Blick auf die letste, bisher nicht be~
handelte, Antithese zum religidsen Humanismus: den antireligiSsen Anti~
humanismus oder Faschismus. Dessen zeitweiliger Erfolg nicht nur {iber
die Leiber, sondern auch iiber die Seelen der Menschen wurde mit vor~
bereitet durch das Versagen des areligitsen Humanismus in seiner sozia~
listischen Spielart. Dieser hatte es unterlassen, freiheitlich-soziale Ant~
worten auf die grofien Fragen der Nation und der Religion zu suchen und
zu geben und gewagt, ganze Seelenbezirke grofiziigig und kleinherzig zur

464



«Privatsache» zu erkliren. Diese Privatsachen aber hérten deshalb nicht
auf, in den Herzen der Proletarier und Kleinbiirger sehr lebendig zu
existieren. So war der Boden fiir ihre Annektierung durch die faschisti~
schen Ideologen bereitet, die statt Gottes den Fiihrer, statt des gewachse~
nen Volkstums den Mechanismus des Staates einsefsten, iberall einen
Hohlraum mit den eigenen michtigen Surrogaten fiillend. Thr Erfolg
beruhte nicht so sehr auf der Liige selbst wie auf der liigenhaften und
betriigerischen Ausnutung vernachlissigter Wahrheiten — eben jener
vom weltlichen Humanismus, von Goethe sowochl wie vom areligiésen
Sozialismus vernachldssigten Wahrheiten des lebendigen Glaubens. Des~
halb eben wird, wer an den endgiiltigen Sieg im Kampfe der Freiheit
gegen den Geist des Totalitarismus glaubt, auch jenen Wahrheiten ihre
Zukunft zusprechen diirfen.

Freilich unter einer unabdinglichen Voraussesung: Religion darf
niemals mehr in jenen antihumanistischen Fehler verfallen, der ihre Nie~
derlage mit verschuldet hat, nimlich den, ihr Bewufltsein einer hdheren
Sicherheit gegen das Bediirfnis der leidenden Menschen und breiten Mas~
sen nach irdischer Sicherheit auszuspielen. «Der Mensch lebt nicht vom
Brot allein», das ist wahr wie der Glaube; aber ohne Brot lebt er gar
nicht — das ist wirklich wie die Welt. Es war der Fehler des Marxismus,
die notwendigen Bedingungen des Daseins schlechthin mit den zuling-
lichen Bedingungen des hsheren Daseins identifiziert zu haben; es bleibt
sein historisches Recht, auf diese Brotnotwendigkeit wieder hingewiesen
zu haben gegeniiber gesellschaftlichen Machten, die sie, als Staaten,
Kirchen oder Synagogen, vernachldssigten oder gar, ideologisch, selbst
fromm, verputzt, fiir die eigenen Luxus-Bediirfnisse ausniitzten. So wird
auch der Kreuzzug der westlichen Welt fiir die unverlierbare Freiheit
des Individualismus nur dann Erfolg haben und eine Chance des Frie~
dens sein, wenn er jeden Schein vermeidet, als sei es ihm gar nichtso sehr
um die Stirkung der persdnlichen Freiheit zu tun wie um die Schwa~
chung jener sozialen Gleichheit, die sich die Sstliche Welthilfte zum Ziel
gesetst hat. Das volle Menschenbild, das der glaubige Humanismus wie~
derherzustellen unternimmt, korrigiert beide Einseitigkeiten in dem
Wissen, dafl es keine Freiheit gibt, ohne die sozialen Vorausseungen,
sie zu beniien, keine Gleichheit, die nicht auch eine der Meinungen,
Gesinnungen, Ausdrucksmdglichkeiten, also Freiheit ist. Er filhrt West
und Ost, Freiheit und Gleichheit in jener iberwélbenden Gesinnung
der Briiderlichkeit zusammen, die uns Menschen des 20. Jahrhunderts
das Erbe der grofien Franzdsischen Revolution aus Goethes Epoche er~
neut, und positiver, als er es konnte, anzutreten gebietet.

So bleibt also der dem Goetheverehrer schmerzliche Tatbestand
einer grundsitlichen Differenz unser letstes Resultat. Er ist nicht neu,
sondern schon zu Goethes Lebzeiten des &fteren empfunden worden, und
zwar vor allem dann, wenn zugleich mit der Grenze des Goetheschen
Humanismus gegen das Religidse hin auch jene andere, mit ihr hiufig,

465



wenn auch nicht immer, zusammenfallende Grenze gegen das Soziale
hin ins BewuBltsein oder Gefiihl trat. So klagt etwa Pestalozzi, religiGser
Humanist echtester Anlage und stirkster Antriebe, am Schlufl seiner
«Abendstunde eines Einsiedlers» aus dem Jahre 1779: «Mensch in dei~
ner Hohe, wiege den Gebrauch deiner Krifte nach jedem Zwedk! Vater~
sinn hoher Krifte gegen die unentwickelte schwache Herde der Mensch~
heit. O Fiirst in deiner Hshe! O Goethe in deiner Kraft! Ist das nicht
deine Pflicht, o Goethe, da deine Bahn nicht ganz Natur ist? Schonung
der Schwachheit, Vatersinn, Vaterzweck, Vateropfer im Gebrauch seiner
Kraft, das ist reine Hshe der Menschheit. O Goethe in deiner Hoheit,
ich seche hinauf von meiner Tiefe, erzittere, schweige und seufze. Deine
Kraft ist gleich dem Drang grofler Fiirsten, die dem Reichsglanz Millio~
nen Volkssegen opfern. Reiner Segen der Menschheit, du bist Kraft und
Folge des Glaubens. O meine Zelle, Wonne um dich her! auch du bist
Folge dieses Glaubens. Heil mir und meiner Hiitte! Darum, daf die
Menschheit an Gott glaubt, ruhe ich in dieser Hiitte.»

Diese ergreifend stammelnden Rhythmen versuchen zum Ausdrudk
zu bringen, was der religidse Humanist, bei aller Verehrung, gegen den
Genius auf dem geprefiten Herzen hat, das im Leid der Kreatur immer
zugleich das des Mitmenschen empfindet. Nicht so frei von Ressenti~
ment duflerten sich die eigentlichen «Goethefeinde», zu denen Pestalozzi
keineswegs gehdrte. Einer ihrer Wortfithrer, Ludwig Bdrne, sagt in
seiner Denkrede auf Jean Paul vom 2. Dezember 1825 — einem der
schdnsten Stiicke deutscher Prosa — zum Lobe seines Toten: «Er sang
nicht in den Palisten der Groflen, er scherzte nicht mit seiner Leier an
den Tischen der Reichen. Er war der Dichter der Niedergeborenen, er
war der Sanger der Armen, und wo Betriibte weinten, da vernahm man
die siiflen Tdne seiner Harfe. Mgen wir der stolzen Glodke, die an
seltenen Festtagen majestitisch schallt, unsere Ehrfurcht zollen — unsere
Liebe wird der vertrauten Uhr, die jeden Pulsschlag unseres Herzens
begleitet, jede Viertelstunde unserer Freude nachtént und alle unsere
Schmerzen, Minute nach Minute, von uns nimmt, gehsren.» Goethe ist
hier, wie in der ganzen Rede, nicht genannt, aber die Bezichung auf ihn
wird iiber jeden Zweifel deutlich, wenn sie mit den Worten schliefit: «Der
Geist ist entschwunden, das Wort ist geblieben! Er ist zuriickgekehrt in
seine Heimat; und in welchem Himmel er auch wandere, auf welchem
* Sterne er auch wohne, er wird in seiner Verklirung seine traute Erde
nicht vergessen, nicht seine liecben Mensdhen, die mit ihm gespielt und ge~
weint, und geliebt und geduldet wie er.» :

Es ist ein Meisterstiick der Polemik, wie die Anklinge an Goethes
Prometheus hier den jungen Titanen gegen den alten Olympier beschwé~
ren. Der Himmelssturm des Prometheus gegen Zeus richtet sich nun
gleichsam gegen seinen, scheinbar oder wirklich, miide gewordenen
Dichter. Hatte dieser doch in seiner «Pandora», die Gewichte von Pro~
metheus, dem Vorausdenkenden, auf Epimetheus, den Zuriickschauen~

466



den, verlegt, und der ein Revolutionir in der Freisprechung der Gefiihle
des menschlichen Herzens und ihres bisher unerhdrten Ausdruckes war,
schien nun ein Bewahrer oder bestenfalls ein vorsichtiger Tiirmer Lyn-~
keus im Bezirk der Gesellschaft. So wandte sich immer wieder nicht nur
eifersiichtige Kleinlichkeit, sondern auch grofigesinnte Jugend gegen
den Gewaltigen.

Wieder ist es Thomas Mann, der dies Paradoxon gefiihlt hat. Er meint,
im «Adel des Geistes», im allgemeinen zwar sei die humane Riickschrit-
lichkeit mit Talentlosigkeit geschlagen, aber auch «das riickschligige
Genies komme vor. Vielleicht kommt es nicht nur gelegentlich vor? Viel~
leicht war in diesem Falle der Dichter Thomas Mann noch kliiger als der
- kluge Essayist, als er sein bisher gréfites Buch, den «Doktor Faustuss,
einem etwas erhdhten Famulus Wagner in die Feder diktierte, um durch
diesen Kunstgriff hdchst humaner List die Zukiinftigkeit mancher Mitt~
- leren gegeniiber der ideclogischen Abschluflhaftigkeit gerade der Genien
zu gestalten? Uns scheint, dafl Hegels bekannter Sats, mit dem er die
Vorrede seiner «Philosophie des Rechts» im Jahre 1820 beschlossen hat,
nicht nur fiir die Philosophie gilt, sondern auch fiir die grofle Dichtung;
dafl auch sie ihre Gemailde erst malt, wenn «eine Gestalt des Lebens alt
gewordens, und dafl auch der Adler der Poesie, wie die Eule der Mi-
nerva, «erst mit der einbrechenden Dimmerung seinen Flug beginnts.
So haben die Homerischen Gesinge die vergehende Adelswelt ihrer Zeit
statt die kommende Bauernsphire Hesiods geschildert, Dante den katho-~
lischen Kosmos in die Ewigkeit seines Weltgedichtes gebannt, kurz bevor
er zu brdckeln begann, Cervantes — wenn auch pathetisch~komisch
und rithrend ironisch — das abgelebte Rittertum des Mittelalters mitten
ins Zeitalter der Entdeckungen und Erfindungen gestellt; so hat Shake~
speare das merry old England seiner Elisabeth gegen die sich empor~
reckende biirgerliche Revolution der Puritaner mit dem einzigen Fana~
tismus, dessen er fihig war, verteidigt. Dieser Anachronismus der Stirke
mag auch fiir Goethe zutreffen, obwohl er Ottilie sagen 14fit: «Die grsfi~
- ten Menschen hingen immer mit threm Jahrhundert durch eine Schwach~
heit zusammen.» In Wahrheit aber steht es doch 80, daﬁ, wer von den
Groflen unmittelbar der Zukunft dienen wollte, statt in der Mittelbar-~
keit des plastischen Abschlusses einer vergehenden Geschichtsgestalt,
den Preis des Verzichtes auf die Kunst zahlte wie Platon, als er seine
Tragddien verbrannte und die neue Kunstform des philosophischen Dia~
logs schuf, oder wie Tolstoj, der seine Wendung zur absoluten Gesin~
nung mit dem kiinstlerischen Niedergang nur allzu gern erkaufte. Auch
Goethe hat diesen Preis erlegen miissen: die «Wanderjahre» sind sein
soziall( fortschrittlichstes und kiinstlerisch am wenigsten vollkommenes
Werk.

Tro alledem aber sind die groflen Dichter die Fackeltriger des
Lichts und der Freiheit, doch nicht gerade als deren Ideologen. Sie dienen

den Menschen durch die Ausweitung des seelischen Bezirks, durch das

467



Sagbarmachen von bisher Unsagbarem, durch die Erziehung zum um-
fassenden Mitgefiihl aus gestaltender Phantasie. Das meiste B3se in die~
ser Welt geschicht ja aus Trigheit des Herzens und aus der Unmdglich~
keit, die alte jiidische Vorstellung zu befolgen: «Urteile nicht iiber deinen
Mitmenschen, bis du nicht an seiner Stelle warst!s Wir kénnen nicht
leibhaft an der Stelle all unserer Mitmenschen sein, aber die Phantasie~
schwingen der grofilen Kiinstler tragen uns auf die unzuginglichen
Gipfel und in die schmerzlichsten Tiefen; sie lassen unser begrenztes
Leben teilnehmen am Leben der anderen, bereichern es um das von uns
selbst ungelebte Leben. So lehren sie uns Duldsamkeit aus Verstindnis
und Kenntnis, aus Teilnehmung und Identifikation. Die Wahrheit
Gottes redet in vielen Zungen, auch in denen der Didhter, die sie leug~
nen.

Niemand hat das echter bezeugt als Goethe, der Schipfer der Welt~
literatur. Lassen Sie mich deshalb mit einem Worte schliefen, das er
liebte und das gerade mir besonders geeignet zu sein scheint, jenem
Frieden zwischen den V&lkern zu dienen, der fiir jeden Humanismus,
und besonders den gliaubigen, das h&chste Ziel sein mufl. Es ist ein ara~
bisches Wort und steht im heiligen Buch des Islam. In Goethes Wieder-
gabe lautet es: «<Der Koran sagt: Gott hat jedem Volke einen Propheten
gegeben in seiner Sprache.» Ernst Simon.

Blick auf die Kirchen

MacArthur betete das Vaterunser

Korea und die Kirchen

Dieses Mal muf} ich iiber eine peinliche Angelegenheit schreiben.
Eigentlich schime ich mich, als Diener der Kirche das tun zu miissen. Und
doch tue ich es. Warum? |

Um es gemeinverstindlich auszudriicken: «Weil man so oft das Kind
mit dem Bad ausschiittet.» Ohne Gleichnis: «Weil ich es so jammerschade
finde, dafl infolge der ungliickseligen Haltung, welche die christlichen
Kirchen der Korea-Frage gegeniiber einnehmen, so mancher sagen wird:
Das Christentum hat nichts mehr zu bedeuten. Darauf will ich aber gleich
erwidern: Das hat mit dem Christentum selbst nichts zu tun.

Der Weltrat der Kirchen

Im Juli 1950 gab der Weltrat der Kirchen in Toronto seine Haltung
{iber den Krieg in Korea kund. Die Vereinten Nationen wurden «geprie~
sen wegen ihres raschen Beschlusses, gegen den Uberfall vorzugehen und

468



	Goethe und der religiöse Humanismus (Teil II) : Vortrag, gehalten an der 200-Jahr-Feier der International Goethe Convocation, Aspen, Colorado

