
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 11

Artikel: Goethe und der religiöse Humanismus (Teil II) : Vortrag, gehalten an
der 200-Jahr-Feier der International Goethe Convocation, Aspen,
Colorado

Autor: Simon, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139403

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139403
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


über die Zuschüttenden kommen. Wir sind gewiß, daß der Tag kommt,
da Dürstende graben werden auch gerade nach der in Leonhard Ragaz
der Welt geschenkten Quelle des Geistes. Sie soll lebendig bleiben, sie
verträgt keine künstliche Konservierung. Wir werden sie immer dann
lebendig wiederfinden, wenn wir unseren Auftrag, unsere Zeit und unser

Leben an den Ort hintragen, da dieser Quelle Ursprung war: Der
lebendige Christus, der diese Quelle hat fließen lassen, ist stärker als die
Versdiüttungsgewalten. Mit dem Blick auf diesen Christus dürfen wir
darum auch diese Erinnerung halten, dieses Gedenken einer großen
Trauer. Die allerlefeten Worte, die Ragaz am Schluß des genannten Auf-
safees («Neue Wege», Dezember 1945) schrieb, haben die gleiche
Ausrichtung:

«Immer Wieder schöpfen wir, ermüdet, enttäuscht, vielleicht angeekelt
oder verbittert, aus ihm (Christus) Kraft, Mut und Freudigkeit dazu. Und
so stellt uns Weihnachten nicht bloß mit seiner Dreiheit die großen und
entscheidenden Forderungen und Fundamente für die neue Erde vor
Augen, sondern auch die Möglichkeit ihrer Verwirklichung, sogar ihre
Verwirklichung selbst in Christus, der da war und der da kommt, der
aber auch ist.» Bruno Balskeit.

Goethe und der religiöse Humanismus (II)
Vortrag, gehalten an der 200-Jahr-Feier der International Goethe Convocation,

Aspen, Colorado

Wir beginnen mit der Ebenbildlichkeit. Das Wort läßt theologisch
eine doppelte Bedeutungsrichtung zu: vom Menschen auf Gott hin
oder von Gott auf den Menschen hin. In der ersten Bedeutungsrichtung
ist es die Grundlage allen Heidentums gewesen und geblieben, von
der Antike an bis heute. Seine Formel hat im dritten vorchristlichen
Jahrhundert der hellenistische Philosoph Euhemeros von Messene
gefunden, als er etwa zu verstehen gab, die Menschen machten die Götter
nach ihrem Ebenbilde. Der moderne Ideologieverdacht, wenn er sich
nicht auf die Entlarvung bestimmter und konkreter Ideologien
beschränkt — ein oft notwendiges und nüfeliches Unternehmen! ¦— sondern
prinzipiell, das heißt «umfassend» wird und jede Idee, a priori und
ungeprüft, für nichts als eine Spiegelung der Triebkräfte oder der
Produktivkräfte hält, dieser moderne umfassende Ideologieverdacht ist
nichts anderes als Euhemerismus, und zwar, je nach der vorherrschenden
Theorie, entweder psychologischer oder soziologischer oder eine
Kombination von beiden. Bei dem eigentümlichen horror vacui der menschlichen

Seele führt er oft zu einem ihm durchaus unerwünschten Resultat:
der von absoluten Werten abgetrennte Mensch vermag es in diesem

456



gleichsam luftleeren Raum nicht auszuhalten und füllt ihn sich mit der
ihm lebensnotwendigen Atemluft durch die Verabsolutierung relativer
Werte, wie Staat, Boden, Arbeit, Rasse und anderer. Diese zum Teil
durchaus legitimen Werte, nämlich in der Relativität ihres eigentümlichen

Zusammenhanges, werden durch ihre Steigerungen zu absoluten
Werten, also durch ihre Vergöttlichung oder Vergöfeung, zu Unwerten.
Herrscht einer von ihnen oder eine Kombination einiger von ihnen, so
wird der Mensch, der sie einst aus sich heraus gestellt hat, ihr erstes
Opfer. In dieser seiner Not sucht er einen lefeten Halt in der
Selbstverdoppelung, im eigenen Spiegelbilde, in der Vergöfeung des Selbst.

Diese Gedanken kommen in einer talmudischen Sage zu einfacher
und anschaulicher Darstellung. Nach dem Bericht der Bibel war Abraham,

der Vater der Gläubigen, der erste Mensch, der Gott als den Einen
erkannt hat. Sein Vater, Terach, wird von der jüdischen Sage als ein
Händler mit Göfeenbildern geschildert. Einmal habe er, an der
Wahrnehmung des Geschäftes verhindert, dem Knaben Abraham den Laden
anvertraut, damit er die Kunden bediene. Es erschien eine alte Frau und
verlangte einen Göfeen in Gestalt einer alten Frau, ein Lahmer, der einen
Lahmen forderte, ein Buckliger, der einen Buckligen wollte, und so fort.
Da erkannte der Knabe Abraham, daß die Menschen sich die Göfeen
nach ihrem Ebenbilde gemacht haben, nahm einen Stock und zerschlug
sie, eilte hinaus und begann, dem einzigen bild- und gestaltlosen Gotte
zu dienen, der zwar nicht den einzelnen Menschen, aber Adam, «nach
seinem Ebenbilde» geschaffen hat. Gerade weil er gestaltlos, bildlos,
unaussprechbaren Namens ist und keinem Einzelnen gleicht, vermag er
die Myriaden menschlicher Bilder, Gestalten und Namen in seiner Einheit

«ebenbildlich» zu umfassen. Dies ist die Grundposition dessen, was
wir religiösen Humanismus nennen, im Gegensafe zu allem modernen
Spiegelmenschentum. Der mit dem göttlichen Wesen ringende Erzvater
Jakob entreißt diesem seinen Namen nickt, aber sein eigener Name wird
gewandelt, und zwar zu einem theophoren.

Der hier intendierte Mensch, so sagten wir, ist ein voller Mensch, ein
Mensch ohne Abstriche, aber er steht unter dem Doppelgebot der
Entscheidung und der Ganzheit. Was hiermit gemeint sei, möge an einem
allbekannten Beispiel aus der Sphäre des «klassischen Humanismus»
erläutert werden.

Die kleine Griecheninsel Melos im Aegäischen Meer kämpfte um
ihre Freiheit gegen das übermächtige Athen. Nach des Thukydides
Bericht wurde sie zunächst politisch terrorisiert, dann im Kampfe geschlagen

und schließlich auf das grausamste «bestraft». Die betreffenden
Kapitel sind ein Musterstück antiker Realpolitik, zynischsten griechischen
Macchiavellismus', und die Darstellung des Thukydides läßt mit keinem
Worte irgendeine Mißbilligung erkennen. Der hellenengläubige Humanist

schlechthin wird sich vielleicht daran nicht stoßen, ja er mag den
Anstoßnehmenden als kleinbürgerlichen Moralisten oder unhistorischen

457



Sentimentalisten ablehnen. Der religiöse Humanist läßt sich von diesen
Vorwürfen nicht anfechten. Er weiß, daß der Mensch von jeher Gottes
Geschöpf war, auch zur Zeit, da noch die Olympier herrschten und
geglaubt wurden. Das Leid des kleinen Melos wird ihm zu Herzen
gehen, und sein Schicksal, seither immer wiederholt und immer neu
bestätigt, wird ihm die ästhetische Freude an Thukydides herrlichem
Vortrag und seiner großen Sprache trüben. Sein Humanismus umfaßt
den ästhetischen Wert, aber nicht als den höchsten. Als Nero Rom in
Brand sefete, gab es auch einen herrlichen Anblick. In der Wahl zwischen
dem Ästhetischen und dem ethischen Wert entscheidet sich der religiöse
Humanist gegen den ersten und für den zweiten, und er weiß, daß eine
solche Wahl ihm mitunter abverlangt wird. Er weiß auch, daß diese
Notwendigkeit zur Wahl einen Verzicht auf ästhetische Ausdruckswerte
bedeuten kann, so daß er an «Fülle» verliert, was er an «Ganzheit»
gewinnt.

Dies also ist mit dem Gesefe der Entscheidung gemeint, unter dem
der religiöse Humanist steht. Das der Ganzheit ist jenem geschwisterlich

verbunden. Es bedeutet, und darauf hat wiederum Martin Buber
unermüdlich und gewichtig hingewiesen, daß Religion kein Sonderbezirk,
kein Feiertagsgemach des Lebens und der Seele ist, sondern alldurchdringend

oder überhaupt nichts. Goethe war nicht nur ein sehr großer,
sondern auch ein guter Mensch und erfüllte gewiß die Formel Friedrich
Schlegels, eines seiner besten Kenner: «Paradox ist aber, was zugleich
groß und gut ist», aber zu der hier gemeinten Ganzheit konnte von
seinem Humanismus, der eben kein religiöser war, ein Weg nicht führen.

Er bezeugt es selbst, wenn er sagt: «Der Handelnde ist immer
gewissenlos; es hat niemand Gewissen als der Betrachtende.» So wird
wohl auch die immer wieder erzählte Überlieferung ihr historisches
Recht haben, Goethe habe, als Staatsminister, einer Kindsmörderin,
einem Gretchen, entgegen dem angedeuteten Wunsche seines Herzogs,
die Begnadigung verweigert und sich dem Votum auf Todesstrafe, das
seine Kollegen abgaben, mit den Worten «Auch ich» angeschlossen.
Thomas Mann berührt in seinen bedeutenden Goethe-Aufsäfeen zweimal
diesen Fall und läßt Goethes moralischem Verantwortungsgefühl für das
Ganze des Staates und der Gesellschaft eine volle Rechtfertigung zuteil
werden; das Vorkommnis zeuge «von einer strengen Selbstkorrektur der
Güte und des Erbarmens, von ihrer Unterdrückung zugunsten des

Ordnungsgeistes». Daß Goethe solche Privatgefühle der Güte und des
Erbarmens zu unterdrücken hatte, steht außer jedem Zweifel; das
berühmteste, wenn auch nicht immer richtig verstandene Zeugnis dafür ist
sein Brief an Charlotte von Stein vom 6. März 1779 aus Apolda, wo er
als Minister die Gründe für dort ausgebrochene soziale Unruhen
untersuchen sollte, gleichzeitig aber an der Iphigenie arbeitete. Er schreibt:
«Hier will das Drama gar nicht fort, es ist verflucht, der König von
Taurus soll reden, als wenn kein Strumpfwirker in Apolde hungerte.»

458



Nicht also um Goethes moralische Natur oder Verhalten wird es dem
religiösen Humanismus hier gehen, wenn er sich zu einer Kritik gedrungen

fühlt. Es handelt sich um ein anderes, eben um die Ganzheit. Die
Trennung von Handeln und Betrachten kann unter Umständen moralisch
sein, niemals religiös. Da der Minister Goethe nicht glaubte begnadigen

zu können, hätte es vielleicht auch der Dichter besser bei dem
verdammenden Schluß des Urfaust — «sie ist gerichtet» — belassen sollen,
statt ihn zur Begnadigung der späteren Fassungen — «ist gerettet» —
umzuwandeln. Ja, diese Rücksicht auf die Gesellschaft dringt sogar in
den Innenbezirk der Dichtung selbst ein, und wenn Goethe einerseits
jede Kriegsdichterei abgewiesen und in seinem Aufsafe über des Knaben
Wunderhorn das Lied «Frommer Soldaten Seligster Tod» mit den Worten

kritisiert hat: «Möchte vielleicht im Frieden und beim Ausmarsch
erbaulich zu singen sein. Im Krieg und in der ernsten Nähe des Unheils
wird so etwas gräulich, wie das neuerlich belobte Lied: ,Der Krieg ist gut'»,
so hat er anderseits den bigamistischen Schluß der Stella, wohl unter
dem Druck der öffentlichen Meinung, später zu einem tragischen
Ausgang abgemildert. Für das Publikum war offenbar der Tod zweier Menschen

erträglicher als ihr liebevolles, aber illegales Zusammenleben
miteinander und einem dritten.

Diese Möglichkeit, die Sphäre des Handelns von der des Betrachtens,
die Politik von der Dichtung, die Arbeit von der Muße säuberlich zu
trennen, ist nur für den nicht-religiösen Humanismus gegeben; dem
religiösen ist sie verboten. Sie führt dazu, daß jener eine Haltung und
Gesittung für die Mußeklasse ist, die, von der Arbeit der breiten Massen

lebend, ein produktives oder edel genießendes Freizeitleben führen
kann. Goethes europäische Generation war die lefete oder vorlefete, die
sich eine solche Auffassung noch ohne schweren Gewissensdruck erlauben

konnte. Mit der Niederlegung der Schranken zwischen dem
Handelnden und dem Betrachtenden innerhalb der Ganzheit des Einzelmenschen

versuchen wir heute zu einer Gesellschaftsordnung vorzustoßen,
in der beide Lebensformen nicht in verschiedenen Klassen auseinandergelegt

sind. Hier berührt sich der religiöse Humanismus mit dem sozialen,

und in der Konzeption des religiösen Sozialismus verwächst er mit
ihm zu einer Einheit.

Diese Einheit freilich ist heute kaum mehr als ein frommer Wunsch
— wirklich: ein frommer —, während unsere Wirklichkeit viel
unverhüllter als selbst zu Goethes Lebzeiten das nackte Gesicht der Machtpolitik

abspiegelt, wie die Athener es in ihren Verhandlungen mit Melos
unmißverständlich formuliert haben. Nach Thukydides haben sie den
Einwohnern der Insel zu verstehen gegeben, sie hätten mit Leuten zu
tun, «die wohl wissen, daß man das genaueste Recht in menschlichen
Angelegenheiten nur unter Personen, die sich in einerlei Umständen
befinden, zum Maßstab seiner Entscheidungen machen kann; wer
hingegen überlegene Macht in Händen hat, der geht, soweit er kann, und

459



der Schwächere muß sich darein fügen.» Als diese Schwächeren aber sich
auf die Gottheit beriefen, erhielten sie die hochaktuelle Antwort von den
stärkeren Bataillonen in der Form der Meinungsäußerung, «daß die
Gottheit nach den allgemeinen Begriffen, die wir uns davon machen, und
die Menschen einer unleugbaren Erfahrung und natürlichen Notwendigkeit

zufolge überall über die zu gebieten haben, denen sie an Macht
überlegen sind». In diesen harten Worten wird die Trennung der
Individual- von der Kollektivmoral, wie wir heute sagen würden, sogar religiös

— pseudoreligiös — begründet.
Vielleicht noch gefährlicher aber als dieser offene Zynismus mag,

trofe Larochefoucaulds Wort von der Heuchelei als der Verbeugung des
Lasters vor der Tugend, jene verwischende Redeweise sein, die es nicht
einmal mehr wagt, die Dinge beim Namen zu nennen. Die Dichter, und
besonders die Verfasser von Diebs- und Lumpenkomödien, wie die der
«Lustigen Weiber von Windsor» und des «Biberpelzes», haben sich die
lustige Wirkung solchen Sprachmißbrauches nicht entgehen lassen.
Shakespeare läßt seinen Nym sagen: «Das beste ist es, zur rechten Zeit
zu stehlen», doch Pistol antworten: «Übertragen nennen es die Weisen.
Stehlen! Pfui!» Ganz so sagt Gerhart Hauptmanns Mutter Wolffen:
«'ne große Familie hat die Frau, aber stehlen nee. A bissei mausen,
ja!» In diesen Fällen und in den unzähligen des Alltags, denen sie
nachgedichtet sind, spiegelt die doppelte Sprache die doppelte moralische
Buchführung eines Lebens in getrennten Sphären. Sie ist deshalb das
untrügliche Kennzeichen aller Gruppen, die dauernd — wie Verbrecherbanden

— oder vorübergehend — wie kriegführende Heere — einen
scharfen Unterschied ziehen zwischen der nach innen geltenden Clan-
Moral und der nach außen gerichteten Kampfmoral.

Sefeen wir gegen diesen doppelten Sprachgebrauch wiederum ein
talmudisches Beispiel! Im Traktat Sanhédrin wird einmal die gerichtliche
Todesstrafe Rezichah, Ermordung, genannt, und zwar keineswegs in
einem Zusammenhang, der sie verdammen oder auch nur einschränken
wollte. Trofedem benufet der Talmud denselben Wortstamm, den das
Hebräische im Mordverbot des Dekalog gebraucht: lo tirzah.
Vielleicht ist es erlaubt, sich dieses sprachlichen Hinweises für eine
moralphilosophische Konsequenz aus der religiöshumanistischen Forderung
der Ganzheit zu bedienen. Auch wir wissen, daß sich die absoluten
Gebote der großen Glaubensurkunden nicht absolut im Leben verwirklichen
lassen. Dieser Konflikt bleibt in der Tat keinem wirkenden Menschen
erspart, nicht einmal einem echt-radikal betrachtenden. Aber es führen
verschiedene Wege aus diesem Konflikt, zwei falsche und ein richtiger.
Der erste falsche Weg läßt die Gebote in ihrer unberührten Absolutheit
und das Leben in seiner von ihnen unbeeinflußten Relativität. Der zweite
falsche Weg schließt von der Relativität der Erfüllungsmöglichkeit
zurück auf die Relativität der Gebote selbst. Der dritte Weg, und wir glauben

ihn als den einzig richtigen, ringt um die jeweils maximale Ver-

460



wirklichung des Absoluten innerhalb der relativen Gegebenheit. Er wird
sich sprachlich dadurch ausweisen, daß er den Mut hat, auch seine eigene
Sünde Sünde und sein eigenes Morden Morden zu nennen, auch wenn
er gezwungen ist, zu sündigen und zu morden. Gerade das Wissen um
die volle Schwere seiner Abweichung wird ihm helfen, sie jeweils so
gering wie möglich zu halten. Martin Buber, der unermüdlich um die
Formulierung, Vertiefung und Verbreitung dieses Gedankens gekämpft
hat, vor allem aber um seine Verwirklichung, formuliert ihn als die
Bemühung, täglich neu die «Demarkationslinie» zwischen der absoluten
Forderung und der immer nur relativen Verwirklichungsmöglichkeit zu
ziehen. Diese Linie aber scheidet nicht zwischen zwei statischen Bezirken,
sondern ist gerade in ihrer Dynamik das Zeichen des um Ganzheit
bemühten religiösen Menschen.

Zum menschlichen Leben gehört das Zwischen-Menschliche, sowohl
das zwischen den Einzelnen wie das zwischen den Gemeinschaften. Der
größte Tag des jüdischen Jahres, der Versöhnungstag, entläßt seine
Gläubigen immer aufs neue in die Versuchungen und Niederlagen des

Alltags, nachdem er sie mit der Kraft ausgestattet hat, in ihnen zu
bestehen und sie zu ertragen. Am Ende aber des Gesefeestraktates, der in
alter Zeit seine kultischen Vorschriften genau behandelt, heißt es: «Sünden

des Menschen gegen Gott sühnt der Versöhnungstag, Sünden des
Menschen gegen seinen Nebenmenschen sühnt der Versöhnungstag
nicht, bis man dessen Verzeihung erlangt hat.»

Dies also gilt zwischen den Einzelnen. Aber auch die Beziehungen
zwischen den Gemeinschaften vergißt dieser Tag nicht, und er predigt
die eigentümliche Toleranzidee eines religiösen Humanismus. Sie ist
recht verschieden von der der Aufklärung, also etwa Lessings in «Nathan
dem Weisen»: dort sind die drei Ringe als Sinnbilder der drei
monotheistischen Religionen ja nur deshalb austauschbar und gleichwertig,
weil der echte Ring, wohl die Identifikation der Ethik mit der natürlichen

Religion, «vermutlich» verlorenging. Nicht solche — edle? —
Glaubensschwäche ist es, von der aus eine lebendige Religion ihren Weg
zur Toleranz finden kann. Nicht die Surrogate der Wahrheit werden ihr
vergleichbar erscheinen, sondern die verschiedenen Wege, die zu ihr
führen mögen. In den Synagogen Israels wird am Vorabend des
Versöhnungstages ein philosophisches Gedicht eines jüdisch-spanischen Dichters

und Denkers aus dem elften Jahrhundert, Salomon Ibn-Gabirols
«Königskrone», gelesen. Fast zu Anfang des langen Hymnus heißt es
etwa: «Du bist der Götter Gott. Alle Geschöpfe sind deine Zeugen
und es tut deiner Ehre keinen Abbruch, daß es auch Diener anderer
(Götter) gibt, denn die Absicht aller ist, zu Dir zu gelangen.» In der
Fortsefeung wird freilich der jüdische Weg als der der eigentlich Sehenden

hervorgehoben, wie auch Thomas von Aquino nicht auf den Vorrang

des Christentums verzichten wollte, wenn er sagte: «Omnia volu-
mus sub specie boni.» Erst in unseren Tagen hat Franz Rosenzweig in

461



seinem philosophischen System, dem «Stern der Erlösung», Judentum
und Christentum erstmalig als zwei völlig, oder doch fast völlig,
gleichberechtigte Wege der Wahrheit in der Offenbarung nebeneinander
dargestellt, denen freilich kein dritter an die Seite zu stellen sei.

Zur Duldung tritt die Freiheit; die eine ist ohne die andere nicht
denkbar. Die Bibel kennt allerdings die Sklaverei; nach der Auffassung
des Maimonides, des großen jüdischen Religionsphilosophen aus dem
13. Jahrhundert, ist sie ein Merkmal des Kompromißcharakters eines
Teils der Gesetze, zu dem auch die Opfervorschriften gehören: auch die
Offenbarung sprach in keinen luftleeren Raum hinein, sondern war in
ihren konkreten Institutionen und deren Ausführungsbestimmungen
selbst schon eine «Demarkationslinie» zwischen der göttlichen Absicht
und den menschlichen Lebensbedingungen einer bestimmten Zeit und
Umgebung. Aus diesem Grunde aber weist ein Teil jener Institutionen
auf ihre eigene Aufhebung hin, noch bevor sie sich ganz verwirklicht
hatten. Das gilt zum Beispiel für den israelitischen Sklaven. Von ihm
heißt es im zweiten Buche des Pentateuch: «Wenn du einen hebräischen
Knecht erwirbst, soll er sechs Jahre dienen, aber im siebenten gehe er
frei aus, umsonst spricht aber der Knecht: Ich liebe meinen Herrn,
mein Weib und meine Kinder, ich will nicht frei ausgehen, dann lasse
ihn sein Herr vor die göttlichen Richter treten, lasse ihn dann treten an
die Tür oder an den Pfosten, pfrieme ihm das Ohr mit dem Pfriem, und
nun sei er Knecht auf immer.» Die alten Erklärer stellen die Frage,
warum von allen Gliedern des Körpers gerade das Ohr ausersehen
wurde, das Zeichen dieser ewigen Knechtschaft zu tragen, die erst
eigentlich den Tatbestand der Sklaverei ausmacht, und einer von ihnen
antwortete: «Das Ohr, das am Berge Sinai gehört hat: Denn mir sind
die Kinder Israels Knechte, meine Knechte sind sie und nicht die Knechte
von Knechten. Dieser aber ging hin und erwarb sich einen anderen
Herrn, dessen Ohr soll gepfriemt werden.»

Dies ist das Dilemma der menschlichen Freiheit innerhalb der Denkweise

des gläubigen Humanismus (wie wir statt des Schulwortes
«religiöser Humanismus» lieber sagen würden): der Mensch hat die Wahl,
Gottes Knecht und frei oder der Menschen Knecht und Sklave zu sein.
Auch in dieser Wahl ist er frei. Sie konstituiert seine ihm eigentümliche
Würde.

Auch die Würde des Menschen hat ihr eigentümliches Dilemma. Der
Mensch kann seine Würde vertun, zum Beispiel durch schwere Schuld,
die ihn strafbar, vielleicht todesschuldig macht. In seiner Hinrichtung
verwirkt er nicht nur die eigene Würde, sondern gefährdet auch die seines

Henkers ¦— eines der stärksten Argumente gegen die Todesstrafe.
Der Talmud deutet diese Dialektik zum mindesten an, und zwar in seiner

Erklärung zu dem Verbot des Deuteronomiums: «Wenn an jemand
eine Sünde ist, Rechtsspruch auf Tod, und er wird getötet, Du hängst
ihn an ein Holz, laß' seinen Leichnam nicht am Holz übernachten, nein,

462



begraben sollst du ihn am selben Tage, denn ein Fluch Gottes ist ein
Gehenkter.» Dazu erzählte Rabbi Meir ein Gleichnis: «Einst waren zwei
Zwillingsbrüder in einer Stadt, einer wurde zum Könige eingesefet, und
einer wurde Straßenräuber. Den befahl der König zu hängen. Wer ihn
aber sah, sagte: da hängt der König. Da befahl der König, ihn
herunterzunehmen.»

Der Mensch, der im Ebenbilde Gottes geschaffen ist, beeinträchtigt
Gottes Würde, wenn er die eigene verliert. Sie gipfelt in seiner
Ebenbildlichkeit, wie sie in ihr wurzelte.

Von daher gelangt der gläubige Humanismus zur grundsäfelichen
Gleichheit aller Menschen, das heißt zur Konzeption des Friedens als
höchstes und lefetes Ziel. Eine alte jüdische Quelle lehrt: «Der Mensch
wurde deshalb als einziger erschaffen, um dich zu lehren, daß, wenn
jemand eine Seele vernichtet, es ihm die Schrift anrechnet, als habe er
eine ganze Welt vernichtet, und wenn jemand eine Seele erhält, es ihm
die Schrift anrechnet, als habe er eine ganze Welt erhalten. Ein weiterer
Grund ist der Frieden zwischen den Menschen, damit niemand zu
seinem nächsten sage: mein Ahn war größer als deiner. Ein weiterer, damit
die Sektierer nicht sagen könnten, es gäbe mehrere Herrschaftsprinzipien
im Himmel. Und endlich, um die Größe Gottes zu verkünden, denn
wenn ein Mensch mehrere Münzen mit einem Stempel prägt, so gleichen
sie alle einander, der König der Könige aber, der Heilige, gepriesen sei
er, prägt jeden Menschen mit dem Stempel des Urmenschen, und doch
gleicht nicht einer dem andern. Daher muß auch jeder einzelne sagen:
meinetwegen ist die Welt erschaffen worden.» So verknüpfen sich die
Gedanken von der Ebenbildlichkeit, der Freiheit, der Würde, der
unverwechselbaren Individualität mit denen des Friedens und der
Verantwortung des Menschen für seine Welt, wie der Talmud an anderer Stelle
lehrt: «Stets betrachte sich der Mensch so, als habe er zur Hälfte Sünden
und zur Hälfte Verdienste. Heil ihm, wenn er ein Gebot ausgeübt hat,
denn er hat die Waagschale seiner Verdienste zum Überwiegen
gebracht; wehe ihm, wenn er eine Sünde begangen hat, denn er hat die
Waagschale seiner Schuld zum Überwiegen gebracht!. Rabbi Eleazar,
der Sohn Rabbi Simons, sagte: die Welt wird nach der Mehrheit gerichtet.
Und auch der einzelne wird nach der Mehrheit gerichtet. Heil ihm, wenn
er ein Gebot ausgeübt hat, denn er hat für sich und für die ganze Welt
die Waagschale der Verdienste zum Überwiegen gebracht; wehe ihm,
wenn er eine Sünde begangen hat, denn er hat für sich und für die ganze
Welt die Waagschale der Schuld zum Überwiegen gebracht.»

Nach dieser pädagogischen Konzeption ist es der einzelne Mensch,
in dessen Hand es liegt, ob der Spruch über das Schicksal der Welt «ist
gerichtet» oder «ist gerettet» lautet. Seine eigene Entscheidung mag mit
einem plastischen Augenblick des Weltenschicksals zusammenfallen und
so für das Ganze entscheidend werden. Demnach wären wir also nach
mancher Abgrenzung und einem langen Umwege, mit unserer Darstel-

463



lung des religiösen Humanismus wieder in der unmittelbaren Nähe des

Goetheschen, wenn dieser etwa männliches Wagen «die Arme der Götter»

herbeirufen läßt? Aber ist dem wirklich so, oder bezeigt nicht
vielmehr dieser scheinbar nächste Konvergenzpunkt den ganzen Unterschied
der Auffassungen? Beim religiösen Humanismus, auch dort, wo er, wie
im Judentum, einen starken Akzent auf Tat und Anteil des Menschen
legt, ist diese Tat kein «männliches Wagen», autonomer Natur, sondern
Erfüllung der, ihrer lefeten Quellen nach theonomen, Pflichttat. Und nicht
«die Arme der Götter» werden herbeigerufen, sondern der Mensch ist
es, der sich der Begegnung mit der lefeten Endes freien Entscheidung des

allmächtigen Gottes entgegenspannt, von der er hoffen mag, daß ihre
Gnade mit seiner Bemühung nicht versagen werde. Mehr darf,
redlicherweise, nicht behauptet werden, sollen die religiösen Begriffe und
die eines nicht-religiösen Humanismus nicht ihren umgrenzten Sinn
verlieren.

Die deutliche Trennung zwischen religiösem und weltlichem Humanismus

ist in diesem Geschichtsmoment von besonderer Dringlichkeit.
Wir fragen ja nicht nur, was religiöser Humanismus sei, sondern auch
und vor allem, was er uns bedeute, heute und hier, für diese unsere
Welt.

Religion ist heute in der Defensive, wahrscheinlich zu ihrem Heil. Sie
ist kaum irgendwo auf der Welt mehr in der Gefahr, zu den Gewaltmitteln

der Inquisition zu greifen, zum religiös begründeten Antihuma-
nismus zu werden. Sie ist, in vielen Staaten, zur «ecclesia pressa»
geworden. Ihre, oft wohlverdienten, Niederlagen machen sie zum -— oft
unfreiwilligen — Bundesgenossen all der freiheitlichen Kräfte, die heute

gegen den Staatsgöfeen, den Wirtschaftsgöfeen, den totalitären Göfeen
in all seinen Formen kämpfen. Religiöser Humanismus als Gesinnung
darf aber bei dieser taktischen Konstellation nicht stehen bleiben,
sondern muß sich, im Bewußtsein menschlicher Begrenzung bei der Erkenntnis

der einen Wahrheit, auf die Grundsätze der freien Selbstbestimmung
der Person, der Unantastbarkeit menschlicher Würde, der Duldung
abweichender Meinungen und Lehrgebäude, religiöser, areligiöser und
antireligiöser, der von einzelnen und der von Gemeinschaften,
vorbehaltlos festlegen, auch für die Zeit nach einem (mögliken) neuerliken
Siege der Religion.

Daß solch ein Sieg möglich ist, so unwahrscheinlich es auch heute
sein mag, sei erläutert durch einen Blick auf die lefete, bisher nicht
behandelte, Antithese zum religiösen Humanismus: den antireligiösen Anti-
humanismus oder Faschismus. Dessen zeitweiliger Erfolg nicht nur über
die Leiber, sondern auch über die Seelen der Menschen wurde mit
vorbereitet durch das Versagen des areligiösen Humanismus in seiner
sozialistischen Spielart. Dieser hatte es unterlassen, freiheitlich-soziale
Antworten auf die großen Fragen der Nation und der Religion zu suchen und
zu geben und gewagt, ganze Seelenbezirke großzügig und kleinherzig zur

464



«Privatsache» zu erklären. Diese Privatsachen aber hörten deshalb nicht
auf, in den Herzen der Proletarier und Kleinbürger sehr lebendig zu
existieren. So war der Boden für ihre Annektierung durch die faschistischen

Ideologen bereitet, die statt Gottes den Führer, statt des gewachsenen
Volkstums den Mechanismus des Staates einsefeten, überall einen

Hohlraum mit den eigenen mächtigen Surrogaten füllend. Ihr Erfolg
beruhte nicht so sehr auf der Lüge selbst wie auf der lügenhaften und
betrügerischen Ausnutzung vernachlässigter Wahrheiten — eben jener
vom weltlichen Humanismus, von Goethe sowohl wie vom areligiösen
Sozialismus vernachlässigten Wahrheiten des lebendigen Glaubens. Deshalb

eben wird, wer an den endgültigen Sieg im Kampfe der Freiheit
gegen den Geist des Totalitarismus glaubt, auch jenen Wahrheiten ihre
Zukunft zusprechen dürfen.

Freilich unter einer unabdinglichen Voraussefeung: Religion darf
niemals mehr in jenen antihumanistischen Fehler verfallen, der ihre
Niederlage mit verschuldet hat, nämlich den, ihr Bewußtsein einer höheren
Sicherheit gegen das Bedürfnis der leidenden Menschen und breiten Massen

nach irdischer Sicherheit auszuspielen. «Der Mensch lebt nicht vom
Brot allein», das ist wahr wie der Glaube; aber ohne Brot lebt er gar
nicht ¦— das ist wirklich wie die Welt. Es war der Fehler des Marxismus,
die notwendigen Bedingungen des Daseins schlechthin mit den zulänglichen

Bedingungen des höheren Daseins identifiziert zu haben; es bleibt
sein historisches Recht, auf diese Brotnotwendigkeit wieder hingewiesen
zu haben gegenüber gesellschaftlichen Mächten, die sie, als Staaten,
Kirchen oder Synagogen, vernachlässigten oder gar, ideologisch, selbst
fromm, verputzt, für die eigenen Luxus-Bedürfnisse ausnützten. So wird
auch der Kreuzzug der westlichen Welt für die unverlierbare Freiheit
des Individualismus nur dann Erfolg haben und eine Chance des Friedens

sein, wenn er jeden Schein vermeidet, als sei es ihm gar nicht so sehr
um die Stärkung der persönlichen Freiheit zu tun wie um die Schwächung

jener sozialen Gleichheit, die sich die östliche Welthälfte zum Ziel
gesefet hat. Das volle Menschenbild, das der gläubige Humanismus
wiederherzustellen unternimmt, korrigiert beide Einseitigkeiten in dem
Wissen, daß es keine Freiheit gibt, ohne die sozialen Voraussetzungen,
sie zu benüfeen, keine Gleichheit, die nicht auch eine der Meinungen,
Gesinnungen, Ausdrucksmöglichkeiten, also Freiheit ist. Er führt West
und Ost, Freiheit und Gleichheit in jener überwölbenden Gesinnung
der Brüderlichkeit zusammen, die uns Menschen des 20. Jahrhunderts
das Erbe der großen Französischen Revolution aus Goethes Epoche
erneut, und positiver, als er es konnte, anzutreten gebietet.

So bleibt also der dem Goetheverehrer schmerzliche Tatbestand
einer grundsäfelichen Differenz unser lefetes Resultat. Er ist nicht neu,
sondern schon zu Goethes Lebzeiten des öfteren empfunden worden, und
zwar vor allem dann, wenn zugleich mit der Grenze des Goetheschen
Humanismus gegen das Religiöse hin audi jene andere, mit ihr häufig,

465



wenn auch nicht immer, zusammenfallende Grenze gegen das Soziale
hin ins Bewußtsein oder Gefühl trat. So klagt etwa Pestalozzi, religiöser
Humanist echtester Anlage und stärkster Antriebe, am Schluß seiner
«Abendstunde eines Einsiedlers» aus dem Jahre 1779: «Mensch in deiner

Höhe, wiege den Gebrauch deiner Kräfte nach jedem Zweck! Vatersinn

hoher Kräfte gegen die unentwickelte schwache Herde der Menschheit.

O Fürst in deiner Höhe! O Goethe in deiner Kraft! Ist das nicht
deine Pflicht, o Goethe, da deine Bahn nicht ganz Natur ist? Schonung
der Schwachheit, Vatersinn, Vaterzweck, Vateropfer im Gebrauch seiner
Kraft, das ist reine Höhe der Menschheit. O Goethe in deiner Hoheit,
ich sehe hinauf von meiner Tiefe, erzittere, schweige und seufze. Deine
Kraft ist gleich dem Drang großer Fürsten, die dem Reichsglanz Millionen

Volkssegen opfern. Reiner Segen der Menschheit, du bist Kraft und
Folge des Glaubens. O meine Zelle, Wonne um dich her! auch du bist
Folge dieses Glaubens. Heil mir und meiner Hütte! Darum, daß die
Menschheit an Gott glaubt, ruhe ich in dieser Hütte.»

Diese ergreifend stammelnden Rhythmen versuchen zum Ausdruck
zu bringen, was der religiöse Humanist, bei aller Verehrung, gegen den
Genius auf dem gepreßten Herzen hat, das im Leid der Kreatur immer
zugleich das des Mitmenschen empfindet. Nicht so frei von Ressentiment

äußerten sich die eigentlichen «Goethefeinde», zu denen Pestalozzi
keineswegs gehörte. Einer ihrer Wortführer, Ludwig Börne, sagt in
seiner Denkrede auf Jean Paul vom 2. Dezember 1825 — einem der
schönsten Stücke deutscher Prosa — zum Lobe seines Toten: «Er sang
nicht in den Palästen der Großen, er scherzte nicht mit seiner Leier an
den Tischen der Reichen. Er war der Dichter der Niedergeborenen, er
war der Sänger der Armen, und wo Betrübte weinten, da vernahm man
die süßen Töne seiner Harfe. Mögen wir der stolzen Glocke, die an
seltenen Festtagen majestätisch schallt, unsere Ehrfurcht zollen — unsere
Liebe wird der vertrauten Uhr, die jeden Pulsschlag unseres Herzens
begleitet, jede Viertelstunde unserer Freude nachtönt und alle unsere
Schmerzen, Minute nach Minute, von uns nimmt, gehören.» Goethe ist
hier, wie in der ganzen Rede, nicht genannt, aber die Beziehung auf ihn
wird über jeden Zweifel deutlich, wenn sie mit den Worten schließt: «Der
Geist ist entschwunden, das Wort ist geblieben! Er ist zurückgekehrt in
seine Heimat; und in welchem Himmel er auch wandere, auf welchem
Sterne er auch wohne, er wird in seiner Verklärung seine traute Erde
nicht vergessen, nicht seine lieben Menschen, die mit ihm gespielt und
geweint, und geliebt und geduldet wie er.»

Es ist ein Meisterstück der Polemik, wie die Anklänge an Goethes
Prometheus hier den jungen Titanen gegen den alten Olympier beschwören.

Der Himmelssturm des Prometheus gegen Zeus richtet sich nun
gleichsam gegen seinen, scheinbar oder wirklich, müde gewordenen
Dichter. Hatte dieser doch in seiner «Pandora», die Gewichte von
Prometheus, dem Vorausdenkenden, auf Epimetheus, den Zurückschauen»

466



den, verlegt, und der ein Revolutionär in der Freisprechung der Gefühle
des menschlichen Herzens und ihres bisher unerhörten Ausdruckes war,
schien nun ein Bewahrer oder bestenfalls ein vorsichtiger Türmer Lyn-
keus im Bezirk der Gesellschaft. So wandte sich immer wieder nicht nur
eifersüchtige Kleinlichkeit, sondern audi großgesinnte Jugend gegen
den Gewaltigen.

Wieder ist es Thomas Mann, der dies Paradoxon gefühlt hat. Er meint,
im «Adel des Geistes», im allgemeinen zwar sei die humane Rückschrittlichkeit

mit Talentlosigkeit geschlagen, aber auch «das rückschlägige
Genie» komme vor. Vielleicht kommt es nicht nur gelegentlich vor? Vielleicht

war in diesem Falle der Dichter Thomas Mann noch klüger als der
kluge Essayist, als er sein bisher größtes Buch, den «Doktor Faustus»,
einem etwas erhöhten Famulus Wagner in die Feder diktierte, um durch
diesen Kunstgriff höchst humaner List die Zukünftigkeit mancher Mittleren

gegenüber der ideologischen Abschlußhaftigkeit gerade der Genien
zu gestalten? Uns scheint, daß Hegels bekannter Safe, mit dem er die
Vorrede seiner «Philosophie des Redits» im Jahre 1820 beschlossen hat,
nicht nur für die Philosophie gilt, sondern auch für die große Dichtung;
daß auch sie ihre Gemälde erst malt, wenn «eine Gestalt des Lebens alt
geworden», und daß auch der Adler der Poesie, wie die Eule der
Minerva, «erst mit der einbrechenden Dämmerung seinen Flug beginnt».
So haben die Homerischen Gesänge die vergehende Adelswelt ihrer Zeit
statt die kommende Bauernsphäre Hesiods geschildert, Dante den
katholischen Kosmos in die Ewigkeit seines Weltgedichtes gebannt, kurz bevor
er zu bröckeln begann, Cervantes — wenn auch pathetisch-komisch
und rührend ironisch — das abgelebte Rittertum des Mittelalters mitten
ins Zeitalter der Entdeckungen und Erfindungen gestellt; so hat Shakespeare

das merry old England seiner Elisabeth gegen die sich
emporreckende bürgerliche Revolution der Puritaner mit dem einzigen
Fanatismus, dessen er fähig war, verteidigt. Dieser Anachronismus der Stärke
mag auch für Goethe zutreffen, obwohl er Ottilie sagen läßt: «Die größten

Menschen hängen immer mit ihrem Jahrhundert durch eine Schwachheit

zusammen.» In Wahrheit aber steht es doch so, daß, wer von den
Großen unmittelbar der Zukunft dienen wollte, statt in der Mittelbarkeit

des plastischen Abschlusses einer vergehenden Geschichtsgestalt,
den Preis des Verzichtes auf die Kunst zahlte wie Piaton, als er seine
Tragödien verbrannte und die neue Kunstform des philosophischen Dialogs

schuf, oder wie Tolstoj, der seine Wendung zur absoluten Gesinnung

mit dem künstlerischen Niedergang nur allzu gern erkaufte. Audi
Goethe hat diesen Preis erlegen müssen: die «Wanderjahre» sind sein
sozial fortschrittlichstes und künstlerisch am wenigsten vollkommenes
Werk.

Trofe alledem aber sind die großen Dichter die Fackelträger des
Lichts und der Freiheit, doch nicht gerade als deren Ideologen. Sie dienen
den Menschen durch die Ausweitung des seelischen Bezirks, durch das

467



Sagbarmachen von bisher Unsagbarem, durch die Erziehung zum
umfassenden Mitgefühl aus gestaltender Phantasie. Das meiste Böse in dieser

Welt geschieht ja aus Trägheit des Herzens und aus der Unmöglichkeit,
die alte jüdische Vorstellung zu befolgen: «Urteile nicht über deinen

Mitmenschen, bis du nicht an seiner Stelle warst!» Wir können nicht
leibhaft an der Stelle all unserer Mitmenschen sein, aber die Phantasieschwingen

der großen Künstler tragen uns auf die unzugänglichen
Gipfel und in die schmerzlichsten Tiefen; sie lassen unser begrenztes
Leben teilnehmen am Leben der anderen, bereichern es um das von uns
selbst ungelebte Leben. So lehren sie uns Duldsamkeit aus Verständnis
und Kenntnis, aus Teilnehmung und Identifikation. Die Wahrheit
Gottes redet in vielen Zungen, auch in denen der Dichter, die sie leugnen.

Niemand hat das echter bezeugt als Goethe, der Schöpfer der
Weltliteratur. Lassen Sie mich deshalb mit einem Worte schließen, das er
liebte und das gerade mir besonders geeignet zu sein scheint, jenem
Frieden zwischen den Völkern zu dienen, der für jeden Humanismus,
und besonders den gläubigen, das höchste Ziel sein muß. Es ist ein
arabisches Wort und steht im heiligen Buch des Islam. In Goethes Wiedergabe

lautet es: «Der Koran sagt: Gott hat jedem Volke einen Propheten
gegeben in seiner Sprache.» Ernst Simon.

Blick auf die Kircken

MacArthur betete das Vaterunser
Korea und die Kirken

Dieses Mal muß ich über eine peinliche Angelegenheit schreiben..
Eigentlich schäme ich midi, als Diener der Kirche das tun zu müssen. Und
doch tue ich es. Warum?

Um es gemeinverständlich auszudrücken: «Weil man so oft das Kind
mit dem Bad ausschüttet.» Ohne Gleichnis: «Weil ich es so jammerschade
finde, daß infolge der unglückseligen Haltung, welche die christlichen
Kirchen der Korea-Frage gegenüber einnehmen, so mancher sagen wird:
Das Christentum hat nichts mehr zu bedeuten. Darauf will ich aber gleich
erwidern: Das hat mit dem Christentum selbst nichts zu tun.

Der Weltrat der Kircken

Im Juli 1950 gab der Weltrat der Kirchen in Toronto seine Haltung
über den Krieg in Korea kund. Die Vereinten Nationen wurden «gepriesen

wegen ihres raschen Beschlusses, gegen den Überfall vorzugehen und

468


	Goethe und der religiöse Humanismus (Teil II) : Vortrag, gehalten an der 200-Jahr-Feier der International Goethe Convocation, Aspen, Colorado

