
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 11

Artikel: Zum 6. Dezember 1950

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nur das Glück von «morgen» oder die Resignation wählt. Und er liebt
dieses böse Geschlecht, er läßt für dieses sein Leben. Er befreit es vom
Glauben an das Glück von «morgen» und von der hoffnungslosen
Resignation. Von der Liebe Christi leben und so auf seinem Wege gehen
heißt aber nichts anderes, als von Befreiung zu Befreiung schreiten, von
Durchbruch Gottes zu neuem Durchbruch Gottes. Der Sieg über die «Bosheit

der Zeit», das Bösesein dieses Geschlechts, besteht gerade darin, daß
ein Leben im «Heute» möglich wird ohne Selbstbetrug auf der einen und
ohne Verzweiflung auf der anderen Seite. Der Glaube an den lebendigen
Christus stellt uns auf einen Weg. Der Weg ist mehr als das Paradies
und mehr als die müde Seligkeit. Auf diesem Wege schreiten heißt
offene Augen haben für die wieder und wieder geschehenden Schöpfungen,

die wieder und wieder gewirkten Befreiungen Gottes, offene Augen
haben auch für die wieder und wieder anstürmenden dunklen Geister.
Dieser Weg ist die Ewigkeit, denn er ist die immer neue Verwandlung
des Menschen, die immer neue Befreiung, den Dingen, den Geistern, den
Menschen und Gott ganz, ganz frei und ganz offen, zu begegnen, ohne
jene Verkrampfung, die der Glaube an das Glück von «morgen» in die
Welt von «heute» trägt und ohne jene Fessel, die die müde Hoffnungslosigkeit

über die Wanderer streift.
Um uns lärmt der Markt und um uns flattern die anderen Stimmen.

Um uns ist aber auch Christus mit seinem Ruf, der kaum mit den anderen
Rufen konkurrieren kann. Und vor uns ist sein Weg, der Weg, der er
selber ist, und auf den er Menschen ruft, der Weg, da man nicht mehr
sinnlos über einen Zeitenmarkt schlendert, sondern durch eine Welt geht,
die voll ist von Schöpfungen und Befreiungen Gottes. Bruno Balsdieit.

Zum 6. Dezember 1950

Fünf Jahre sind seit dem Tage verflossen, da Leonhard Ragaz zum
letzten Male für die «Neuen Wege» die Feder führte. Kurz vor seinem
Tode hat er an jenem Tage als sein lefetes Wort die Betrachtung über den
Engelgesang bei der Geburt Christi geschrieben - in einer Zeit und
für eine Zeit, über welcher sichtbarer als der Weihnachtsstern die
Atombombe in den Himmeln hängt. Hören wir heute, fünf Jahre danach, diesen

Abschnitt aus seinem lefeten Aufsafe:

«Das Recht ist die rechte Ordnung, und die rechte Ordnung ist der
Friede. Aber diese Ordnung ist in unserer Welt furchtbar zerstört worden.

Die Macht aber, von der diese Zerstörung ausgegangen ist, läßt sich
leicht definieren; es ist die Macht, durch die von Anfang an die Verstörung

und Zerstörung in die Welt gekommen ist: Die Selbstsucht. Sie ist
das Urelement des Abfalls von Gott. Sobald nicht Gott mehr herrscht, so-

453



bald Gottes Herrschaft nicht mehr anerkannt wird, steht das Selbst da
und will Gott sein. Damit aber ist der Gottesfriede des Paradieses
zerstört und der Krieg entfesselt, der zum Kriege aller gegen alle (bellum
omnium contra omnes) wird. Damit tritt an die Stelle der Furcht Gottes,
die zur Ehrfurcht wird, die Gewalt. Damit löst sich jene heilige Ordnung
auf, die in Gott gegründet ist, und tritt an ihre Stelle die Ordnung der
Menschen, die zum äußeren Gesefe und irgendwie zur Diktatur wird, um
sich in das Chaos der Gewalt aufzulösen. Es löst sich, von dem heiligen
Band gelöst, die Menschengemeinschaft, die aus dem Einen Gott quillt,
in die Vielfalt von nur mehr sich selbst vergottenden Völkern und Staaten
auf. Es löst sich das Gesamtgut der Schöpfung in den privaten Besife auf,
der nur an seine eigene Mehrung denkt. Es geht das heilige Zeichen
verloren, das die Dinge von Gott her haben und das mit ihrem Werte ihre
Eigenart kundtut. Es bläht sich die des Glanzes von Gott her beraubte
Endlichkeit auf und wird zum Göfeen. Sie tobt in ihrem unendlichen
Anspruch gegeneinander und wird zum Weltkrieg. Und die Atombombe
wird zum einzig passenden Symbol dieses Zustandes. Denn wie eine von
Gott losgekommene Weltanschauung die lebendige Natur in tote Atome
zerlegt, die nur in einem mechanischen Zusammenhang stehen, durch
Druck und Stoß, so hat sich die Mensdienwelt in Atome zerlegt. Und nun
wird als gewaltig bedeutsames Symbol die Atombombe über diese Erde
gesefet. Nun glänzt nicht mehr der Weihnachtsstern über uns, sondern
hängt am Himmel diese Atombombe.

Sie hängt über uns, damit wir den Weihnachtsstern wieder sehen
lernen, der die Weisen zur Krippe nach Bethlehem leitet. Denn nötiger
noch als Brot und Kohle ist uns, daß wir wieder die Ordnung Gottes
erkennen und anerkennen, daß wir das heilige Recht wiederherstellen, das
Recht des Menschen, das Recht der Natur, das Recht der Seele gegen die
Technik, das Recht Gottes gegen den Mammon. Aus dieser Wiederherstellung

der Ehre Gottes und seinem Recht glänzt der Friede auf: Friede
auf Erden.»

Die Mammonswelt ist wahrlich in den lefeten Jahren nicht ohnmächtiger

geworden und die Drohung der großen Vernichtung nicht kleiner.
Nur Schwäfeer reden von der Zähmung des Kapitalismus durch sich selbst
und vom Friedenszweck der Kriegsrüstungen. Die Armut der Welt an
dem, wovon die Engel sangen, ist, wenn möglich, seit damals noch
sichtbarer in Erscheinung getreten; denn 1945 war nicht nur das Jahr des
Kriegsendes, es war auch das Jahr der Hoffnungen auf die UNO, die
Antifaschistische Front, die Resistance, die Einlösung der in gefährlichen
Jahren — auch bei uns — von den Reichen den Armen gegebenen
Versprechungen, das Jahr dieser Hoffnungen, die wir alle sterben sahen.

Diese größte Armut hat ihren Grund nicht zulefet in der Armut an
Menschen, die darum dieser Zeit Wegweiser sein könnten, weil ihr Geist
von einem größeren Geiste angerührt ward. Das Jahr 1945 sah vor allem
zwei solcher Menschen sterben, und beide Male war ihr Tod eine Er-

454



schütterung für viele Hoffende. Der eine von beiden war einer der
mächtigsten Menschen der Zeit, der andere ein stiller Gelehrter. Ja, die
Empfindung, die uns bei der Nachricht, daß Leonhard Ragaz gestorben sei,
überfiel, war sehr ähnlich derjenigen, die bei der Kunde von Roosevelts
Tod über uns kam, war eine Empfindung sehr ähnlich der, die Ragaz
selber beim Tode Roosevelts erlebt und mit den Worten zum Ausdruck
gebracht hat:

«Mein erstes Wort, nachdem ich die Kunde gehört, ist auch nicht
zufällig das Wort gewesen: ,Das hat der Feind getan/ (vgl. Matth. 13, 28.)
Und ich bleibe dabei. Aber es ist Einer da, der ist stärker als der Feind;
er wird die Sache, die seine Sache ist, zum Siege hinausführen —
dennoch! — und wir wollen ihm helfen und uns nicht brechen lassen — erst
recht nicht!

So gehe ich, ungebrochen im Glauben und Hoffen, auch an das jefet
gerade vor mir liegende Stück Arbeit für diese Sache, wofür dieser Große
seine Seele eingesefet hat, wenn ich es auch unter einem schweren Druck
und das Herz voll Tränen, deren ich midi nicht schäme, tun muß.»

So war es auch, als Ragaz selber von uns ging. Sein klarer Geist hat
der Christenheit und der sozialistischen Geisteswelt in diesen fünf Jahren

einer rückläufigen Geistesbewegung, einer Restaurationszeit bitter
gefehlt.

In Menschen, wie er einer war, brechen besondere Quellen auf, die
auch sehr dürres Land fruchtbar verändern können. Wir denken da an
die Veränderung, die vor dreißig und vierzig Jahren in der Christenheit,
insbesondere in der theologischen Arbeit vor sich gegangen ist, da die
wiedergefundene Botschaft vom Reiche Gottes die erstarrten Fronten
zwischen liberaler und positiver Theologie zerbrach und ein neues Suchen
nach der ganzen Wirklichkeit Gottes anheben ließ. Wir denken auch an
die Veränderung des Sozialismus, die den von dieser Botschaft erreichten
sozialistischen Kreisen ein stärkeres und tragfähigeres Fundament ihres
sozialistischen Glaubens verlieh, als es die schwankende Unterlage eines
abstrakten Hegelianismus war.

Solche Quellen allerdings können weitgehend zugeschüttet werden.
Und wie im heutigen Amerika wenig oder nichts mehr von der Aera
Roosevelts sichtbar ist, so scheint auch in Christentum und Sozialismus
die in Ragaz aufgebrochene Quelle heute auf weite Strecken zugedeckt
zu sein. Die theologischen Fronten stehen wieder da wie vor sechzig Jahren,

und der Sozialismus läßt sich weitgehend von seinen Gegnern den
Weg vorzeichnen. Der Anblick, wie schnell von Menschen lebendige
Quellen verschüttet werden, weckt Müdigkeit und Bitternis. Ragaz selber
hat diese dunklen Begleiter auch gekannt. Sie sind aber nicht das Lefete.
Nein, die Menschen brauchen ja die lebendigen Quellen, und darum werden

sie eines Tages nach diesen wieder zu graben beginnen. Die Quellen
bleiben lebendig, aber vielleicht muß, damit sie wieder erkannt werden
als das, was sie sind, erst noch ein großer Durst nach lebendigem Wasser

455



über die Zuschüttenden kommen. Wir sind gewiß, daß der Tag kommt,
da Dürstende graben werden auch gerade nach der in Leonhard Ragaz
der Welt geschenkten Quelle des Geistes. Sie soll lebendig bleiben, sie
verträgt keine künstliche Konservierung. Wir werden sie immer dann
lebendig wiederfinden, wenn wir unseren Auftrag, unsere Zeit und unser

Leben an den Ort hintragen, da dieser Quelle Ursprung war: Der
lebendige Christus, der diese Quelle hat fließen lassen, ist stärker als die
Versdiüttungsgewalten. Mit dem Blick auf diesen Christus dürfen wir
darum auch diese Erinnerung halten, dieses Gedenken einer großen
Trauer. Die allerlefeten Worte, die Ragaz am Schluß des genannten Auf-
safees («Neue Wege», Dezember 1945) schrieb, haben die gleiche
Ausrichtung:

«Immer Wieder schöpfen wir, ermüdet, enttäuscht, vielleicht angeekelt
oder verbittert, aus ihm (Christus) Kraft, Mut und Freudigkeit dazu. Und
so stellt uns Weihnachten nicht bloß mit seiner Dreiheit die großen und
entscheidenden Forderungen und Fundamente für die neue Erde vor
Augen, sondern auch die Möglichkeit ihrer Verwirklichung, sogar ihre
Verwirklichung selbst in Christus, der da war und der da kommt, der
aber auch ist.» Bruno Balskeit.

Goethe und der religiöse Humanismus (II)
Vortrag, gehalten an der 200-Jahr-Feier der International Goethe Convocation,

Aspen, Colorado

Wir beginnen mit der Ebenbildlichkeit. Das Wort läßt theologisch
eine doppelte Bedeutungsrichtung zu: vom Menschen auf Gott hin
oder von Gott auf den Menschen hin. In der ersten Bedeutungsrichtung
ist es die Grundlage allen Heidentums gewesen und geblieben, von
der Antike an bis heute. Seine Formel hat im dritten vorchristlichen
Jahrhundert der hellenistische Philosoph Euhemeros von Messene
gefunden, als er etwa zu verstehen gab, die Menschen machten die Götter
nach ihrem Ebenbilde. Der moderne Ideologieverdacht, wenn er sich
nicht auf die Entlarvung bestimmter und konkreter Ideologien
beschränkt — ein oft notwendiges und nüfeliches Unternehmen! ¦— sondern
prinzipiell, das heißt «umfassend» wird und jede Idee, a priori und
ungeprüft, für nichts als eine Spiegelung der Triebkräfte oder der
Produktivkräfte hält, dieser moderne umfassende Ideologieverdacht ist
nichts anderes als Euhemerismus, und zwar, je nach der vorherrschenden
Theorie, entweder psychologischer oder soziologischer oder eine
Kombination von beiden. Bei dem eigentümlichen horror vacui der menschlichen

Seele führt er oft zu einem ihm durchaus unerwünschten Resultat:
der von absoluten Werten abgetrennte Mensch vermag es in diesem

456


	Zum 6. Dezember 1950

