
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 11

Artikel: Christus und der Markt der Zeit

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christus und der Markt der Zeit
Wenn aber der unreine Geist aus dem Menschen ausgefahren ist, durchzieht

er wasserlose Orte und sucht eine Ruhestätte und findet keine. Dann sagt er: Ich
will in mein Haus zurückkehren, aus dem ich weggegangen bin. Und wenn er
kommt, findet er es leer, gesäubert und geschmückt. Dann geht er hin und nimmt
sieben andere Geister mit sich, die schlimmer sind als er, und sie ziehen ein und
wohnen dort; und es wird nachher mit jenem Menschen schlimmer als vorher. So
wird es auch mit diesem bösen Geschlecht sein. (Matth. 12, 43—45.)

Auf dem weiten Plats, auf dem die Menschen- und Völkergeschichte
sich abspielt und die Programme und Ziele der geschichtlichen Bewegungen

den Menschen angeboten werden, sind viele und sehr verschiedene
Worte und Anpreisungen zu hören. Sie tönen in der Tat zunächst sehr
verschieden, sie reden von Überwindung der Not auf der einen Seite oder
von der Wiederherstellung einer wagemutigen Menschenpersönlichkeit
auf der andern Seite, von Frieden durch Abrüstung hier und von Frieden
durch Kriegsvorbereitung dort; sie tönen durcheinander, diese verschiedenen

Stimmen, wie die Rufe der Verkäufer auf einem Jahrmarkt. Und
doch sind sie irgendwo einander sehr ähnlich, denn alle reden sie von
morgen. Morgen wird die Not überwunden sein, so oder so; morgen
wird Friede sein, auf diesem oder jenem Wege; morgen ist die Zeit des
Glücks. Morgen werden die unreinen Geister, die das Haus des
individuellen Lebens oder das Haus einer Zeit bewohnen, ausgetrieben werden.
Morgen ist der Zeitpunkt, da dieses Haus gesäubert und geschmückt
dastehen wird.

Es ist auf diesem großen Markt kein großer Unterschied zwischen
denen, die Politik, und denen, die Religion anzubieten haben, kein großer
Unterschied auch zwischen denen, die beim «morgen» an den morgigen
Tag und denen, die an das Jenseits denken. Wer auf diesem Markte
etwas verkaufen will, muß wohl von diesem «morgen» reden.

Für etwas geschärftere Ohren — und das Leid vor allem ist es, was
das Gehör scharf macht — sind zwar in diesem Stimmengewirr noch
andere Stimmen vernehmbar. Man weiß nie recht, kommen sie von oben
oder von unten, aus himmlischen Höhen oder aus unterirdischen Tiefen,
denn sie tönen so anders, so leise und schwer zugleich, wie es nur die
Stimmen leidvoller Erfahrungen tun können. Sie gesellen sich zu den
Stimmen der Ausrufer wie das Echo zum fröhlichen Ruf. Sie steigen nicht
jubelnd, verheißend auf wie die lockenden Klänge von «morgen»,
sondern sie sinken mit müdem Flügelschlag zur Erde, wie Vögel, die der
Sturm besiegte. Und auch sie tönen zunächst sehr verschieden, auch sie
reden von Notüberwindung und Todüberwindung, sagen etwas von
gesprungenen Fesseln, Ketten des Aberglaubens oder lastenden Ketten von
Tyrannen. Aber bei aller Verschiedenheit sind sie darin einig, daß sie
immer wieder sagen und singen: Wozu das alles? Wozu geschah die
Überwindung einer Not, wenn auf sie doch nur eine andere folgte? W'o-

449



für starben die Millionen, wenn doch nur eine Unfreiheit die andere
ablöst? Wofür flössen Blut und Tränen der Menschen, wenn überwundene
Tyrannen doch nur in neuer Gestalt, im Geist ihrer Überwinder selber
auferstehen. Wozu gibt es Heilungen, Befreiungen, wenn die abgeschlagenen

Köpfe höllischer Ungeheuer doch nur wie bei den mythischen
Urwelttieren schnell wieder nachwachsen?

Diese Stimmen über und unter dem Markt sind die müde fallenden
Stimmen großer Enttäuschungen. Auf irgendeine Art werben auch sie um
den Menschen, der über diesen Markt schlendert, wollen auch sie ihm
etwas anbieten: Eben dieses, die Müdigkeit, die müde Seligkeit des Glaubens

an die Enttäuschung. So hat sich der Markt der Zeit durch die
Jahrhunderte hindurch nicht wesentlich verändert. Auch uns wird heute
das Glück von «morgen» angeboten mit den lauten Stimmen. In seiner
Anpreisung sind die Parteien von rechts bis links einig und mit ihnen die
Religionen der Erde. Auch uns wird heute die müde Seligkeit der
Enttäuschung angeboten, und sie wirbt um den Menschen der verschiedensten

Parteien und der verschiedensten Religionen.
Wir wählen entweder das Glück von «morgen» oder das Glück der

Enttäuschung. Wir glauben den Enttäuschungen zum Trofe an das Glück
von «morgen» und klammern uns an die kleine Hoffnung: Diesmal wird
alles anders sein. Diesmal wird die Überwindung der Krise nicht einer
neuen Krise Plats machen, diesmal wird die Besiegung der Tyrannei nicht
diner neuen Tyrannei weichen, diesmal wird die Heilung nicht nur Plafe
für eine neue Krankheit zum Tode gewähren. Dieser Glaube an das Diesmal

ist im Grunde eine unendliche Anstrengung. Man nimmt sie auf
sich, um nicht dem Glauben an das Weltregiment des Wahnsinns zu
verfallen. Und das ist das Wesen dieser schier übermenschlichen Anstrengung:

Man muß dabei die unheimlichen Stimmen aus den Höhen und aus
den Tiefen verscheuchen, die immer wieder mit geisterhaftem Flug auf
den Menschen zuflattern, diese Geisterstimmen der enttäuschungsvollen
Erfahrungen.

Man kann auch anders wählen, man kann die Stimmen, die das «morgen»

anpreisen, verschmähen und nur dem Klang der anderen, dunklen
Gesänge sich anvertrauen. Man kann es machen wie jene Taglöhners-
frau, die, zu Lebzeiten des Großgrundbesitzers ihrer Gegend, von diesem

arg geplagt und ausgenüfet, doch an seinem Grabe weinte und auf die
erstaunte Frage des Sohnes und Nachfolgers des Verstorbenen, warum
denn sie, ausgerechnet sie, so weine, antwortete: Weil nie etwas Besseres
danach kommt. Man kann die Hoffnungslosigkeit wählen und die
Untätigkeit der Krise und der Geisterverwirrung, der Lüge und der Hysterie
gegenüber, man kann die Achseln zucken und dort, wo andere an das
Glück von «morgen», an die Überwindung der unreinen Geister glauben,
deren Unabwendbarkeit, Unbesiegbarkeit und Ewigkeit anerkennen.

Wie paßt nun das, was Christus den Menschen zu bieten hat, zum
Klang der hellen und der dunklen Stimme? Gehört er zu denen, die auf

450



7yyyy?!.yx

dem Markt der Zeit stehen und irgendetwas für irgendein «morgen»
anpreisen? Oder gehört er zu jenen Unsichtbaren, doch Hörbaren, die
nur das Glück der Enttäuschung verheißen? Er hat die unreinen Geister
ausgetrieben, die Geister, die eines einzelnen Menschen Gesundheit
zerstörten, die Geister des Hasses, die eines Volkes friedliches Leben
zerwühlten, die Geister und Sendboten Mammons, die die Menschenhäuser
wie den Tempel verwüsteten. Er hat damit sehr deutlich gegen die müde
Enttäuschung und für die Wirklichkeit der Heilung und Befreiung Partei
genommen. Er ist der große Veränderer, er hat auch — und auch darin
scheint er mit den hellen Stimmen auf dem Markt der Zeit übereinzustimmen

— von «morgen» geredet, hat in die Zukunft geschaut und ist
einer Zukunft entgegengeschritten. Aber hat er irgendwo und irgendwie
den Menschen das Glück von «morgen» verheißen? Das «morgen», von
dem er redet, beginnt im «heute» oder nie, die Ewigkeit, die er kündet,
beginnt in der Zeit oder nie, das Gottesreich, dem er entgegenschreitet,
beginnt im Reich der Geschichte, im Reich der Menschen oder nie. Darum
paßt dieser Christus nicht in die Reihe der Verkäufer des Glückes von
«morgen». Er ist weder ein Programm- noch ein Religionsverkünder.

Er paßt auch aus einem anderen Grunde sehr wenig auf den
Jahrmarkt der Zeit. Denn wer dort etwas anpreisen will, muß und wird doch
das Angepriesene möglichst herausstreichen. Aber dieser Befreier von
den unreinen Geistern weist gerade darauf hin, daß die überwundenen
und ausgetriebenen Geister wiederkehren, ja verstärkt und vermehrt
wiederkehren werden. Er redet sehr wohl auch in der Sprache der dunklen

Stimmen von über und unter der Erde. Er gehört freilich auch nicht
zu diesen Stimmen und in ihren Kreis hinein, denn er verheißt auch nicht
das müde Glück der Hoffnungslosigkeit. Seine Stimme ist weder die des
lockenden Glückes von «morgen» noch die der müden Seligkeit, der seligen

Müdigkeit. Seine Stimme ist fremd über beidem.
Er bewirkt die Befreiungen, er schafft die Durchbrüche Gottes in der

Zeit und weiß und kündet zugleich, daß diese Durchbrüche Gottes noch
nicht das Ende der Zeit bedeuten. So hat es der über die Erde wandelnde
Christus getan, und so hat es in den Jahrhunderten der Menschengeschichte

der Auferstandene gehalten. Gerade in sein Werk, in das von
ihm gesäuberte Haus, sind die vertriebenen Geister immer wieder neu
eingezogen: In das Haus der Jünger der Verrat, in das Haus der frühen
Christenheit der Glaube an den Kaiser Konstantin und seinen Staat, in
das Haus des mittelalterlichen Christentums der Glaube an eine das Heil
der Menschen verwaltende Kirche, in die durch die Reformation befreite
Christenheit die Religion an Stelle des Glaubens. Auch mit den großen
Gottestaten und Gotteswirkungen der Gegenwart ist es nicht anders.
Auf Befreiungskriege folgen Restaurationsepochen, die gerade dem
Freiheitsglauben, für den die Freiheitskämpfer ihr Leben ließen, Hohn zu
sprechen pflegen. Die gereinigten und geschmückten Häuser ziehen die
vertriebenen bösen Geister an. Das liegt wohl daran, daß dieses ge-

451



schichtliche Leben keine leeren Räume und kein Stillstehen der Zeit
erträgt. Der Augenblick nach einer großen Befreiung aber ist ja
naturgemäß der Augenblick, in dem der befreite Mensch einmal neu Atem
schöpfen möchte und seiner Befreiung sich freuen, da er dieses gesäuberte
Haus mit dankbaren und freudigen Blicken betrachten möchte. Dieses
Betrachten, diese Freude an der gewirkten Befreiung ist der Hohlraum
in der Zeit. Gerade er zieht die alle Lüfte erfüllenden Geister an. Dieser
Augenblick ist die Minute der großen Selbstberuhigung: «Gottlob, wir
haben's geschafft.» Darum sausen, wenn die Freiheitsglocken läuten, so

gerne die Geister der neuen Unfreiheit durch die Lüfte; darum schleicht
sich an den von einer großen Zerstörung, einer Knechtschaft, einer Sucht
befreiten Menschen so gern ein ganzes Heer von anderen dunklen
Gestalten heran.

Christus ist beides, er ist der große Veränderer und der große
Wissende. Er schenkt weder den bequemen Glauben an das Glück von «morgen»

noch die Annehmlichkeit einer scheinbar so weisen Resignation. Er,
der weder mit den hellen noch mit den dunklen Stimmen auf dem Markte
der Zeit identisch ist, ist nichts anderes als ein Weg. Er ist der Weg, auf
dem die unreinen Geister überwunden werden — und wieder überwunden

werden; der Weg, auf dem die Durchbrüche Gottes geschehen und
— neu geschehen. Er tut das Endgültige — und ist in der Zeit doch
niemals fertig. Er ist der Weg, auf dem es kein Altwerden gibt und keine
Wiederholungen, auf dem jeder Durchbruch Gottes ein neuer Durchbruch

ist, jede Befreiung eine neue Schöpfung.
Was er den Menschen anzubieten hat, ist nichts anderes, als daß sie

auf diesem Wege gehen können. Das scheint eine recht arme Sache zu sein,
und darum ist es verständlich, daß die Christenheit oft aus der Botschaft
Christi den Glauben an ein christliches Glück von «morgen» gemacht
hat oder dann den Glauben an eine christlich begründete Resignation.
Menschlich verständlich ist sowohl die christliche Schwärmerei, die da

sagt, «morgen» nach diesem kleinen Schritt, nach Überwindung dieses
lefeten Hindernisses, beginnt das Himmelreich, als auch die christliche
Resignation, die da sagt, man muß sich in die unvermeidliche und un-
überwindbare Herrschaft der unsauberen Geister, des Fürsten dieser
Welt, schicken. Beide Male wird die fremde Stimme des Christus Gottes
den vom Markt der Zeit her bekannten Stimmen angeglichen, beide Male
wird aus seiner Botschaft etwas gemacht, das man anpreisen und verkaufen

kann. Denn irgendwie möchte man doch auch als Christ auf den
Zeitenmarkt gehen und etwas verkaufen, etwas, das begehrenswert ist. Man
möchte konkurrieren können mit denen, die ihre Ware auf diesem Markt
verkaufen und darum gesellt sich zu den Verkäufern von Hosenträgern
und Salatköpfen der Verkäufer christlicher Schwärmerei oder christlicher
Resignation.

Christus, der «Weg», aber ruft auf einen anderen Weg. Er kennt
dieses «böse Geschlecht», dessen Bösesein gerade darin besteht, daß es

452



nur das Glück von «morgen» oder die Resignation wählt. Und er liebt
dieses böse Geschlecht, er läßt für dieses sein Leben. Er befreit es vom
Glauben an das Glück von «morgen» und von der hoffnungslosen
Resignation. Von der Liebe Christi leben und so auf seinem Wege gehen
heißt aber nichts anderes, als von Befreiung zu Befreiung schreiten, von
Durchbruch Gottes zu neuem Durchbruch Gottes. Der Sieg über die «Bosheit

der Zeit», das Bösesein dieses Geschlechts, besteht gerade darin, daß
ein Leben im «Heute» möglich wird ohne Selbstbetrug auf der einen und
ohne Verzweiflung auf der anderen Seite. Der Glaube an den lebendigen
Christus stellt uns auf einen Weg. Der Weg ist mehr als das Paradies
und mehr als die müde Seligkeit. Auf diesem Wege schreiten heißt
offene Augen haben für die wieder und wieder geschehenden Schöpfungen,

die wieder und wieder gewirkten Befreiungen Gottes, offene Augen
haben auch für die wieder und wieder anstürmenden dunklen Geister.
Dieser Weg ist die Ewigkeit, denn er ist die immer neue Verwandlung
des Menschen, die immer neue Befreiung, den Dingen, den Geistern, den
Menschen und Gott ganz, ganz frei und ganz offen, zu begegnen, ohne
jene Verkrampfung, die der Glaube an das Glück von «morgen» in die
Welt von «heute» trägt und ohne jene Fessel, die die müde Hoffnungslosigkeit

über die Wanderer streift.
Um uns lärmt der Markt und um uns flattern die anderen Stimmen.

Um uns ist aber auch Christus mit seinem Ruf, der kaum mit den anderen
Rufen konkurrieren kann. Und vor uns ist sein Weg, der Weg, der er
selber ist, und auf den er Menschen ruft, der Weg, da man nicht mehr
sinnlos über einen Zeitenmarkt schlendert, sondern durch eine Welt geht,
die voll ist von Schöpfungen und Befreiungen Gottes. Bruno Balsdieit.

Zum 6. Dezember 1950

Fünf Jahre sind seit dem Tage verflossen, da Leonhard Ragaz zum
letzten Male für die «Neuen Wege» die Feder führte. Kurz vor seinem
Tode hat er an jenem Tage als sein lefetes Wort die Betrachtung über den
Engelgesang bei der Geburt Christi geschrieben - in einer Zeit und
für eine Zeit, über welcher sichtbarer als der Weihnachtsstern die
Atombombe in den Himmeln hängt. Hören wir heute, fünf Jahre danach, diesen

Abschnitt aus seinem lefeten Aufsafe:

«Das Recht ist die rechte Ordnung, und die rechte Ordnung ist der
Friede. Aber diese Ordnung ist in unserer Welt furchtbar zerstört worden.

Die Macht aber, von der diese Zerstörung ausgegangen ist, läßt sich
leicht definieren; es ist die Macht, durch die von Anfang an die Verstörung

und Zerstörung in die Welt gekommen ist: Die Selbstsucht. Sie ist
das Urelement des Abfalls von Gott. Sobald nicht Gott mehr herrscht, so-

453


	Christus und der Markt der Zeit

