
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 10

Artikel: Überfälle Gottes

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überfälle Gottes
Jakob blieb allein zurück. Da rang ein Mann mit ihm, bis die Morgenröte

anbrach. Als er sah, daß er ihn nicht zu überwältigen vermochte, schlug er ihn
auf das Hüftgelenk. Und Jakobs Hüftgelenk wurde verrenkt, als er mit ihm
rang. Und er sprach: «Laß mich los; die Morgenröte bricht an.» Aber er antwortete:

«Ich lasse dich nicht, du segnest mich denn.» Er sprach zu ihm: «Wie heißest
du?» Er antwortete: «Jakob.» Da sprach er: «Du sollst nicht mehr Jakob heißen,
sondern Israel. Denn du hast mit Gott und mit Menschen gestritten und hast
obgesiegt.» Und Jakob fragte ihn: «Sag an, wie heißest du?» Er aber sprach: «Warum
fragst du, wie ich heiße?» Und er segnete ihn daselbst. (1. Mos. 32, 24—29.)

Uns überfällt keine düstere Gestalt an schaurigen Ufern einsamer
Flüsse. Uns schlägt kein Dämon die Hüfte entzwei. Und an den dunklen
Ufern der Einsamkeit vernimmt unser Ohr keine Rede des Flußgotts.
Ist darum die dunkle Sage von Jakobs Kampf mit dem nächtlichen Gotte
ins Wesenlose verklungen? Nein, ihre Botschaft ist jung wie der Morgen,

wenn der rechte, für sie bereite Augenblick sie vernimmt. Und
dieser rechte, für die Botschaft bereite Augenblick lebt, wenn die Frage
aufsteht, breit und gewaltig, ja brüllend wie ein erwachender Löwe, die
ewige Frage der Menschen am Rand ihres Lebens, die Frage Pestalozzis
etwa: Der Mensch, was ist er? Das ist die Frage, die lauernd hinter allen
Reden der Menschen von Zukunft und Gegenwart steht, die als unsichtbarer

Grund die Hoffnungen und Programme der Generationen trägt,
die Frage nach dem eigentlichen Wesen des Menschen! Dieses Fundament

bestimmt die Bauart der Häuser aller Menschenideen, dieses
Fundament auch scheidet in Wahrheit die Geister.

Hinter der alten Sage vom nächtlichen Zweikampf am Ufer des
Jabbok wird etwas von der Antwort sichtbar, die Altisrael gab auf die
ewige Frage: Der Mensch, was ist er? Diese Antwort ist anders als
unsere modernen Anthropologien, unsere philosophisch oder politisch
fundierten Lehren vom Wesen des Menschen.

Hier ist der Mensch nicht einfach ein Produkt seiner Zeit, ein Abbild
der durch Produktionsverhältnisse geschaffenen Zustände; hier ist er
ebensowenig ein bloßes geistiges Ich, gegründet auf dem schmalen Grat
der Autonomie seines Willens. Hier ist die Antwort auf die Frage nach
dem Wesen des Menschen weder eine materialistisch-marxistische, noch
eine idealistisch-liberale.

Hier ist der Mensch vielmehr einzig dadurch bestimmt, daß er
Mensch vor Gott ist. Die Frage nach dem Wesen des Menschen wird hier
für die Menschen, die sie stellen, zur Frage nach ihrem eigenen
Selbstverständnis; sie können nicht mehr abstrakt über den Menschen reden,
über den stolzen Einzelnen oder das armselige Atom einer Masse; sie
können weder ihre Ideen befragen, was der Mensch sei, nodi die mit
anderen Menschen gemachte Erfahrung. Die Fragenden wissen vielmehr,
daß sie selber Erben und Teile jenes Jakob sind, sie finden in ihm sich
wieder.

401



Wer aber dieser Jakob in Wahrheit sei, darüber geben weder Ideen
noch Erfahrung eindeutig gültige Auskunft. Sein Wesen ist wie sein
Name offen für doppelte Deutung. Sein einer Name, Jakob, erinnert an
eine Tat des Betruges, sein anderer, Israel, läßt seine Würde, seine nahe
Beziehung zu Gott selber erahnen. So doppeldeutig ist dieses Menschen
Wesen, so es an sich selbst befragt und erkundet wird. So doppeldeutig
muß wohl die Antwort auf jede Frage nach dem Wesen des Menschen
sein, so die Fragenden dabei nur vom Menschen, vom erfahrenen oder
gedachten Menschen ausgehen. Darum wohl weiß man am Ende aller
Anthropologien oft weniger vom Wesen des Menschen als vorher.

Altisrael hat keine Lehre vom Menschen geschaffen und doch in
Wahrheit vom Menschen zu reden gewußt. Jenseits aller Doppeldeutigkeit,

mit einer Eindeutigkeit, die etwas von der Gnadenlosigkeit eines in
reiner Luft strahlenden Felsens an sich hat, wird vielmehr nur die eine
Kennzeichnung sichtbar, daß dieser Jakob, dieser Mensch, in dem sich
seine Kinder wiederfinden, vor Gott lebt, von Gott überfallen wird. Der
Überfall des dunklen Gottes auf diesen einsamen Menschen ist die einzig

eindeutige Aussage über dieses Menschen innerstes Wesen.
Unheimlich und unerwartet geschieht dieser Überfall. Der Jakob der

alten Überlieferungen wußte wohl, wo Gottes Behausungen zu suchen

waren. Er kannte die Altäre, an denen seine Väter Gott suchten, er
kannte Bethel, er kannte die Räume des Opfers und des Gebetes, in
denen Gott zu finden war. Und nun ward ihm das einsame nächtliche
Ufer zum Räume der großen Begegnung; nun kam Gott nicht von den
Altären, er kam, wie ein Spuk, aus grausigen, nächtlichen Schluchten.

Die Überfälle des lebendigen Gottes geschehen an Orten, da
niemand ihn sucht, und die eindeutige Bestimmung des wirklichen Menschen

ist, diesen Überfällen ausgesefet zu sein, den unerwarteten Überfällen

des Lebendigen. Dunkler als die nächtlichen Ufer des Jabbok sind
die Schluchten, aus denen heraus Gott uns Menschen von heute überfällt.
Die Schluchten der Kriegsvorbereitung, die Höhlen des Hungers werden
zum Räume, aus dem der Lebendige tritt. Und das ist sein Überfall: Er
schleudert diese ungelösten Fragen auf uns, er läßt uns nicht in Ruhe,
uns, die wir den Krieg und den Hunger nicht zu überwinden vermochten,

er packt uns an und zerschlägt uns mehr als die Hüfte, wenn wir
vor diesen Fragen fliehen, uns ihnen entziehen und in bequemere,
geistigere oder gar geistlichere Räume fliehen möchten.

Die Verzweiflung, ja der ganze Ekel vor dem Gemisch von Zynismus
und Heuchelei, das zu trinken uns heute vorgesefet ist, sind dann nichts
anderes mehr als die harte packende Hand, der Überfall des Gottes, der
seine Menschen nicht losläßt.

Überfälle des lebendigen Gottes müßten schön sein und licht, wenn
der Überfallende ständig und sichtbar der Sieger bliebe, wenn hinter
jedem Überfall über den Überfallenen die Erkenntnis des lichtvollen

402



Siegers wie ein neues Atemholen käme. So aber ist der Gott Jakobs nicht,
er ist viel ärmer — oder sollen wir sagen: viel größer, so groß, daß er
auch arm sein kann? Das Ringen, mit dem Gott seine Menschen überfällt,

endet nicht im erlösten Aufatmen der Überfallenen. Die Verzweiflung

fließt nicht, wie das Wasser der Bäche, einmal sicher ins Meer, das
sie stillt, am Ende des Ringens steht kein sichtbarer Triumph. Der wirkliche

Sieg, die Überwindung des Menschen durch Gott, ist vielmehr ein
verhüllter Sieg, eine verhüllte Überwindung. Dort tritt der Sieg Gottes
am deutlichsten in Erscheinung, wo er die Frage des Menschen nach
seinem Namen abweist. Er gibt seinen Namen, sein innerstes Sein, nicht in
die Verfügung des Menschen. Er wird nicht zum Geist, den der Mensch
begreift, nicht zum lieben Gott, der dazu dient, Glück und Sicherheit —
des Einzelnen oder einer Klasse oder eines Staates — zu garantieren.
Wohl findet Jakob nach diesem Kampf ein neues Glück, nur ist es eben
kein Glück mehr, keine Verfügung über Gott, kein Gott-besifeen, es ist
nur ein Segen, ein Von-Gott-besessen-sein.

In dem großen Überfall verändert nicht Gott sein Wesen, wohl aber
ändert er Jakobs Namen und Wesen. Dazu wohl geschehen die dunklen
Überfälle Gottes auf Menschen, daß diese Veränderung an ihnen
geschehe.

Wo die Oberfälle nicht sind, bleibt alles beim alten, bleiben die
Fragen nach Glück oder Unglück, Erfolg oder Mißerfolg, Himmel oder
Hölle, die entscheidenden Fragen. Wo aber Gott dunkel und nächtlich
ins Leben tritt, bleibt nur die eine Frage noch wichtig: Gott nah oder
Gott fern, Segen oder Fluch? Wo es um die Gottesnähe, um den Segen
geht, als um die allein noch gewichtige Frage, da ist aus Jakob, dem
Betrüger, Israel, der Gottesstreiter geworden.

Wo die modernen Lehren vom Menschen an diesem selber nichts
ändern, ihm nicht einmal Klarheit über sich selber geben, weist Altisraels
Rede von Jakob auf das Wunder der großen Verwandlung hin.
Verwandelt werden die Fragen, durch die Fragen der Mensch, und durch
den Menschen und sein neues Fragen — die Welt. Die Oberfälle des
dunklen Gottes sind, wo Gott als der Vater des Gekreuzigten erkannt
und geglaubt wird, noch dunkler als die des Flußgotts vom Jabbok.

Daß der Messias am Kreuz hängt, ist der dunkelste Überfall auf die
Menschen, die selber lieber im Namen der Religion oder der Zivilisation
Kreuze zimmern und Kreuzzüge veranstalten. Die Hölle wäre vollkommen,

wenn es nicht die schwere Hand des dunklen Gottes gäbe. Die Überfälle

aber sind, weil sie die große Verwandlung wirken, schöpferische
Taten, von der schweren Hand des Schöpfers gewirkt.

Bruno Balscheit.

403


	Überfälle Gottes

