Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 10

Artikel: Uberfalle Gottes

Autor: Balscheit, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139396

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uberfille Gottes

Jakob blieb allein zuriick, Da rang ein Mann mit ihm, bis die Morgenrdte
anbrach. Als er sah, dafl er ihn nicht zu {iberwiltigen vermochte, schlug er ihn
auf das Hiiftgelenk. Und Jakobs Hiiftgelenk wurde verrenkt, als er mit ihm
rang. Und er sprach: «Lafl mich los; die Morgenrdte bricht an.» Aber er antwor~
tete: «Ich lasse dich nicht, du segnest mich denn.» Er sprach zu ihm: «Wie heiffest
du?»> Er antwortete: «Jakob.» Da sprach er: «<Du sollst nicht mehr Jakob heiflen,
sondern Israel. Denn du hast mit Gott und mit Menschen gestritten und hast ob~

esiegt.» Und Jakob fragte ihn: «Sag an, wie heiflest du?» Er aber sprach: «Warum
%ragst du, wie ich heifle?» Und er segnete ihn daselbst. (1. Mos. 32, 24—29.)

Uns iiberfillt keine diistere Gestalt an schaurigen Ufern einsamer
Fliisse. Uns schlagt kein Damon die Hiifte entzwei. Und an den dunklen
Ufern der Einsamkeit vernimmt unser Ohr keine Rede des Flufigotts.
Ist darum die dunkle Sage von Jakobs Kampf mit dem nichtlichen Gotte
ins Wesenlose verklungen? Nein, ihre Botschaft ist jung wie der Mor~
gen, wenn der rechte, fiir sie bereite Augenblick sie vernimmt. Und
dieser rechte, fiir die Botschaft bereite Augenblick lebt, wenn die Frage
aufsteht, breit und gewaltig, ja briillend wie ein erwachender Lowe, die
ewige Frage der Menschen am Rand ihres Lebens, die Frage Pestalozzis
etwa: Der Mensch, was ist er? Das ist die Frage, die lauernd hinter allen
Reden der Menschen von Zukunft und Gegenwart steht, die als unsicht-
barer Grund die Hoffnungen und Programme der Generationen trigt,
die Frage nach dem eigentlichen Wesen des Menschen! Dieses Funda~
ment bestimmt die Bauart der Hiauser aller Menschenideen, dieses Fun~
dament auch scheidet in Wahrheit die Geister.

Hinter der alten Sage vom nichtlichen Zweikampf am Ufer des
Jabbok wird etwas von der Antwort sichtbar, die Altisrael gab auf die
ewige Frage: Der Mensch, was ist er? Diese Antwort ist anders als un-~
sere modernen Anthropologien, unsere philosophisch oder politisch fun-~
dierten Lehren vom Wesen des Menschen.

Hier ist der Mensch nicht einfach ein Produkt seiner Zeit, ein Abbild
der durch Produktionsverhiltnisse geschaffenen Zustinde; hier ist er
ebensowenig ein blofles geistiges Ich, gegriindet auf dem schmalen Grat
der Autonomie seines Willens. Hier ist die Antwort auf die Frage nach
dem Wesen des Menschen weder eine materialistisch-marxistische, noch
eine idealistisch-liberale.

Hier ist der Mensch vielmehr einzig dadurch bestimmt, dafl er
Mensch vor Gott ist. Die Frage nach dem Wesen des Menschen wird hier
fir die Menschen, die sie stellen, zur Frage nach ihrem eigenen Selbst~
verstindnis; sie kdnnen nicht mehr abstrakt iiber den Menschen reden,
iiber den stolzen Einzelnen oder das armselige Atom einer Masse; sie
kdnnen weder ihre Ideen befragen, was der Mensch sei, noch die mit
anderen Menschen gemachte Erfahrung. Die Fragenden wissen vielmehr,
daﬁdsie selber Erben und Teile jenes Jakob sind, sie finden in ihm sich
wieder.

401



Wer aber dieser Jakob in Wahrheit sei, dariiber geben weder Ideen
noch Erfahrung eindeutig giiltige Auskunft. Sein Wesen ist wie sein
Name offen fiir doppelte Deutung. Sein einer Name, Jakob, erinnert an
eine Tat des Betruges, sein anderer, Israel, laft seine Wiirde, seine nahe
Beziehung zu Gott selber erahnen. So doppeldeutig ist dieses Menschen
Wesen, so es an sich selbst befragt und erkundet wird. So doppeldeutig
mufl wohl die Antwort auf jede Frage nach dem Wesen des Menschen
sein, so die Fragenden dabei nur vom Menschen, vom erfahrenen oder
gedachten Menschen ausgehen. Darum wohl weill man am Ende aller
Anthropologien oft weniger vom Wesen des Menschen als vorher.

Altisrael hat keine Lehre vom Menschen geschaffen und doch in
Wahrheit vom Menschen zu reden gewuflt. Jenseits aller Doppeldeutig-
keit, mit einer Eindeutigkeit, die etwas von der Gnadenlosigkeit eines in
reiner Luft strahlenden Felsens an sich hat, wird vielmehr nur die eine
Kennzeichnung sichtbar, dafl dieser Jakob, dieser Mensch, in dem sich
seine Kinder wiederfinden, vor Gott lebt, von Gott iiberfallen wird. Der
Uberfall des dunklen Gottes auf diesen einsamen Menschen ist die ein~
zig eindeutige Aussage iiber dieses Menschen innerstes Wesen.

Unheimlich und unerwartet geschieht dieser Uberfall. Der Jakob der
alten Uberlieferungen wufite wohl, wo Gottes Behausungen zu suchen
waren. Er kannte die Altire, an denen seine Viter Gott suchten, er
kannte Bethel, er kannte die Riume des Opfers und des Gebetes, in
denen Gott zu finden war. Und nun ward ihm das einsame nichtliche
Ufer zum Raume der grofien Begegnung; nun kam Gott nicht von den
Altaren, er kam, wie ein Spuk, aus grausigen, nichtlichen Schluchten.

Die Uberfille des lebendigen Gottes geschehen an Orten, da nie~
mand ihn sucht, und die eindeutige Bestimmung des wirklichen Men~
schen ist, diesen Uberfillen ausgesefit zu sein, den unerwarteten Uber-~
fillen des Lebendigen. Dunkler als die nichtlichen Ufer des Jabbok sind
die Schluchten, aus denen heraus Gott uns Menschen von heute tiberfallt.
Die Schluchten der Kriegsvorbereitung, die Hohlen des Hungers werden
zum Raume, aus dem der Lebendige tritt. Und das ist sein Uberfall: Er
schleudert diese ungelsten Fragen auf uns, er It uns nicht in Ruhe,
uns, die wir den Krieg und den Hunger nicht zu tberwinden vermoch~
ten, er packt uns an und zerschligt uns mehr als die Hiifte, wenn wir
vor diesen Fragen flichen, uns ihnen entzichen und in bequemere, gei~
stigere oder gar geistlichere Riume flichen mchten.

Die Verzweiflung, ja der ganze Ekel vor dem Gemisch von Zynismus
und Heuchelei, das zu trinken uns heute vorgesetst ist, sind dann nichts
anderes mehr als die harte packende Hand, der Uberfall des Gottes, der
seine Menschen nicht loslaft.

Uberfille des lebendigen Gottes miifiten schén sein und licht, wenn
der Uberfallende stindig und sichtbar der Sieger bliebe, wenn hinter
jedem Uberfall iiber den Uberfallenen die Erkenntnis des lichtvollen

402



Siegers wie ein neues Atemholen kime. So aber ist der Gott Jakobs nicht,
er ist viel &rmer — oder sollen wir sagen: viel gréfier, so grofi, dafl er
auch arm sein kann? Das Ringen, mit dem Gott seine Menschen {iber~
fallt, endet nicht im erldsten Aufatmen der Uberfallenen. Die Verzweif-
lung fliefit nicht, wie das Wasser der Bidhe, einmal sicher ins Meer, das
sie stillt, am Ende des Ringens steht kein sichtbarer Triumph. Der wirk~
liche Sieg, die Uberwindung des Menschen durch Gott, ist vielmehr ein
verhiillter Sieg, eine verhiillte Uberwindung. Dort tritt der Sieg Gottes
am deutlichsten in Erscheinung, wo er die Frage des Menschen nach sei-~
nem Namen abweist. Er gibt seinen Namen, sein innerstes Sein, nicht in
die Verfiigung des Menschen. Er wird nicht zum Geist, den der Mensch
begreift, nicht zum lieben Gott, der dazu dient, Gliick und Sicherheit —
des Einzelnen oder einer Klasse oder eines Staates — zu garantieren.
Wohl findet Jakob nach diesem Kampf ein neues Gliick, nur ist es eben
kein Gliick mehr, keine Verfiigung iiber Gott, kein Gott-besisen, es ist
nur ein Segen, ein Von-Gott-besessen~sein.

In dem groflen Uberfall verindert nicht Gott sein Wesen, wohl aber
andert er Jakobs Namen und Wesen. Dazu wohl geschehen die dunklen

Uberfille Gottes auf Menschen, dafl diese Verinderung an ihnen ge~
schehe,

Wo die Uberfille nicht sind, bleibt alles beim alten, bleiben die
Fragen nach Gliick oder Ungliidk, Erfolg oder Miflerfolg, Himmel oder
Hélle, die entscheidenden Fragen. Wo aber Gott dunkel und nichtlich
ins Leben tritt, bleibt nur die eine Frage noch wichtig: Gott nah oder
Gott fern, Segen oder Fluch? Wo es um die Gottesnihe, um den Segen
geht, als um die allein noch gewichtige Frage, da ist aus Jakob, dem
Betriiger, Israel, der Gottesstreiter geworden,

Wo die modernen Lehren vom Menschen an diesem selber nichts
dndern, ihm nicht einmal Klarheit iiber sich selber geben, weist Altisraels
Rede von Jakob auf das Wunder der groflen Verwandlung hin. Ver~
wandelt werden die Fragen, durch die Fragen der Mensch, und durch
den Menschen und sein neues Fragen — die Welt. Die Uberfille des
dunklen Gottes sind, wo Gott als der Vater des Gekreuzigten erkannt
und geglaubt wird, noch dunkler als die des Fluigotts vom Jabbok.

Daf} der Messias am Kreuz hiingt, ist der dunkelste Uberfall auf die
Mensdhen, die selber lieber im Namen der Religion oder der Zivilisation
Kreuze zimmern und Kreuzziige veranstalten. Die Hslle wire vollkom-~
men, wenn es nicht die schwere Hand des dunklen Gottes gibe. Die Uber~
falle aber sind, weil sie die grofie Verwandlung wirken, schdpferische
Taten, von der schweren Hand des Schépfers gewirkt.

Bruno Balscheit.

403



	Überfälle Gottes

