Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 9

Artikel: Uberwindender Glaube

Autor: Balscheit, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139390

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uberwindender Glaube

Das Johannesevangelium iiberliefert ein Jesuswort: «In der Welt
habt ihr Angst, aber seid getrost, ich habe die Welt tiberwunden.» (Joh.
16,33). Und wir? Wir haben sie gewifl nicht iiberwunden. Wir leben in
der Angst, die einen in der Angst vor den amerikanischen Atombomben,
die andern in der Angst vor der russischen Infanterie. Beide Angste sind
verstindlich genug. Aber sogar dann, wenn man keine dieser Angste
hat, wenn man aus ihnen herausgeriidkt ist und das Leben nicht mehr als
der Giiter Grifites kennt, bleibt eine Angst, keineswegs eine kleinere,
cher eine viel gréflere: die Angst vor der Angst, vor der sich dngstenden
Welt, in der eben durch das Gespenst der Angst das klare Denken zer~
stdrt wird und groteskem Hexenglauben Plat macht, in der die Liebe
erfriert und der HaBBhysterie weicht, in der die kulturelle Leistung ver~
dorrt und der betiubenden Lirmmaschinerie Raum gibt. Wenn man
Menschen, die einmal in der gleichen Liebe glithten, als schiumende
Hasser wiederfindet, wenn die Hexenfurcht auch nicht mehr durch die
letste Scheu vor der Licherlichkeit mehr eingedimmt wird, wenn die
Kultur sich zur Galeere dringt, um Mittel fiir Zwedke zu werden, dann
rast und wiitet eine Welt, die wir nicht iiberwunden haben, dann enthiillt
sich eine Hélle, die als Zukunft zu sehen schlimmer ist als der Tod.
Wenn eine solche Zukunftsmdglichkeit, wenn das Gesicht einer solchen
Angstwelt einem in diesen Tagen und Wodhen erscheint, dann verblas~
sen sogar die leuchtenden Farben der herbstlichen Wilder, sogar das
jubelnde Glinzen des neuen Schnees auf den Bergen, sogar die seidige
Feinheit des herbstlichen Himmels. Was nicht verblafit, ist die Angst,
ist die Gewiflheit, dafl wir diese Welt keineswegs iiberwunden haben.

Und der, welcher sie iiberwunden hat, Christus, gibt uns kein Re-
zept, kein Programm in die Hand, wie auch wir sie iiberwinden kénnten.
Sein Wort hat fast etwas von der Gnadenlosigkeit eines schroffen Berg-
gipfels an sich. Die, die es hérten und iiberlieferten freilich erkannten
noch die Gnade des harten Wortes. Seine Zeugen wufiten: «Alles, was
aus Gott gezeugt ist, iiberwindet die Welt; und das ist der Sieg, der die
Welt {iberwunden hat, unser Glaube.» Fiir diesen aus Gott gezeugten
Glauben allerdings gibt es auch wieder kein Programm und kein Rezept
—genau so wenig, wie es einen Wegweiser zum brennenden Dornbusdh,
zum verzehrenden Sinaifeuer und zum Garten Gethsemane mit dem
Engel, der den Kelch reicht, gibt.

Aber der iiberwindende Glaube kann aufbrechen wie das Licht des
verzehrenden Feuers, und wie dieses selber kann auch er die Welt, die
Angstwelt und die Weltangst tiberwinden. Was ist er denn, worin
besteht sein eigentliches Wesen? Ist er ein Besits, ist er eine besondere
Gebirde? Glaube als Besits oder Gebarde wire ein Teil, ja ein Produkt
des Menschen und der Welt, immer also etwas, das mit zur Welt gehort
und dadurch auch dem Vergehen anheimfillt. Der {iberwindende Glaube

353



ist niemals nur der Glaube an etwas. Er ist vielmehr der Prozeff der Ver-
wandlung im Feuer. Mit ihm bricht ein neues Sein an, das dem Ver~
gehen standhilt, ein wahrhaftiges Sein, das vor dem Ewigen besteht, weil
es aus ihm geboren ist.

Darum ist das Feuer, das etwa Mose sah, ein verzehrendes Feuer,
weil es um die Gottesfragen: «Was bist du jetst, und was ist dein wahres
Sein?» glitht. Und darum ist es so lebensgefihrlich um dieses Feuer her-
um, weil es die Frage nach dem Eigensten umschliefit. Darum ist auch
der Plat weitab von diesem Feuer der bequemere Plats, weil an ihm die
unbequemen Fragen nicht mehr hérbar sind, weil dort sich jedes Sein als
wahrhaftiges Sein aufspielen kann. Fernab von diesem Feuer konnte Israel
etwa sagen: «Zuriick zu den Fleischtdpfen Agyptens» oder «wir wollen
sein wie alle V&lkers. Fernab von diesem Feuer gedeihen die satte Zu~ .
friedenheit des Menschen mit sich selber und die Tauschung iiber die
Wirklichkeiten. Das ist bequem und zuzeiten sogar gemiitlich. Direkt
ungemiitlich aber wird es, wenn Menschen und Vélker nach ihrem wah-~
ren eigensten Sein gefragt werden. Denn nun zihlen die Zufilligkeiten,
die sich gern als das Wesen ausgeben, nicht mehr, nicht mehr die Macht
und nicht mehr der Reichtum. Ob es sich nun um einen einzigen Men~
schen oder um ein Volk handelt, in keinem Fall bedeutet der Besits die~
ser Zufilligkeiten, dal das wahre Wesen, das unvergingliche Sein,
gefunden ist. Das wahre Wesen eines Menschen oder eines Volkes
bricht dort auf, wo es zur Begegnung mit dem Willen des lebendigen
Gottes kommt.

Der Glaube, der die Welt wirklich iiberwindet, mufl darum wohl
zunichst die grofle Weltnivellierung iiberwinden, die der Begegnung
mit dem Lebendigen im Wege steht. Er muf} jene Hélle iiberwinden, die
sich dort auftut, wo Millionen armer Menschenhirne die gleichen Ge-~
dankenfetsen drechseln und wo andere Millionen Stiefeltritte im gleichen
Schritt zur Holle marschieren. In dieser Nivellierungshélle wird der
{iberwindende Glaube wohl die Menschen wie die Vélker zunichst leh~
ren, ihren eigenen Kohl zu pflanzen — das ist nimlich ziemlich schwer,
schwieriger als die Gleichschaltung der Hirne und der Schritte. Wo der
iiberwindende Glaube fehlt, da wird alles Existierende als verniinftig
akzeptiert, wird Existieren und Vegetieren mit Leben verwechselt. Wenn
das Leben scheinbar so wohlfeil wird wie in unserer Gegenwart, dann
wird es {iberaus schwierig, tiberhaupt noch wirklich zu leben. Und um-
gekehrt wird das Menschenleben immer und tiberall dort wohlfeil wer-
den, in einer grofien Inflation vergeudet werden, wo iiber dem Leben
nicht mehr die dringende Gottesfrage nach dem Eigensten wacht.

Es gibt Orte auf der Welt, und die Schweiz ist einer davon, da die
brennende Frage nach dem Eigensten noch mehr Raum hat als an ande~
ren Orten der Erde. Das vdlkerrechtliche Statut der Neutralitdt ist zu~
nichst kein Inhalt, nur eine Form, eine Form allerdings, die sehr ver~
schiedene Inhalte in sich bergen kann, kleinliche Eigensucht ebensosehr

354



als auch das echte Suchen, zu sich selber zu kommen. Die Befiirworter
der Neutralitit sollten nicht vergessen, dafl sie eine Form, noch kein
Inhalt ist, und ihre Kritiker sollten nicht iibersehen, dafi der Inhalt sehr
wohl auch ein positiver und lebendiger, eben dieses Fragen nach dem:
Eigensten sein kann. Was hier das volkerrechtliche Statut bewirkt, ver~
ursacht an anderen Orten etwa die geographische Lage oder die ge-~
schichtliche Entwicklung. Solche zunichst sehr weltlichen Dinge kénnen
die Gottesfrage nach dem wahren Sein der Menschen und dem wah-~
ren Wesen der Vélker aufklingen lassen. Auch das gehdrt mit zu den
Wundern des lebendigen Gottes.

Das Suchen nach dem wahren Sein aber und die Angstwelt stehen
sich immer als die lesten Gegensitie gegeniiber. Wo die Angstwelt
lebt, soll niemand mehr nach seinem oder seines Volkes wahrem Sein
fragen, geschweige denn-dieses leben diirfen; er darf hdchstens fiir Phan-~
tome- sterben. Wo die Angstwelt herrscht, da werden V&lker, die ihr
Eigenstes suchen und gestalten wollen, bedroht oder umworben. Die
Angstwelt hat fiir die Vielfalt keinen Plag. Sie sucht sie in jedem Fall zu
erdrosseln. Sie tut es entweder durch die zusammengeballte Macht einer
dimonischen Erscheinung oder mit des Teufels drgster List, dadurch, dafl
sie die Besieger der dimonischen Erscheinung zu seinen Erben werden
laBt. So hat die Angstwelt im Hitlerreich ebenso geherrscht wie in der
Gegenwart, da Hitlers Geist als der eigentliche Sieger des Zweiten
Weltkriegs durch die Welt gespenstert. -

Glaube, der die Welt iiberwindet, richtet sich gegen alle Nivellie~
rung; er kann allerdings dabei nicht stehen bleiben. Wahre Individualitit
eines Menschen oder eines Volkes ist wohl eine késtliche Sache, geniigt
aber allein zur Uberwindung der Angstwelt noch nicht. Zum wahren
Sein gehdrt die Losung der gottgestellten Zeitaufgaben. Dort lebt das
wahre Sein des Menschen oder der Vélker, wo im Gewande der Indivi-
dualitit die wirklichen Gottesaufgaben erkannt und geldst werden.

Der Friede ist in diesen Wochen wohl die grfite und am meisten
gefihrdete unter den vielen Aufgaben Gottes an die Zeit. Daf} er
bedroht ist, wenn die Aufwendungen fiir die Riistungen wahrhaft astro~
nomische Zahlen verschlingen, ist wohl jedem klar. Noch mehr aber als
durch die aufgestapelten Tanks und Kriegsschiffe, die gehorteten Flug~
zeuge und Atombomben ist der Friede bedroht durch den Zerfall, ja
durch den Mifibrauch der einmal so verheiflungsvoll begonnenen Weft~
organisation. Es handelt sich dabei nicht einfach um den Niedergang
einer Organisation. Schlimmer ist, daf§ damit auch deren tragender Ge-
danke, die Solidaritit, entwertet wird. Wenn von der gegenwirtigen
UNO keine Friedenssicherung zu erwarten, wenn durch ihren Nieder~
gang vielmehr in den Augen der farbigen Welt die internationale Soli~
daritit diskreditiert wird — und das heiflt in den Augen von mehr als
der Hilfte der Menschheit — so ist das Fundament des Friedens bedroht,
das wir lange genug als das allein tragende angesehen haben. Vielleicht

3585



kann er nur noch erhalten werden durch die Vélker, die nicht um irgend-
eines leuchtenden Ideales willen, sondern sehr niichtern um ihres be~
drohten Eigensten willen sich von den kriegtreibenden Blockbildungen
fernhalten. So wie Gott den Materialismus brauchen konnte, um den
verlogen gewordenen Idealismus zu {iberwinden, so kann er wohl auch
den sacro egoismo brauchen, um die zur Fassade gewordene Solidaritat
umzubrechen, damit ein neuer Acker daraus werde.

Wenn der die Welt iiberwindende Glaube in Vélker fihrt, dann
wird er zur groflen beunruhigenden Frage, ob man auf die rechte,
cigenste Weise die Frage der Gemeinschaft, die soziale Frage, geldst
habe. Niemand lasse sich tauschen; es gibt Lésungen, die nur durch
einen Zufallswind herangeweht sind. Unser gegenwirtiger wirtschaft-
licher Aufschwung etwa ist eine solche Zufallslsung. Nicht darum etwa
haben wir noch und wieder Beschiftigung und Verdienst, weil wir das
Problem der Vollbeschiftigung gelést hitten, sondern weil zufillig Krieg
in Korea und damit die Krisengefahr vertagt worden ist. Und wir haben
auf der anderen Seite die deutlichen Zeichen unseres Unvermdgens. Wir
haben den Preiszerfall auf der einen Seite, haben etwa eine reiche Ernte,
wobei es sich mancherorts nicht verlohnt, den Obstsegen zu pfliicken,
weil der Preis nicht den Arbeitslohn dedkt; wir haben als Kehrseite der
Medaille Preissteigerungen auf lebensnotwendigen Giitern — noch be~
giinstigt durch Angsthamsterei — und Wohnungsmieten; wir haben die
Kapitulation der Landesregierung und der Preiskontrolle vor dem mich~
tigen Hauseigentiimerverband erlebt und bemerken, wie das alte Spiel
zwischen den emporschnellenden Preisen und den gar nicht oder viel zu
spit nachhinkenden Lshnen wieder anhebt. Haben wir den Glauben, der
die Welt iiberwindet? Wir haben Raum fiir ihn, mehr Raum als die
Christen Rufllands oder Amerikas, darum mehr Raum, weil heute noch
die Frage nach dem Eigensten ihren Plats bei uns hat. Das darf uns mit
Dankbarkeit erfiillen. Sie gesellt sich zu jener anderen Dankbarkeit da~
fiir, dafl unsere jungen Leute nicht sinnlos auf asiatischen Kriegsfeldern
verbluten miissen. Der Raum, welcher im Leben des Volkes der Frage
nach dem Eigensten gewihrt wird, ist der eigentlich lebenswichtige
Raum. Ihn noch haben, heiflt mehr haben als die dufleren Zufilligkeiten
von Macht und Wohlstand. Wir haben ihn allerdings nur als eine sehr
bedrohte Sache. Daf} diese Bedrohung und Verengung des Raumes zu~
nimmt, muf} uns wohl mit tiefer Scham erfiillen. Die Verleugnung des
Eigensten ist bereits soweit vorgeschritten, dafl angesechene Schweizer
Zeitungen sich nicht scheuen, in den Sirenengesang einzustimmen, der
eine Remilitarisierung Deutschlands verlangt. Haben wir nicht genug an
eigener Schuld zu tragen, dafl wir dazu noch die Schuld des Ostens, der
die ostdeutsche Volkspolizei ihr Leben verdankt, und die Schuld des
Westens, der das remilitarisierte Westdeutschland als Kanonenfutter
dienen soll, auf uns laden mdchten?

356



Wir haben Raum fiir den tiberwindenden Glauben und fiillen ihn
mit Nichtigkeiten. Wenn er freilich hineinfijhre in diesen bescheidenen
Raum, wenn er kime, dieser iiberwindende Glaube, dann wiirde er auch
auf dem kleinen Raum seine Wunder wirken kdnnen. Der Glaube selbst
wohl ist wie der Blis, wie der Wind, dessen Kommen und Gehen nie~
mand siecht. Sowenig wie man den Blit und den Wind veranstalten
kann, sowenig kann man den tiberwindenden Glauben erzeugen. Dieses
Erzeugen ist Gottes Sache, und er tut es auf mannigfache Weise, er kann
die unheiligsten Dinge brauchen, um die beunruhigende Frage nach
dem Eigensten in Menschenherzen und in Vélkermitten zu schleudern.
Diese die Frage schleudernde Hand ist zugleich die harteste und die
liebevollste Hand, ist die Hand, die den Kelch zum Trinken reicht und
die den Verlorenen aufrichtet. Hakt sich die Frage Gottes in Menschen-~
herzen und in Vélkermitten fest, dann ist das brennende Weh, das da
gemischt aus Schmerz und Scham und Reue entsteht, zugleich das Weh,
in dem ein neues Leben ans Licht tritt, aus Gott gezeugtes, wahrhaftiges,
unvergingliches Leben. Die Angstwelt wird uns nicht abgenommen, aber
wenn sie den Himmel so verdunkeln will, dafl der Tod uns lieber wer-~
den mdchte als das Leben, dann wird diese Dunkelheit wohl durch kein
sprithendes Feuerwerk und durch keinen miiden Dimmerschein vertrie~
ben, aber sie weicht vor dem Licht, das von dem verzehrenden Feuer
ausgeht, das Gottes Frage nach dem wahren Sein der Menschen und
Vélker umleuchtet. Bruno Balscheit.

Pestalozziworte (Rede an «Mein Hauss, Neujahr 1811)

Der Mensch lebt nur im Heiligen, Géttlichen, das in seiner Natur
liegt, ewig, und er ist nur in diesem und nur durch dieses unsterblich. Was
er immer mit allen sinnlichen Wesen der Schépfung gemein hat, gibt sei-
ner Menschlichkeit keinen Wert, am wenigsten einen Anspruch an Un-
sterblichkeit. Die Heldenruhe, die er mit dem Léwen, die Schlauheit, die
er mit dem Fudchs, die List und Geschwindighkeit, die er mit der gierigen
Kasse oder, wenn du willst, mit dem Tiger, die sinnliche Liebe, die er mit
dem Affen, die Kunstanlagen, die er mit dem Biber, und der Kunstfleifs,
den er mit der Ameise gemein hat, — alles dieses gibt ihm keinen Men-
schenwert; leicht begriindet es vielmehr den Unwert seines menschlichen
Seins. Der Mensch ist nur durch das Reine, Géttliche, das seinen Geist,
sein Herz und seine Kunst iiber die Anspriiche seines sinnlichen und tieri-
schen Daseins erhebt, in sich selbst Mensch und unsterblich. Der mensdh-
liche Verstand wird nur durch die géttliche Liebe der Verstand unsterb-
licher Wesen. Die menschliche Liebe wird nur durch ihren géttlichen Sinn
die Kunst unsterblicher Wesen. Hat der Mensch diesen Wert, dann wallen
ihm Zeiten und Jahre als Zeiten und Jahre des ewigen Lebens voriiber,
denn seine Zeiten und Jahre sind Zeiten und Jahre des géttlichen Lebens.

357



	Überwindender Glaube

