
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 9

Artikel: Überwindender Glaube

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139390

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139390
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überwindender Glaube
Das Johannesevangelium überliefert ein Jesuswort: «In der Welt

habt ihr Angst, aber seid getrost, ich habe die Welt überwunden.» (Joh.
16,33). Und wir? Wir haben sie gewiß nicht überwunden. Wir leben in
der Angst, die einen in der Angst vor den amerikanischen Atombomben,
die andern in der Angst vor der russischen Infanterie. Beide Ängste sind
verständlich genug. Aber sogar dann, wenn man keine dieser Ängste
hat, wenn man aus ihnen herausgerückt ist und das Leben nicht mehr als
der Güter Größtes kennt, bleibt eine Angst, keineswegs eine kleinere,
eher eine viel größere: die Angst vor der Angst, vor der sich ängstenden
Welt, in der eben durch das Gespenst der Angst das klare Denken
zerstört wird und groteskem Hexenglauben Plafe macht, in der die Liebe
erfriert und der Haßhysterie weicht, in der die kulturelle Leistung
verdorrt und der betäubenden Lärmmaschinerie Raum gibt. Wenn man
Menschen, die einmal in der gleichen Liebe glühten, als schäumende
Hasser wiederfindet, wenn die Hexenfurcht auch nicht mehr durch die
lefete Scheu vor der Lächerlichkeit mehr eingedämmt wird, wenn die
Kultur sich zur Galeere drängt, um Mittel für Zwecke zu werden, dann
rast und wütet eine Welt, die wir nicht überwunden haben, dann enthüllt
sich eine Hölle, die als Zukunft zu sehen schlimmer ist als der Tod.
Wenn eine solche Zukunftsmöglichkeit, wenn das Gesicht einer solchen
Angstwelt einem in diesen Tagen und Wochen erscheint, dann verblassen

sogar die leuditenden Farben der herbstlichen Wälder, sogar das

jubelnde Glänzen des neuen Schnees auf den Bergen, sogar die seidige
Feinheit des herbstlichen Himmels. Was nicht verblaßt, ist die Angst,
ist die Gewißheit, daß wir diese Welt keineswegs überwunden haben.

Und der, welcher sie überwunden hat, Christus, gibt uns kein
Rezept, kein Programm in die Hand, wie auch wir sie überwinden könnten.
Sein Wort hat fast etwas von der Gnadenlosigkeit eines schroffen
Berggipfels an sich. Die, die es hörten und überlieferten freilich erkannten
noch die Gnade des harten Wortes. Seine Zeugen wußten: «Alles, was
aus Gott gezeugt ist, überwindet die Welt; und das ist der Sieg, der che

Welt überwunden hat, unser Glaube.» Für diesen aus Gott gezeugten
Glauben allerdings gibt es auch wieder kein Programm und kein Rezept
—genau so wenig, wie es einenWegweiser zum brennendenDornbusch,
zum verzehrenden Sinaifeuer und zum Garten Gethsemane mit dem
Engel, der den Kelch reicht, gibt.

Aber der überwindende Glaube kann aufbrechen wie das Licht des
verzehrenden Feuers, und wie dieses selber kann auch er die Welt, die
Angstwelt und die Weltangst überwinden. Was ist er denn, worin
besteht sein eigentliches Wesen? Ist er ein Besife, ist er eine besondere
Gebärde? Glaube als Besife oder Gebärde wäre ein Teil, ja ein Produkt
des Menschen und der Welt, immer also etwas, das mit zur Welt gehört
und dadurch auch dem Vergehen anheimfällt. Der überwindende Glaube

353



ist niemals nur der Glaube an etwas. Er ist vielmehr der Prozeß der
Verwandlung im Feuer. Mit ihm bricht ein neues Sein an, das dem
Vergehen standhält, ein wahrhaftiges Sein, das vor dem Ewigen besteht, weil
es aus ihm geboren ist.

Darum ist das Feuer, das etwa Mose sah, ein verzehrendes Feuer,
weil es um die Gottesfragen: «Was bist du jefet, und was ist dein wahres
Sein?» glüht. Und darum ist es so lebensgefährlich um dieses Feuer herum,

weil es die Frage nach dem Eigensten umschließt. Darum ist auch
der Plafe weitab von diesem Feuer der bequemere Plafe, weil an ihm die
unbequemen Fragen nicht mehr hörbar sind, weil dort sich jedes Sein als
wahrhaftiges Sein aufspielen kann. Fernab von diesem Feuer konnte Israel
etwa sagen: «Zurück zu den Fleischtöpfen Ägyptens» oder «wir wollen
sein wie alle Völker». Fernab von diesem Feuer gedeihen die satte
Zufriedenheit des Menschen mit sich selber und die Täuschung über die
Wirklichkeiten. Das ist bequem und zuzeiten sogar gemütlich. Direkt
ungemütlich aber wird es, wenn Menschen und Völker nach ihrem wahren

eigensten Sein gefragt werden. Denn nun zählen die Zufälligkeiten,
die sich gern als das Wesen ausgeben, nicht mehr, nicht mehr die Macht
und nicht mehr der Reichtum. Ob es sich nun um einen einzigen Menschen

oder um ein Volk handelt, in keinem Fall bedeutet der Besife dieser

Zufälligkeiten, daß das wahre Wesen, das unvergängliche Sein,
gefunden ist. Das wahre Wesen eines Menschen oder eines Volkes
bricht dort auf, wo es zur Begegnung mit dem Willen des lebendigen
Gottes kommt.

Der Glaube, der die Welt wirklich überwindet, muß darum wohl
zunächst die große Weltnivellierung überwinden, die der Begegnung
mit dem Lebendigen im Wege steht. Er muß jene Hölle überwinden, die
sich dort auftut, wo Millionen armer Menschenhirne die gleichen Ge-
dankenfefeen drechseln und wo andere Millionen Stiefeltritte im gleichen
Schritt zur Hölle marschieren. In dieser Nivellierungshölle wird der
überwindende Glaube wohl die Menschen wie die Völker zunächst
lehren, ihren eigenen Kohl zu pflanzen — das ist nämlich ziemlich schwer,
schwieriger als die Gleichschaltung der Hirne und der Schritte. Wo der
überwindende Glaube fehlt, da wird alles Existierende als vernünftig
akzeptiert, wird Existieren und Vegetieren mit Leben verwechselt. Wenn
das Leben scheinbar so wohlfeil wird wie in unserer Gegenwart, dann
wird es überaus schwierig, überhaupt noch wirklich zu leben. Und
umgekehrt wird das Menschenleben immer und überall dort wohlfeil werden,

in einer großen Inflation vergeudet werden, wo über dem Leben
nicht mehr die drängende Gottesfrage nach dem Eigensten wacht.

Es gibt Orte auf der Welt, und die Schweiz ist einer davon, da die
brennende Frage nach dem Eigensten noch mehr Raum hat als an anderen

Orten der Erde. Das völkerrechtliche Statut der Neutralität ist
zunächst kein Inhalt, nur eine Form, eine Form allerdings, die sehr
verschiedene Inhalte in sich bergen kann, kleinliche Eigensucht ebensosehr

354



als auch das echte Suchen, zu sich selber zu kommen. Die Befürworter
der Neutralität sollten nicht vergessen, daß sie eine Form, noch kein
Inhalt ist, und ihre Kritiker sollten nicht übersehen, daß der Inhalt sehr
wohl auch ein positiver und lebendiger, eben dieses Fragen nach dem
Eigensten sein kann. Was hier das völkerrechtliche Statut bewirkt,
verursacht an anderen Orten etwa die geographische Lage oder die
geschichtliche Entwicklung. Solche zunächst sehr weltlichen Dinge können
die Gottesfrage nach dem wahren Sein der Menschen und dem wahren

Wesen der Völker aufklingen lassen. Auch das gehört mit zu den
Wundern des lebendigen Gottes.

Das Suchen nach dem wahren Sein aber und die Angstwelt stehen
sich immer als die lefeten Gegensäfee gegenüber. Wo die Angstweh
lebt, soll niemand mehr nach seinem oder seines Volkes wahrem Sein
fragen, geschweige denn dieses leben dürfen; er darf höchstens für
Phantome-sterben. Wo die Angstwelt herrscht, da werden Völker, die ihr
Eigenstes suchen und gestalten wollen, bedroht oder umworben. Die
Angstwelt hat für die Vielfalt keinen Plafe. Sie sucht sie in jedem Fall zu
erdrosseln. Sie tut es entweder durch die zusammengeballte Macht einer
dämonischen Erscheinung oder mit des Teufels ärgster List, dadurch, daß
sie die Besieger der dämonischen Erscheinung zu seinen Erben werden
läßt. So hat die Angstwelt im Hitlerreich ebenso geherrscht wie in der
Gegenwart, da Hitlers Geist als der eigentliche Sieger des Zweiten
Weltkriegs durch die Welt gespenstert.

Glaube, der die Welt überwindet, richtet sich gegen alle Nivellierung;

er kann allerdings dabei nicht stehen bleiben. Wahre Individualität
eines Menschen oder eines Volkes ist wohl eine köstliche Sache, genügt
aber allein zur Überwindung der Angstwelt noch nicht. Zum wahren
Sein gehört die Lösung der gottgestellten Zeitaufgaben. Dort lebt das
wahre Sein des Menschen oder der Völker, wo im Gewände der
Individualität die wirklichen Gottesaufgaben erkannt und gelöst werden.

Der Friede ist in diesen Wochen wohl die größte und am meisten
gefährdete unter den vielen Aufgaben Gottes an die Zeit. Daß er
bedroht ist, wenn die Aufwendungen für die Rüstungen wahrhaft
astronomische Zahlen verschlingen, ist wohl jedem klar. Noch mehr aber als
durch die aufgestapelten Tanks und Kriegsschiffe, die gehorteten
Flugzeuge und Atombomben ist der Friede bedroht durch den Zerfall, ja
durch den Mißbrauch der einmal so verheißungsvoll begonnenen
Weltorganisation. Es handelt sich dabei nicht einfach um den Niedergang
einer Organisation. Schlimmer ist, daß damit auch deren tragender
Gedanke, die Solidarität, entwertet wird. Wenn von der gegenwärtigen
UNO keine Friedenssicherung zu erwarten, wenn durch ihren Niedergang

vielmehr in den Augen der farbigen Welt die internationale
Solidarität diskreditiert wird — und das heißt in den Augen von mehr als
der Hälfte der Menschheit — so ist das Fundament des Friedens bedroht,
das wir lange genug als das allein tragende angesehen haben. Vielleicht

355



kann er nur noch erhalten werden durch die Völker, die nicht um irgendeines

leuchtenden Ideales willen, sondern sehr nüchtern um ihres
bedrohten Eigensten willen sich von den kriegtreibenden Blockbildungen
fernhalten. So wie Gott den Materialismus brauchen konnte, um den
verlogen gewordenen Idealismus zu überwinden, so kann er wohl auch
den sacro egoismo brauchen, um die zur Fassade gewordene Solidarität
umzubrechen, damit ein neuer Acker daraus werde.

Wenn der die Welt überwindende Glaube in Völker fährt, dann
wird er zur großen beunruhigenden Frage, ob man auf die rechte,
eigenste Weise die Frage der Gemeinschaft, die soziale Frage, gelöst
habe. Niemand lasse sich täuschen; es gibt Lösungen, die nur durch
einen Zufallswind herangeweht sind. Unser gegenwärtiger wirtschafte
lieber Aufschwung etwa ist eine solche Zufallslösung. Nicht darum etwa
haben wir noch und wieder Beschäftigung und Verdienst, weil wir das
Problem der Vollbeschäftigung gelöst hätten, sondern weil zufällig Krieg
in Korea und damit die Krisengefahr vertagt worden ist. Und wir haben
auf der anderen Seite die deutlichen Zeichen unseres Unvermögens. Wir
haben den Preiszerfall auf der einen Seite, haben etwa eine reiche Ernte,
wobei es sich mancherorts nicht verlohnt, den Obstsegen zu pflücken,
weil der Preis nicht den Arbeitslohn deckt; wir haben als Kehrseite der
Medaille Preissteigerungen auf lebensnotwendigen Gütern — noch

begünstigt durch Angsthamsterei — und Wohnungsmieten; wir haben die
Kapitulation der Landesregierung und der Preiskontrolle vor dem mächtigen

Hauseigentümerverband erlebt und bemerken, wie das alte Spiel
zwischen den emporschnellenden Preisen und den gar nicht oder viel zu
spät nachhinkenden Löhnen wieder anhebt. Haben wir den Glauben, der
die Welt überwindet? Wir haben Raum für ihn, mehr Raum als die
Christen Rußlands oder Amerikas, darum mehr Raum, weil heute noch
die Frage nach dem Eigensten ihren Plafe bei uns hat. Das darf uns mit
Dankbarkeit erfüllen. Sie gesellt sich zu jener anderen Dankbarkeit
dafür, daß unsere jungen Leute nicht sinnlos auf asiatischen Kriegsfeldern
verbluten müssen. Der Raum, welcher im Leben des Volkes der Frage
nach dem Eigensten gewährt wird, ist der eigentlich lebenswichtige
Raum. Ihn noch haben, heißt mehr haben als die äußeren Zufälligkeiten
von Macht und Wohlstand. Wir haben ihn allerdings nur als eine sehr
bedrohte Sache. Daß diese Bedrohung und Verengung des Raumes
zunimmt, muß uns wohl mit tiefer Scham erfüllen. Die Verleugnung des

Eigensten ist bereits soweit vorgeschritten, daß angesehene Schweizer
Zeitungen sich nicht scheuen, in den Sirenengesang einzustimmen, der
eine Remilitarisierung Deutschlands verlangt. Haben wir nicht genug an
eigener Schuld zu tragen, daß wir dazu noch die Schuld des Ostens, der
die ostdeutsche Volkspolizei ihr Leben verdankt, und die Schuld des

Westens, der das remilitarisierte Westdeutschland als Kanonenfutter
dienen soll, auf uns laden möchten?

356



Wir haben Raum für den überwindenden Glauben und füllen ihn
mit Nichtigkeiten. Wenn er freilich hineinführe in diesen bescheidenen
Raum, wenn er käme, dieser überwindende Glaube, dann würde er auch
auf dem kleinen Raum seine Wunder wirken können. Der Glaube selbst
wohl ist wie der Blife, wie der Wind, dessen Kommen und Gehen
niemand sieht. Sowenig wie man den Blife und den Wind veranstalten
kann, sowenig kann man den überwindenden Glauben erzeugen. Dieses
Erzeugen ist Gottes Sache, und er tut es auf mannigfache Weise, er kann
die unheiligsten Dinge brauchen, um die beunruhigende Frage nach
dem Eigensten in Menschenherzen und in Völkermitten zu schleudern.
Diese die Frage schleudernde Hand ist zugleich die härteste und die
liebevollste Hand, ist die Hand, die den Kelch zum Trinken reicht und
die den Verlorenen aufrichtet. Hakt sich die Frage Gottes in Menschenherzen

und in Völkermitten fest, dann ist das brennende Weh, das da
gemischt aus Schmerz und Scham und Reue entsteht, zugleich das Weh,
in dem ein neues Leben ans Licht tritt, aus Gott gezeugtes, wahrhaftiges,
unvergängliches Leben. Die Angstwelt wird uns nicht abgenommen, aber
wenn sie den Himmel so verdunkeln will, daß der Tod uns lieber werden

möchte als das Leben, dann wird diese Dunkelheit wohl durch kein
sprühendes Feuerwerk und durch keinen müden Dämmerschein vertrieben,

aber sie weicht vor dem Licht, das von dem verzehrenden Feuer
ausgeht, das Gottes Frage nach dem wahren Sein der Menschen und
Völker umleuchtet. Bruno Balscheit.

Pestalozziworte (Rede an «Mein Haus», Neujahr 1811)

Der Mensch lebt nur im Heiligen, Göttlichen, das in seiner Natur
Hegt, ewig, und er ist nur in diesem und nur durch dieses unsterblich. Was
er immer mit allen sinnlichen Wesen der Sköpfung gemein hat, gibt seiner

Menscklikkeit keinen Wert, am wenigsten einen Anspruch an
Unsterblichkeit. Die Heldenruhe, die er mit dem Löwen, die Schlauheit, die
er mit dem Fuchs, die List und Geschwindigkeit, die er mit der gierigen
Kafte oder, wenn du willst, mit dem Tiger, die sinnlike Liebe, die er mit
dem Affen, die Kunstanlagen, die er mit dem Biber, und der Kunstfleiß,
den er mit der Ameise gemein hat, — alles dieses gibt ihm keinen
Menschenwert; leicht begründet es vielmehr den Unwert seines menschlichen
Seins. Der Mensch ist nur durch das Reine, Göttliche, das seinen Geist,
sein Herz und seine Kunst über die Ansprüche seines sinnliken und tieri-
scken Daseins erhebt, in sick selbst Mensch und unsterblich. Der menschliche

Verstand wird nur durch die göttliche Liebe der Verstand unsterblicher

Wesen. Die menschliche Liebe wird nur durch ihren göttlichen Sinn
die Kunst unsterbliker Wesen. Hat der Mensch diesen Wert, dann wallen
ihm Zeiten und Jahre als Zeiten und Jahre des ewigen Lebens vorüber,
denn seine Zeiten und Jahre sind Zeiten und Jahre des göttlicken Lebens.

357


	Überwindender Glaube

