
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 7-8

Artikel: Der Zinsgroschen

Autor: Ben-Chorin, Schalom

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Zinsgroschen
Neben Römer 13 ist es vor allem die Geschichte vom Zinsgroschen

(Matthäus 22, 15-22), welche die Grundlage der kirchlichen Auffassung
vom Verhalten des Christen gegenüber dem Staate bildet.

Auf diese Geschichte und vor allem auf das Wort Jesu, welches ihre
Pointe bildet: «Gebet dem Cäsar, was des Cäsars ist - und Gott, was
Gottes ist!» gründet sich die verhängnisvolle Teilung der Welt in einen
religiösen Bezirk und einen profanen, oder wie die Reformatoren,
insbesondere Luther, sagten: in ein geistliches und ein weltliches Reich, oder
wie man heute sagt, in den Bereich der Politik und den «Raum der
Kirche».

Nach dieser allgemein-kirchlichen Auffassung geht aus dem berühmten

Worte Jesu hervor, daß es einen Bereich der Welt gibt, in welchem
Cäsar uneingeschränkt herrschen mag, wenn nur Gott sein Reservat
gesichert bleibt.

Wie verhängnisvoll diese Auffassung ist, lehrt ein Blick in die Kir-
chengeschichte. Von Luthers katastrophalem Versagen gegenüber den
wahrhaft evangelischen Ansprüchen der erniedrigten und entrechteten
Bauern bis zu der Haltung der deutschen Bekenntniskirche, deren Protest
gegen die Nazibarbarei erst einsefete, als diese den «Raum der Kirche»
antastete, also sich der Dinge bemächtigen wollte, die nickt des Cäsars
sind, statt schon am ersten Tage der Judenverfolgung und Sozialistenmorde

ihre Stimme zu erheben, zieht sich ein blutroter Faden.
Es sei mir als einem extra muros Stehenden hier gestattet, das

Problem exegetisch anzugehen, das heißt zu fragen: liegt in dem gedachten
Jesus-Wort tatsächlich diese Zweiteilung der Welt in einen religiösen
und einen profanen Bezirk beschlossen?

Zunächst möchte ich als exegetisches Prinzip folgendes in Erinnerung
bringen: Es ist immer bedenklich, einen Ausspruch in der Bibel absolut
zu nehmen, wenn es die Bibel selbst für nötig hält, uns die besondere
Situation, in welcher der Ausspruch getan wurde, zu erzählen. DieWorte
der Bergpredigt etwa müssen unbedingt absolut genommen werden, da
uns die berichtete Situation zeigt, daß es sich hier um eine freie
Ansprache zum Zwecke der Belehrung der Massen handelt. Ganz anders
ist die Situation, in der das Wort vom Cäsar und von Gott fällt.

Jesus ist hier nicht der Anredende, sondern der Angeredete. Aber
nicht der in der Wahrheit Angeredete (wie etwa im Gespräche mit
Nikodemus), sondern der böswillig Versuchte. Seine Gegner, Pharisäer
und Herodianer, suchen ihn staatsfeindlicher Gesinnung zu überführen,
um so eine Rechtshandhabe gegen den unbequemen Wahrheitsfanatiker
zu haben. Sie senden deshalb einige ihrer Jünger zu Jesus, um eine
«Scheelah», eine religionsgesefeliche Frage an ihn zu richten. Es geht um
die schwierige Frage der Steuer an den nichtjüdischen Herrscher. Die
Fragesteller wollen eigentlich nicht belehrt werden, sondern sie wün-

303



sehen den Befragten in seinen Worten zu fangen, um ihn auf Grund
einer revolutionären Aussage den römischen Behörden denunzieren zu
können.

Jesus müßte ein schlechter Psychologe gewesen sein, wenn er diese
Falle seiner Gegner nicht bemerkt hätte. Er war aber gerade das Gegenteil

von einem weltfremden Schwärmer, vielmehr heißt es zu Recht von
ihm, «er wußte wohl, was im Menschen war» (Joh. 2,25). So handelt
nun Jesus, in diese prekäre Situation gedrängt, ganz nach seiner eigenen
Maxime: «Seid klug wie die Schlangen und ohne Falsch wie die Tauben»
(Matth. 10,16). Er ist in dieser Situation ohne Falsch, indem er seinen
Gegnern glatt ins Gesicht sagt: «Ihr Heuchler, was versuchet ihr mich?»,
aber er ist auch schlangenklug, indem er sich nun die Zinsmünze (den
Dinar) reichen läßt, und nach jüdischer Eigenart mit einer Frage auf eine
Frage antwortete: «Wes ist das Bild und die Überschrift?» — So, jefet hat
er die anderen! Jefet müssen sie ihm Rede und Antwort stehen. Die
Gegner können nicht umhin zu sagen: des Cäsars! Ond darauf antwortet
Jesus nun mit dem berühmten Worte: «Gebet dem Cäsar, was des
Cäsars ist, und Gott, was Gottes ist!»

Das ist die Situation, die von dem Worte nicht getrennt werden darf.
Es von seinem historischen Grunde ablösen und in den zeitlosen Raum
der Dogmatik stellen, heißt das Wort schon mißverstehen.

Wir gehen aber noch weiter! Martin Buber sagte mir einmal im
Gespräch: Exegese ist immer eine Sache des Hörens. Das ist ein so wahres
Wort, daß es keiner vergessen sollte, der sich mit der Auslegung der
Bibel beschäftigt. Wir müssen also unser Ohr schärfen, um den «Nig-
gun», das heißt den Tonfall zu vernehmen, in welchem dieses so
verhängnisvoll gewordene Wort gesagt wurde.

Der Tonfall ergibt sich aus der Situation. Das Gespräch, dessen
Pointe es bildet, ist ein Gespräch unter Juden, unter palästinensischen
Juden. Gegenstand des Gespräches aber ist der Cäsar, die außerjüdiseke
Staatsmacht, der Repräsentant des fremden Imperialismus.

Man muß unter palästinensischen Juden gelebt haben, um die
gewitterschwüle Atmosphäre eines solchen Gespräches ganz zu spüren. Die
Situation des heutigen Judentums in Palästina vor Gründung des Staates

Israel hatte ja sehr viel Ähnlichkeit mit der zur Zeit Christi. Wieder
regierte der Landpfleger von Judäa als Repräsentant einer außerjüdischen
imperialistischen Macht auf dem Hügel über Jerusalem, wieder stand
ihm eine jüdische Schattenregierung (die Leitung der Jewish Agency
und der «Waad Leumi») gegenüber. Für uns jüdische Bürger Palästinas
haben Gespräche, wie das im Evangelium geschilderte, nichts
Historisches. Sie sind ungeheuer aktuell für uns. Wir erlebten sie an allen
Straßenecken, im Café, in der Familie. Nun wird man immer wieder
eine besondere Eigenart jüdischen Verhaltens in dieser Beziehung zum
fremden Imperium feststellen können, gerade in den Kreisen, die darum
wissen, was Israel ist von Ewigkeit zu Ewigkeit! Eine kühle Distanz, eine

304



am Lefeten orientierte und deshalb an der Macht desinteressierte
Abstandshaltung gegenüber dem Machtkoloß zeichnet diese echtesten Juden
aus. Ganz anders ist ihre Haltung gegenüber den Juden, die nicht mehr
wissen wollen, um das, was Israel aufgetragen ist, die Jahwe an den
Baal verraten, und sein wollen «wie alle Völker». Hier gibt es keine
kühle Distanz, hier zieht «ein rechter Israeliter, in welchem kein Falsch
ist» (Joh. 1,47) ordentlich vom Leder. So ist in Jesu Verhalten gegenüber

seinem jüdischen Landesherrn Herodes nichts von der splendid
isolation zu spüren, die seine Haltung gegenüber dem Cäsar charakterisiert.

Jenen Assimilanten und Römling nennt er rundheraus einen
«Fuchs» (Luk. 13,32), was immerhin eine handfeste Majestätsbeleidigung

ist.
Diese seelische Grundhaltung müssen wir erwägen, um den richtigen

Tonfall des Wortes vom Zinsgroschen zu hören. Ich will ihn hier durch
Einklammerung des Nichtgesagt-Mitgesagten andeuten:

«So gebet (schon was ist das schon, Rosse?) dem Cäsar (dem
,Goj'), was des Cäsars ist (er will ja doch nur Geld und wieder Geld von
euch!) und (aber — das biblische und, «we», hat mannigfache Bedeutungen,

sehr oft im AT steht es für aber — jefet kommt das große Aber,
auf das es allen ankommt!) Gott, was Gottes ist!»

Es ist das Wort eines Galuth-Juden, eines Menschen der Diaspora,
das uns hier überliefert wird. Man wende nicht ein, daß Jesus doch ein
palästinensischer Jude war, der noch ganz fraglos eingebettet in sein
eigenes Volkstum lebte. Dieses Volkstum selbst war bereits kein
autonomes mehr. Die Diaspora war ja schon in Palästina selbst eingebrochen
durch die imperialistische Oberherrschaft der Römer. Diese Tatsache
schuf drei Gruppen von Juden: die Assimilanten (Herodes-Partei und
Sadduzäer), die Zeloten, welche der Gewalt mit Gewalt begegnen wollten

und schließlich die Non-Violenz-Gruppe, die Pharisäer und Essener,
aber offensichtlich auch die Jünger Jesu und Johannes umfaßte. «Non-
Violenz sefet», nach einem Worte Gandhis, «alle Kraft der Seele dem
Willen des Tyrannen gegenüber». Genau das taten Pharisäer und Essener

und mit ihnen Jesus gegenüber dem Cäsar. Dabei wußten sie immer
um die Relativität der Gewalt, die stets eines Tages einem noch Gewaltigeren

weichen muß, und kein Gran Ewigkeit in sich hat.
Jesu Wort vom Cäsar und von Gott ist also aus der Zweidimensio-

nalität der Situation zu verstehen. Zweidimensional ist sie insofern, als
sie eine persönliche und eine nationale Dimension aufzuweisen hat.

Die persönliche legt es ihm aus taktischen Gründen nahe, ausweichend

zu antworten, um nicht in die Schlinge seiner Feinde zu treten.
Die nationale läßt ihn aus der großen, im Tiefsten wohl eschatologischen
Distanz den fremden Herrscher als den Antipoden Gottes erscheinen,
rückt ihn aber zugleich auf die Ebene minderer Relevanz.

Die Evangelien sehen in Jesus den Fortführer und Erfüller der
prophetischen Botschaft. Ein Jesus, der das Wort vom Cäsar und von Gott

305



im absoluten Sinne der kirchlichen Lehre gebraucht hätte, wäre aber der
Antipode der Propheten. Denn gerade die Unteilbarkeit des Königtum
Gottes ist ja das Herzstück der prophetischen Botschaft. Jahwe ist König
über alles. Es gibt kein Gebiet, das seinem Herrschaftsanspruch entzogen
werden darf. Nicht Kult, Opfer, Tempel, Liturgie fordert der Gott der
Propheten, sondern ein Leben der Gerechtigkeit und Liebe! Aber nicht
vom Einzelnen allein fordert der Gott der Nebiim (Propheten) diese
immerwährende unteilbare Verantwortung vor Ihm, sondern auch von
den Völkern, über die sein Gericht ergeht, wenn sie sich gegeneinander
vergehen, im Inneren und Äußeren. Nicht weil sie den Jerusalemitischen
Tempelkult nicht mitmachen, ergeht über sie des Herrn Gericht, sondern
weil sie Zedek und Mischpat (Recht und Gerechtigkeit) Chessed und
Rachamim (Liebe und Erbarmen) nicht untereinander bewährt haben.

Ich glaube nun allerdings, durch das Herausarbeiten der Situation,
so wie sie sich mir kundtut, gezeigt zu haben, daß das Wort vom Cäsar
und von Gott kein absolutes ist, sondern ein situationsgegebenes. Es kann
auf gänzlich anders geartete Situationen nicht rechtmäßig übertragen
werden.

Die christliche Gesellschaft aber stellt eine ganz andere Position dar
als die der Juden Palästinas zur Zeit Christi. Wäre der Cäsar ein jüdi-
scker König gewesen, so hätte eine wie immer geartete Zweiteilung in
seinen Herrschaftsbereich und in den Gottes nicht einmal gedacht werden
können. Denn der König ist ja im israelitischen Staate Gottes Gesalbter
und Vikar. Ein gleiches gilt für den christlichen König, den christlichen
Staat im allgemeinen. Ich will hier nicht auf den in sich widerspruchsvollen

Begriff des christlichen Staates eingehen. Hier handelt es sich nur
darum, daß in einem Staate, dessen Volk und Regierung in irgendeiner
Form sich christlich nennen (und das trifft heute noch auf alle europäischen

Staaten außer der Sowjetunion zu; sogar Nazi und Faschisten bleiben

dem Namen nach zumeist Christen), eine Trennung in Cäsars und
Gottes Bereich nicht aus dem gedachten Worte Jesu abgeleitet werden
kann.

Der Jude der Galuth (Diaspora) hatte ja als Nicht-Römer gar keinen
Einfluß auf den Bereich des Staates. Er stand außerhalb des Machtkreises
des Imperiums oder nur rein passiv in ihm. Der Christ in der christlichen
Gesellschaft aber steht inmitten der Seinigen und ist daher mitverantwortlich

für die Organisationsform dieser Gesellschaft und endlich für
die Obrigkeit, die sie sich gibt. Er kann nicht einen Bereich in dieser
Gesellschaft erkennen, der nicht unter Gottes Wort gestellt ist. Den
Cäsar, von welchem Jesus spricht, hat das Wort Gottes, das an Israel
ergangene, noch gar nicht erreicht. Aber den christlichen Kaiser oder
König oder Ministerpräsidenten oder Führer oder Duce hat es erreicht.
Es gibt hier keine' Scheidelinie mehr zwischen dem Fremden und dem
Eigenen, zwischen Cäsar und Gott.

Ich hätte als Jude nicht gewagt, diese exegetischen und doch mehr

306



als exegetischen Bemerkungen zu einem Worte Jesu zu machen, wenn
nicht auch mir diese brüderliche Stimme zur Situation meines eigenen
Volkes spräche. Israel kennt eine Maxime wie die angeführte in seinen
heiligen Schriften nicht. Aber in der Praxis verfährt das heutige Judentum,

zumal im Lande Israel, ebenfalls nach der kirchlichen Doktrin vom
Herrschaftsbereich des Cäsars und dem Gottes. Die Fragen der Religion
werden sorgsam getrennt von denen der Realpolitik. So hat man dem
Schreiber dieser Zeilen wiederholt vorgeworfen, er bringe die Bibel
und die Politik durcheinander — zum Schaden beider. Allen ausgesprochenen

und unausgesprochenen Versuchen einer Aufteilung der Welt in
Gottes und Cäsars Ressort aber muß der Monismus Israels entgegengehalten

werden in Lehre und Tat: der Eine Gott ist der Herr über die

ganze Welt! Schalom Ben-Chorin

China, der erwachte Löwe

Im Maiheft der «Neuen Wege» (siehe: China, der erwachende Löwe)
endeten wir unsere Betrachtung mit dem Abschluß der ersten Etappe des

neuen Chinas, dem Tode Sun Yatsens am 12. März 1925.
Ein Jahr vor seinem Tode hatte er den Kuomintang, seine «Nationale

Volkspartei», nach Kanton einberufen, um ihr ein revidiertes
Aktionsprogramm vorzulegen. Drei wesentliche Erfahrungen sollten durch
das neue Programm verwertet werden.

1. Erfahrung: Eine totale Revolution läßt sich nicht mit gewaltlosen
Mitteln allein zum Erfolge führen. Jede Revolution hat Gegenrevolution
zu erwarten. Im Falle Chinas waren es die Nufenießer der gestürzten
Regierung und die Militärs mit ihren Freischaren, die durch Aufstände
und Sabotage den Neubau und die Einigung des Landes verhinderten.
Nur Gewalt kann sie in Schach halten.

Schlußfolgerung: die von General Chiang Kai-Shek ins Leben gerufene

Armee muß vergrößert werden.

2. Erfahrung: Echte Demokratie kann nicht aus der Erde gestampft
werden. 300 Millionen Analphabeten können nicht über Nacht als
verantwortliche Staatsbürger fungieren.

Schlußfolgerung: Als Provisorium müssen wir die Diktatur einer
Einparteienregierung annehmen, die das Volk etappenweise zu immer
größerer Beteiligung an der Regierung erziehen soll.

3. Erfahrung: Dr. Sun, der warme Anhänger westlicher Ideale von
Freiheit und vom Selbstbestimmungsrecht der Völker, der sich die
amerikanische Verfassung zum Vorbild für eine chinesische Republik genommen

hatte, war schwer von den westlichen Demokratien enttäuscht worden.

Sie hatten ihm schnöde jeden Beistand, sogar eine verzinsliche An-

307


	Der Zinsgroschen

