
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Das Bibelwerk von Leonhard Ragaz

Autor: Susman, Margarete

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Bibelwerk von Leonhard Ragaz*
Leonhard Ragaz hat uns im Augenblick einer Weltwende verlassen,

in der es um Leben oder Tod des Menschengeschlechtes geht, in der dem
Menschen nichts mehr zu bleiben scheint, als sich mit gebundenen Händen

dem Schicksal auszuliefern, das er selbst über sich heraufbeschworen
hat. Die schreckensvollen Ereignisse der ersten Hälfte unseres Jahrhunderts

haben alle Strukturen unserer Welt so gewandelt, daß der Mensch
sich in ihnen nicht mehr wiederzufinden und zu erkennen vermag. Die
Frage nach dem, was der Mensch ist, liegt seit langem auf den Lippen
einer Menschheit, die sich im Ebenbild Gottes nicht mehr erkennt und
damit ohne Antwort auf ihre lefete Frage bleibt.

Und nun geschieht das Wunderbare: in eben diesem Augenblick ist
in dem großen Bibelwerk, das Ragaz uns hinterlassen hat, mit mächtiger
Hand die Geschichte der Menschheit bis in unsere eigene Zeit hinein am
Bilde der biblischen Geschichte umrissen und so dem heutigen Menschen
ein Weg zurück in seine Gottebenbildlichkeit eröffnet.

Wie war es möglich, in unserer verworrenen Zeit einen Weg zurück
in die echte Heimat des Menschen zu weisen? Die Antwort auf diese
Frage gibt uns das Wort des Jeremia: «Gesegnet ist, der sich auf Gott
verläßt. Er ist wie ein Baum, der an Wassern gepflanzt ist und seine
Wurzeln nach dem Bache hinstreckt, der sich nicht fürchtet, wenn die
Hifee kommt, dessen Laub frischgrün bleibt, der in dürren Jahren
unbesorgt ist und nicht aufhört, Früchte zu bringen.»

Ein solcher an Wassern gepflanzter Baum war das Leben von Ragaz,
das auch in dürren Jahren nie aufgehört hat, Früchte zu tragen: Früchte,
wie sie nach all seinen zahlreichen Werken dies Spätwerk in lefeter Reife
und Fülle uns bringt.

Das große, siebenbändige Werk will ausdrücklich nur eine Deutung
der Bibel sein, ja, es will mit dem bescheidenen Wort von Ragaz mehr
eine Hindeutung als eine Ausdeutung sein. Denn er ist sich bewußt, nur
eine einzige Linie durch den unausschöpfbaren Reichtum der Welt der
Bibel zu legen. Aber gerade in dieser Beschränkung auf eine einzige
Linie liegt auch die besondere Kraft und der Sinn dieser Deutung. Sie
will nicht in irgendeiner Form das Ganze zu erschöpfen und auszuschöpfen

suchen; sie will nicht eine gelehrte theologische Auslegung der
Schrift, nicht eine Exegese oder Kritik der Bibel, sie will etwas grundsäfelich

anderes sein: «eine Auslegung aus innerer Berufung». Damit ist,
obwohl auch dies Wort ausdrücklich sehr bescheiden gemeint ist, genau
auf die Quelle hingewiesen, nach der der große Baum dieses Lebens seine
Wurzeln hinstreckt: das in jeder und vollends in unserer Zeit seltenste
Wunder und Geheimnis des Glaubens. Des Glaubens, der die tiefste
Wahrheit des Geistes, aber nicht des losgelösten Menschengeistes: des

* Diana Verlag Zürich

293



Verstandes oder der Vernunft ist, sondern das Wunder der Begegnung
zwischen dem Geist Gottes und dem Geist des Menschen in der Tiefe
des Herzens. «Was Vernunft ist», sagt Ragaz, «das kann grundsäfelich
von allen, die Vernunft haben, verstanden werden; aber wo der lebendige

Gott erscheint und mit ihm das Wunder, da kann ihn nur das
Wunder fassen, und dies Wunder ist es, was das Evangelium mit dem
Glauben meint.» Dies der Vernunft unzugängliche und damit
unaussprechbare Wunder können wir, wo immer es auftritt, nur mit lefeter
Scheu berühren; wir können von ihm nicht unmittelbar reden; wir können

nur mit Demut und Ehrfurcht auf die Erscheinungen, in denen es
offenbar wird, hindeuten. Es ist das Wunder, von dem Jesus sagt: «Ich

preise Dich, Vater, Herr des Himmels, daß Du dieses vor den Weisen
und Klugen verborgen und es den Einfältigen offenbart hast.» Es ist also
das Allerschlichteste und Einfachste, das zu seiner Erfassung keiner Klugheit

und Weisheit bedarf; aber es ist als Forderung das Schwerste, was
dem Menschen aufgegeben ist. Diese Paradoxie des Glaubens hat Ragaz
in seiner Deutung der Bibel im ständigen Umschlagen aller Wahrheiten
und Wirklichkeiten ineinander in einer großen geschichtlichen Dialektik
entfaltet. Auf alle Wirklichkeiten des Lebens fällt so vom Glauben aus
ein neues Licht; die gläubige Erfassung der Bibel erleuchtet die ganze
Menschheitsgeschichte.

Denn die eine einzige Linie, die Ragaz wie durch sein ganzes Leben
und Werk so auch durch dieses gewaltige Spätwerk legt, ist die Botschaft
vom Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit. Und wie oft wir dies Wort
aus seinem Munde vernommen haben, es ist wie alles wahrhaft Lebendige

immer dasselbe und immer neu und anders: es ist unausschöpfbar
wie Meer und Welt, unerreichbar wie der Himmel. Es erweist seine
ganze Unerschöpflichkeit in diesem Spätwerk von Ragaz, das nach all
seinen früheren Werken über die Bibel in noch weit größerem Umfang
den Ertrag seines ganzen Lebens in biblischer Sicht zusammenfaßt.

Daß diese Botschaft, die für Ragaz ausdrücklich die ganze Wahrheit
der Bibel ist, hier trofedem nur als eine Deutung neben anderen
möglichen auftritt, das ist eben der Ausdruck für ihre Unausschöpfbarkeit,
aus der ihm die demütige Gewißheit kommt, dies Ganze mit allen
Bemühungen eines Menschenlebens in seiner wirklichen Ganzheit nicht
erfassen zu können. Und doch gibt dies Werk nicht nur eine Deutung
der Bibel, sondern von ihr aus eine Deutung der ganzen Geschichte mit
allen menschlichen Fragen und Problemen, die als grundlegende in ihr
aufgetaucht sind. Denn der Glaube an diese Botschaft ist nicht
ungeschichtlich; er ist grundlegend und lebendig geschichtlich; er ist damit auch
durchaus gegenwärtig, nicht jenseits der Schrecknisse, die wir erlebt
haben; er umgreift und deutet sie alle mit. Ragaz hat nicht mehr den
Schrecken des Kalten Krieges, aber er hat noch die Zersprengung des
Atomkerns durch den Menschen erlebt, und er hat sich auch mit ihr noch
im biblischen Sinne auseinandergesetzt. Auch dies also im eminenten

294



Sinne geschichtlich, denn das Gegenwärtige vom Ewigen aus zu deuten,
ist zu allen Zeiten die einzige Weise, es in seiner Wahrheit in die
Geschichte einzubeziehen.

Ragaz hat wie jeder große moderne Mensch die abgründige Distanz
gesehen, die die Gestalten beider Testamente von unserer heutigen
Wirklichkeit trennt. Wenn aber Niefesche im Blick auf das Alte Testament

diese Distanz in den Worten ausgesprochen hat: «Man steht mit
Ehrfurcht und mit Schrecken vor diesen ungeheuren Überbleibseln dessen,

was der Mensch einst war», so hat Ragaz zwar dieselbe Ehrfurcht,
doch nicht denselben Schrecken vor der übergroßen biblischen Welt
empfunden. Er hat den Abgrund zwischen beiden Welten bis ins Absolute

erweitert, aber er hat ihn zugleich überbrückt, indem er die
Geschichte der Bibel mit all ihren Gestalten, Geschehnissen und Zeugnissen
als eine «urtypische», das heißt als eine lebendig wirkliche und doch
auch im tiefsten Sinne symbolische erfaßt hat, deren Strukturen und
Gestalten in der Geschichte der Menschheit immer wiederkehren, in der
so jede große Gestalt der Bibel nicht nur eine einmalige, damalige ist,
sondern mit dem Menschen durch seine ganze Geschichte geht.

So sind sie nicht tote Überbleibsel, sondern Zeugen ewig lebendiger

Wahrheit. Alles Erstorbene wird Leben, alles Vergangene
Gegenwart, alles Historische Geschichte. Eine Fülle lebendiger Symbole
strömt aus dieser urtypisch erfaßten Geschichte hervor. Es ist unmöglich,
den Reichtum dieses Werkes in einer kurzen Zusammenfassung auch
nur anzudeuten. So einheitlich und geschlossen es als Welt, als Wahrheit,

als Gewißheit ist, so überströmend ist die Fülle lebendiger Erschließungen,

die aus der Anwendung dieser Wahrheit und Gewißheit auf
die geschichtliche Wirklichkeit entspringt. Dadurch, daß alles, was in
der Bibel als Vergangenes berichtet wird, in der Beziehung auf die
Geschichte in ein ewig Gegenwärtiges übersefet wird, vollzieht sich eine
einzige Wiederbelebung, eine einzige Wiedererweckung von den Toten.
Alle Begebnisse zwischen Gott und Mensch, die Ragaz als «Urdaten»
aus dem Strom der Menschheitsgeschichte heraushebt, gewinnen
zeitlichüberzeitliches Leben. Was hier über Schöpfung, Paradies, Fall und
Auferstehung gesagt wird, ist für die ganze Geschichte der Menschheit und
für jeden einzelnen Menschen gesagt. Auch die Urdaten des natürlichen
wie des gesellschaftlichen Lebens: die Spaltung des Menschen in Mann
und Weib, die Ehe als Keimzelle der menschlichen Gesellschaft sind im
Lichte des Reiches Gottes im anfänglichen Zustand des Paradieses in
Heimweh erweckender Reinheit und Schönheit gesehen und dann im
geschichtlichen Umschlag im Zustand des Abfalls, des Sinkens, des Stür-
zens bis ins Dämonische, ins Satanische hinein. Aber auch alle geistigen
Phänomene und Probleme der Geschichte: die Kultur, die Kunst, die
Wissenschaft werden in ihrem Doppelaspekt von der Wahrheit des Reiches
aus gedeutet.

Das Wunder des Reiches und des Glaubens an das Reich Gottes und

295



dieVerwirklichung des Reiches wird so an der Geschichte desVolkes
dargestellt, zu dem allein von allen Völkern der Erde das sein ganzes
irdisches Schicksal verkehrendeWort gesprochen ist: «Du sollst durch Gerechtigkeit

bereitet werden, du sollst ferne sein von Gewalt und Unrecht.»
Die aus dieser schweren und heiligenden Verkündung entspringende
Geschichte wird in einer streng einheitlichen Linie von der im Mythos
schon enthüllten und noch verborgenen Schöpfungsgeschichte, der
«Urgeschichte», den Erzvätern, über Mose, die Richter, die Propheten bis zu
Jesus, den Aposteln und damit in das neue Israel der Gemeinde
hineingeführt. Die Botschaft Christi ist so genau an die Geschichte Israels
angeschlossen, daß im selben Maß, mit derselben Kraft wie das Evangelium
von Christus sich entfaltet, auch klar wird, was mit der Auserwählung
des Volkes Israel gemeint ist. Auch diese Erwählung wird verständlich
allein im Lichte des Glaubens an das Kommen des Reiches, die eins ist
mit dem Glauben an die Gerechtigkeit, deren Verwirklichung Israel
verheißen und zu der es aufgerufen ist. So ist die aus der Paradoxie dieses
Glaubens entfaltete geschichtliche Dialektik nicht eine bloße Dialektik
des Denkens; sie ist ein einziges lebendiges Ringen des göttlich Wahren
mit dem menschlich Falschen, ein Ringen des Guten mit dem Bösen, und
damit lefethin in allen ihren Formen ein Ringen des Lebendigen mit den
Toten. Sie ist dies im Bezirk des Glaubens selbst als Kampf des Lebendigen

gegen alle Versteifung, alles Dogma, als Ringen des Glaubens an
das Reich Gottes gegen die Religion. Ragaz nimmt den geistigen Kampf
seines Lebens auf, wenn er sagt: «Was in dogmatischer Erstarrung zu
Widerspruch und Verzerrung wird, das muß im Blick auf den lebendigen
Gott, den lebendigen Christus und sein lebendiges Reich im Flusse
erhalten werden.»

Daß ein derart im Flusse erhaltener Glaube nach Tiefe wie nach

Umfang ein anderer ist als aller im Dogma festgelegte, erfahren wir
unmittelbar an diesem Werk. Die Tiefe solchen lebendigen Glaubens
erweist sich an der Tiefe der großen Symbole, die Ragaz aus dem
Strom der Geschichte Israels für die Deutung alles Menschlichen
emporschöpft, der mächtig erweiterte Umfang dieses Glaubens erweist sich

daran, daß er, der aller Verfestigung in Kultus und Ritus
Entgegengewandte, im Gesefe Mosis auch noch den Kultus und Ritus in seiner
reinigenden Strenge als notwendige Heiligung alles Menschlichen
begriffen und in wunderbarer Tiefe gedeutet hat, daß auf der anderen Seite

er, dem als echtem Jünger Christi das «Herr, Herr!» geringer schien als
die Liebe zu dem geringsten der Menschenbrüder, der Kampf für eine
gerechtere Ordnung der Verwirklichung des Reiches näher als der
tatlose Glaube an den Gott eines fernen Jenseits, am äußersten Rande auch
noch die Gottlosenbewegung in das Leben des Glaubens aufgenommen
hat. Dieselbe Erweiterung und Vertiefung und auch die menschliche
Fruchtbarkeit, dieses Glaubens zeigt sich daran, daß er das schwere
Gerichtswort Christi über Jerusalem: «Und ihr habt nicht gewollt» nicht

296



als einmalige Verwerfung Israels, sondern als ewiges «Urdatum», als
Urschuld der Menschheit deutet und damit die starre, unmenschliche
Verwerfung eines einzelnen Volkes in eine Forderung an die Menschheit
aufhebt. Und wunderbar löst schließlich aus diesem lebendigen Glauben
das Dogma von der Gottheit Christi sich in die lebendige Göttlichkeit
Christi auf.

Mit dieser Verlebendigung der Schrift, durch die das ewige Israel
mitten in die geschichtliche Wirklichkeit hineintritt, erhalten auch alle
aus ihm entsprungenen, in unserer Welt verwickelten und oft verzerrten
Gemeinschaftsbegriffe die Bedeutung ihres biblischen Ursprungs wieder,
fließen die alten ewigen und die heutigen zeitlichen Begriffe zusammen.
Ragaz, der als geschichtlich-politischer Denker ganz um die reale Entstehung

und damit auch um die reale Distanz aller unserer heutigen Worte
von denen der biblischen Verkündung weiß, geht doch in seiner symbolischen

Geschichtserfassung so weit, erst in unserer Welt entstandene
Begriffe wie Proletariat, Kapitalismus, Sozialismus auch schon in die Frühzeit

Israels einzuführen. Der Kapitalismus, der sich um das in beiden
Testamenten streng verbotene, erst in einer viel späteren Welt zum
Mittelpunkt der Wirtschaft gewordene Zinsdarlehen wickelt und
verwickelt, fällt für Ragaz mit dem biblischen Göfeendienst am Mammon
zusammen. Der Sozialismus, der sich aus dieser Verwicklung erst gelöst
hat, ist für ihn eins mit der biblischen Forderung der Liebe zu den Armen
und Geringen. Und das als Begriff einer Klasse aus den heutigen
Lebensbedingungen erst hervorgegangene Wort Proletariat wendet er schon auf
die in der Fron Pharaos arbeitenden, schwer bedrückten Hebräer und
damit auf die von einer Oberschicht vergewaltigten und ausgepreßten
Menschen aller Zeiten an, so daß es mit der Gerechtigkeit fordernden
Gestalt des biblischen Armen zusammenfällt.

So strömt allen diesen heutigen Begriffen aus ihrer Verankerung in
der biblischen Wahrheit die Fülle, die Kraft und Allgemeinheit ihrer
Urbedeutung wieder zu. Niemals können wir ja, was für Ragaz, jenseits
ihrer historischen Ursprünge, die Worte Proletariat, Kapitalismus und
Sozialismus bedeuten, anders als im biblischen Sinne verstehen. Diese
Begriffe in der Wahrheit ihres Ewigkeitsursprungs, im Glauben an das
Reich Gottes zu erfassen, ist ja der Grundsinn des religiösen Sozialismus,
wie Ragaz ihn begriffen und geprägt hat.

Denn im Herzen der biblischen Wirklichkeit und Forderung steht
von Moses bis Jesus der Arme als das reine Sinnbild des Menschen, der,
von keiner täuschenden und verfälschenden Hülle irdischer Dinge
umgeben, der reine Menschenbruder ist, der nichts als reine Liebe fordert,
wie sie im Gesefe Mosis wunderbar mit der Liebe zum Fremdling als
dem heimatlosen, ungeschüfeten, irdisch rechtlosen Menschen verbunden
ist. Diese zentrale Stellung des Armen in jedem Sinne bedeutet eine
genaue Umkehrung gegenüber dem heidnischen Weltbild, in dessen
Zentrum der große und mächtige Mensch steht. Zwar hat mit den Wor-

297



ten vonRagaz «auch das höhere Heidentum schon gewußt: Der Arme und
die Armen sind heilig; der Arme soll nicht mißhandelt werden, er soll
Almosen empfangen... Aber es galt und gilt im Bereich des Heidentums

noch jefet der Arme und die Armut als notwendige Bestandteile der
göttlichen Weltordnung es gibt für ihn Revolten, aber keine Revolution.»

Und dies ist nun das für diese Deutung Entscheidende: «Diese
Revolution seftt auf dem Boden der Bibel ein.» Sie ist als solche die alle
menschlichen Werte umstürzende Revolution Gottes um der Gerechtigkeit

seines Reiches willen. Sie begründet ein neues göttlich-menschliches
Recht. «Auf den Armen fällt der Strahl der Absolutheit des Einen heiligen

Gottes, und damit senkt sich Gottes heiliges Recht auf ihn. Er wird
Gottes Ebenbild, Kind und Sohn und damit Bruder Sein Recht steht
bei Gott höher als das des Reichen, er wird eines Tages zur Herrschaft
kommen. Es wird die große Umkehrung geschehen.»

Zum Ausgangs- und Mittelpunkt dieser großen Umkehrung, die
eine Umkehr des ganzen Menschen ist, hat Gott sich so die Gestalt des
Armen ersehen. Wie ein gewaltiger Sturm von Gott her fährt diese
Revolution als Offenbarung des echten Absoluten in alles falsche Absolute
der menschlichen Wirklichkeit hinein. Denn zu diesem Kampf: dem
Kampf zwischen dem echten und dem falschen Absoluten spifet sich
schließlich durch die Natur des Menschen das ganze biblische und
geschichtliche Ringen zu. «Die echte Absolutheit ist die, welche vom
wirklichen Gott auf den Menschen kommt und welche die Geringen zu Gott
emporhebt, während die falsche Absolutheit die Großen noch größer
und zu Göttern macht.» So steht für das echte Absolute wiederum das
Symbol des Armen, des Machtlosen, des Kleinen und Geringen, während
das Symbol des falschen Absoluten das «Riesenhafte» in der immer nach
dem Übermäßigen gierigen, nirgends sich selbst beschränkenden
Menschenwelt ist, in dem an Stelle des Strebens nach der Gottesebenbildlich«
keit das Verlangen des Menschen, zu sein wie Gott, tritt: das Urdatum
der Verführung durch die Schlange, mit der alle Dämonie des falschen
Absoluten in der Menschenwelt beginnt.

In diesem Zusammenhang empfangen wir gewaltige Offenbarungen
und Deutungen auch der Mächte des Bösen, des Dämonischen, des
Satanischen, wie sie sich in unserer heutigen Welt in düsterstem Grauen
enthüllt haben.

In der Mitte des Werkes steht als zentrale Erschließung der Wahrheit

Israels und als Brücke zwischen dem Alten und Neuen Testament
das Buch über die Propheten. Sie sind der Inbegriff des Volkes, das im
Finstern wandernd ein großes Licht sieht. Der Prophet ist im selben Sinn
nicht ein Mensch wie andere Menschen, wie Israel nicht ein Volk wie
andere Völker ist. Die große Umkehrung, die von der Verheißung der
Gerechtigkeit her über das Volk Israel kommt, stellt sich wie im Leben
des Volkes so in dem jedes einzelnen Propheten dar. Der Prophet, ganz
unter die Verantwortung der zu schweren Verkündung gepreßt, die ihm

298



als Einzelnem auferlegt ist, darf nicht ein einfaches Menschenleben leben.
Erschütternd sagt es ein Wort des Jeremia: «Nie saß ich im Kreis der
Fröhlichen, daß ich mitgeiubelt hätte; wegen Deiner Hand saß ich
einsam.» Der Prophet kann die Freuden der anderen Menschen nicht teilen,
weil sein Blick in ein Dunkel, das sie nicht sehen, und auf ein Licht, das
ihnen zu fern ist, gerichtet ist. Er kann keine Freunde unter den Menschen

haben, weil sie das, von dem er redet, nicht verstehen. Und sie
können nicht nur, sie wollen auch seine Sprache nicht verstehen, weil er
an alles Hergebrachte, alles Bequeme ihres Lebens rührt. Sie hassen ihn
mit dem ganzen Haß der Gewohnheit, mit dem Urteil des Gewöhnlichen
über das Ungewöhnliche, so daß «ihre Beurteilung des Propheten
zwischen den Kategorien der Verrücktheit und des Verbrechers schwankt».
Und mehr noch: das Obermäßige, das er zu verkünden hat, ist nicht nur
den anderen, es ist auch ihm selbst als natürlichem Menschen zu schwer.
«Das Absolute, das mit dem Propheten in das Endliche und Natürliche
eindringt und dies zersprengen muß wie der Hammer, der Felsen
zerschmeißt, muß auch die Natur des Propheten zersprengen.» So liegt die
Wirklichkeit des prophetischen Daseins zwischen dem Wort Gottes: «Ist
nicht mein Wort wie ein Feuer, ein Hammer, der Felsen zerschmeißt?»
und dem Aufschrei des Elia: «Es ist genug, Herr, so nimm denn meine
Seele!», der im Leben jedes Propheten in irgendeiner Stunde wiederkehrt.

Und doch ist — das ist wieder das Wunder des Glaubens — in aller
Verstörung seines irdischen Schicksals die Begnadung durch die Nähe
Gottes so unendlich viel größer als alle menschliche Trübsal, daß «es
nie einen Propheten gegeben hat, der gewünscht hätte, nicht ein Prophet
zu sein.»

Hinter allen Propheten und über sie alle ragt die ganze Geschichte
Israels und der Menschheit hindurch immer die Gestalt des Moses empor,
den Ragaz über alle, auch die größten Propheten des Alten Bundes stellt.
Er hat den einzigen, zu dem Gott von Angesicht zu Angesicht redete, mit
so gewaltiger Liebe, in so übermächtiger Größe dargestellt, daß eine
Steigerung über diese Gestalt hinaus innerhalb des Menschlichen nicht
mehr denkbar ist.

Die dann wirklich das Menschliche übersteigende Gestalt, die am
Ende des biblischen Israel das Wunder des Reiches nicht mehr verkündet,
sondern selbst ist, hat Ragaz in dem Buch, das den Namen «Jesus» trägt,
in der ganzen Fülle ihrer göttlichen Menschlichkeit und menschlichen
Göttlichkeit sichtbar gemacht. Es ist der lebendig persönlich erschaute
Christus, der auf die Erlösung alles Menschlichen und doch nicht so sehr
auf die jedes einzelnen Menschen wie auf das lebendige Band zwischen
allen Menschen bezogen ist: der Christus der Gemeinschaft. Es ist der
Christus, der die Verkündung des Friedensreiches der Propheten fortsetzt

und selbst erfüllt. «Das soziale Evangelium Christi erscheint
als die legitime notwendige Erfüllung der prophetischen Botschaft».

299



Es ist aber die Gestalt Christi auch von der kosmischen Erlösung her
gesehen, deren lefete und äußerste Offenbarung die Auferstehung ist.
Und wir erkennen in dieser Darstellung der kosmischen Erlösung, der
Auferstehung, daß es dies lefete Wunder und Geheimnis des Glaubens:
die Oberwindung des wirklichen kosmischen Todes ist, auf das in allem
Ringen zwischen Leben und Tod das Ganze dieser biblischen Deutung
vom Anfang bis zum Ende hindrängt.

Neben dieser Darstellung der Menschheitsgeschichte am Bild des

ewigen Israel hat aber dies Buch auch noch eine andere Bedeutung. Es

ist ein Ansafe, und schon mehr als ein Ansafe, zu jener geschichtsphilo-
sophischen Deutung, die Ragaz, im Anschluß an die Forderung Christoph
Blumhardts nach einer neuen, der veränderten Zeit angepaßten Bibel,
noch zu geben hoffte. Denn diese Deutung ist nicht nur auf ein sich
wandelndes geschichtliches Leben, sie ist auch auf ein sich wandelndes
Denken bezogen, das in ihr selbst schon wirksam geworden ist. Ragaz,
der für alles Lebendige Aufgeschlossene, hat das moderne Denken
keineswegs nur verneint. So sehr er die übermäßige Entwicklung der Technik

als eine Manifestation des falschen Absoluten, des Leblosen, Starren,
des Übermäßigen, Riesenhaften, des Seinwollens des Menschen wie Gott
verwarf, so sehr hat er in dem modernen naturwissenschaftlichen Weltbild,

von seiner Anwendung abgelöst, die Grundlage eines neuen
gläubigem Denkens gesehen. Vor allem aber war es das eigentlich philosophische

Denken selbst, wie es ihm entscheidend in Bergson entgegenkam,
in dessen lebendiger, intuitiver Zeiterfassung er die Möglichkeit eines
neuen gedanklichen Ausdrucks für die Wahrheit des Reiches Gottes
erkannte. Die neue Zeiterfassung Bergsons hat ihm die denkerische
Möglichkeit gegeben, der abstrakten, mechanischen, vom Menschen eingeteilten

Zeit, der «Ohrzeit», wie Ragaz sie nennt, die lebendig strömende
geschichtliche Zeit als gottmenschliche entgegenzusefeen. «Sie ist die Art,
wie der lebendige Gott aus seiner lebendigen Ewigkeit in die Geschichte

eintritt... Er tritt aus der lebendigen Ewigkeit in die lebendige Zeit und
wird im Flusse seiner Zeit lebendige Gegenwart.» Durch dies Eintreten
Gottes in sie vollzieht sich eine Umwandlung der Zeit; die Zeit, in die
Gott eingetreten ist, ist nicht die abstrakte menschliche Zeit; sie ist die uns
fremde und doch dunkel vertraute, die in menschlichen Worten wunderbar

einfach das Psalmwort ausspricht: «Tausend Jahre sind vor Dir wie
der Tag, der gestern vergangen ist, und wie eine Nachtwache.» In diesem
Wort trifft uns unmittelbar die Zeit, die unser kurzes, meßbares Leben

von der Onermeßlichkeit des Lebens Gottes trennt und die uns in einer
dem Denken nicht mehr erfaßbaren Tiefe mit ihr verbindet; denn es gibt
sicher keinen Menschen, der sie nicht in begnadeten Augenblicken unterhalb

aller meßbaren Zeit als ein tieferes, lebendiges, göttliches Strömen
erfahren hat. Diese immer nur symbolisch auszusprechende Zeit ist aller
abstrakten gegenüber eine gläubig erfaßte Zeit; sie ist auf die Zeit an-

300



gewendet das Wunder des Glaubens, auf dem das Ganze dieses Werkes
ruht. Darum ist sie für die Geschichtserfassung von Ragaz konstitutiv.
Sie taucht schon in dem ersten Buch, in der Schöpfungsgeschichte, auf
und kehrt dann in allen Büchern wieder. Nirgends entfaltet sie ihre
klärende Kraft so machtvoll wie in der Deutung, die Ragaz der von
Jesus verkündeten und ausgebliebenen Naherwartung des Reiches
gegeben hat. Die so einfache wie tiefsinnige Lösung dieses immer wieder
aufgeworfenen Problems liegt für ihn eben in der ganz anderen Zeit,
die bei Jesus der Naherwartung des Reiches zugrundeliegt. «Das Kommen

des Reiches währt nach der Ohrzeit als Erwartung zweitausend
Jahre; nach der Gotteszeit steht es heute so neu vor uns, wie es vor Jesus
und seinen Jüngern stand ...» Jeder Prophet sieht die Erfüllung seines
Schauens in der nahen Zukunft. Denn er sieht nicht mit den Augen der
Chronik, sondern mit dem Blick des Absoluten. In diesem aber geht die
Zeit unter. Das gilt im höchsten Maße von Jesus, dem Propheten der
Propheten. Er vertritt das Lefete und Absolute, und dieses Lefete und
Absolute überträgt sich auf den Zeitpunkt der Erfüllung und wird Nähe.
«Diese Erwartung der Nähe ist nichts als die zeitliche Form der absoluten
Zuversicht auf den Sieg Gottes.» So wird aus dieser ganz anderen Zeit,
die Leben vom Leben Gottes ist, die Erwartung der Nähe umgekehrt
gedeutet wie in der rein eschatologischen Erfassung. Ond es folgt daraus:
«Es ist nicht die Erwartung der Nähe, aus der das Evangelium quillt,
sondern aus dem Evangelium, das heißt aus der absoluten Zuversicht auf
den Sieg Gottes quillt die Erwartung seiner Nähe.»

Es liegen ein Glanz und eine Macht des Geistes auf dem Ganzen
dieses Werkes, das, soviel lebendige Quellen in ihm rauschen, lefethin
dem Wunder des Glaubens entstammt. Der Glanz <- dies Wort, das
Ragaz als Ausdruck für die Herrlichkeit Gottes so sehr liebte — hat alle
vielfach verschlungenen Pfade dieses Werkes erhellt. Es liegt auch ein
Abglanz der Schöpfung: ein dichterischer Glanz über seinen Höhen;
denn in Ragaz lebte neben dem leidvollen Künder der Wahrheit auch
ein ekstatischer Dichter. Er hätte sonst von den lefeten Dingen nicht in
so leuchtenden Worten reden können.i-

Das Bibelwerk ist das vorlefete Werk von Ragaz. Im Februarheft
1946 der «Neuen Wege» hat Pfarrer Trautvetter mit großer Freude und
tiefer Ergriffenheit mehrere fertig vorliegende Arbeiten aus dem Nachlaß

von Ragaz angekündigt; neben dem großen Bibelwerk vor allem das
lefete, das Ragaz noch kurz vor seinem Tode abschließen durfte, die
Geschichte seines Lebens, die er «Mein Weg» genannt hat und die noch
vollenden zu dürfen, er brieflich als «eine gewaltige Erleichterung und
eine große Gnade» bezeichnet hat, für die seine Seele von Dank erfüllt
sei. Dies Werk, das ihm so sehr am Herzen lag, ist nie erschienen. Wir
durften sein schönes und schon so aufschlußreiches Anfangskapitel «Mein
Kinderland» nicht lange nach dem Tode von Ragaz auf dem Ferienkurs in

301



Malans hören und wurden dadurch in der Gewißheit bestätigt, wie genau
dies sein lefetes Werk mit dem vorlefeten zusammengehört hätte.
Es wäre eine subjektive Ergänzung zu dem objektiven Ertrag seines
Lebens gewesen, es wäre die Darstellung der Geschichte der Sache Gottes
und Christi von innen gewesen, wie Ragaz sie in seiner Zeitspanne
erlebt und wie er um sie gekämpft und gerungen hat. Er wäre mit diesem
Werk gleichsam auch noch persönlich unter uns geblieben. Ond wir
hätten seiner persönlichen Nähe grad auch heute so sehr bedurft, weil
er in einer erstarrten, vom Tod und von Totem beherrschten Welt einer
der seltenen Menschen war, die sich lebendig zu wandeln vermochten:
ein Mensch, der aus sich wandelnden Lebensbedingungen immer neue
Fragen stellte und zu immer neuen Antworten gelangte. — Wenn diese
Geschichte seines Lebens jefet noch, nach Jahren, erscheinen sollte, so
wäre sie sicher noch immer von hohem menschlichem und geschichtlichem
Wert; aber der Zeitpunkt, für den er selbst sie bestimmt hatte und in
dem sie wie ein Blife zündend in die stagnierende Atmosphäre einer
dumpf anwachsenden Kriegsgesinnung und Kriegsgefahr hineingefahren
wäre, ist vorüber. —

So müssen und wollen wir uns an das große Bibelwerk als lefete
Zusammenfassung seines Lebens halten. Auch es gibt uns ja als Glaubenszeugnis

sein großes Bild nicht nur von außen, sondern auch von innen.
Von außen gesehen ein großer Omriß der aus dem Ewigen gedeuteten
geschichtlichen Welt, ist es von innen eine menschliche Offenbarung,
deren hinreißende Macht darauf beruht, daß in dem Leben dessen, der
es schuf, die in unserer Welt weithin abgestorbenen biblischen Kräfte,
die Kräfte des Glaubens, der Liebe, der Hoffnung, in lefeter Tiefe lebendig

waren. Ond mit und in ihnen allen die Kraft, die ihm von seiner
irdischen wie von seiner himmlischen Heimat als Flamme und Ruf
eingeboren war: die Freiheit. Nicht nur als «Freiheit des Christenmenschen»,
sondern als die Freiheit Gottes und des Menschen, die er jeder Macht
eines blind waltenden Schicksals, allem Zwang, allem Fatum heidnischer
Welterfassung entgegenstellte. Die Freiheit Gottes, aus der allein «die
herrliche Freiheit der Söhne und Töchter Gottes» entspringt, aus der er
in einer ganz männlich geprägten Welt herrliche Worte auch für die
Frau und die Freiheit der Frau gefunden hat, für die wir Frauen ihm
nicht genug danken können.

Wie ein einsam ragender Berg des Glaubens hebt sich dies Werk
über die Niederungen einer glaubenslosen Welt empor; es sammelt auf
seinem Gipfel noch die späten Strahlen, die die niedrigeren Höhen nicht
mehr erreichen. Es sammelt auf ihm auch die Strahlen der Morgensonnt.
bevor es für die Täler Tag wird. Es sendet aus seinen lebendigen Quellen
nach allen Seiten Ströme ins Tal, die noch die dunkelsten Tiefen wässern.
Ons bleibt in abendlicher Stunde nur der Dank für das, was an Wassern
lebendigen Lebens aus diesem Werk und aus diesem Leben zu uns
niederströmt. Margarete Susman

302


	Das Bibelwerk von Leonhard Ragaz

