Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 44 (1950)

Heft: 7-8

Buchbesprechung: Das Bibelwerk von Leonhard Ragaz
Autor: Susman, Margarete

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Bibelwerk von Leonhard Ragaz™

Leonhard Ragaz hat uns im Augenblick einer Weltwende verlassen,
~in der es um Leben oder Tod des Menschengeschlechtes geht, in der dem
Mensdhen nichts mehr zu bleiben scheint, als sich mit gebundenen Hin~
den dem Schicksal auszuliefern, das er selbst iiber sich heraufbeschworen
hat. Die schreckensvollen Ereignisse der ersten Halfte unseres Jahrhun~
derts haben alle Strukturen unserer Welt so gewandelt, dafl der Mensdh
sich in ihnen nicht mehr wiederzufinden und zu erkennen vermag. Die
Frage nach dem, was der Mensdh ist, liegt seit langem auf den Lippen
einer Menschheit, die sich im Ebenbild Gottes nicht mehr erkennt und
damit ochne Antwort auf ihre legte Frage bleibt.

Und nun geschieht das Wunderbare: in eben diesem Augenblick ist
in dem grofien Bibelwerk, das Ragaz uns hinterlassen hat, mit michtiger
Hand die Geschichte der Menschheit bis in unsere eigene Zeit hinein am
Bilde der biblischen Geschichte umrissen und so dem heutigen Menschen
ein Weg zuriick in seine Gottebenbildlichkeit erffnet.

Wie war es mdglich, in unserer verworrenen Zeit einen Weg zuriick
in die echte Heimat des Menschen zu weisen? Die Antwort auf diese
Frage gibt uns das Wort des Jeremia: «Gesegnet ist, der sich auf Gott
verlifit. Er ist wie ein Baum, der an Wassern gepflanzt ist und seine
Wurzeln nach dem Bache hinstreckt, der sich nicht fiirchtet, wenn die
Hie kommt, dessen Laub frischgriin bleibt, der in diirren Jahren un-
besorgt ist und nicht authdrt, Friichte zu bringen.» '

Ein solcher an Wassern gepflanzter Baum war das Leben von Ragaz,
das auch in diirren Jahren nie aufgehdrt hat, Friichte zu tragen: Friichte,
wie sie nach all seinen zahlreichen Werken dies Spatwerk in leiter Reife
und Fiille uns bringt. |

Das grofle, siebenbindige Werk will ausdriicklich nur eine Deutung
der Bibel sein, ja, es will mit dem bescheidenen Wort von Ragaz mehr
eine Hindeutung als eine Ausdeutung sein. Denn er ist sich bewuf}t, nur
eine einzige Linie durch den unausschdpfbaren Reichtum der Welt der
Bibel zu legen. Aber gerade in dieser Beschrinkung auf eine einzige
Linie liegt auch die besondere Kraft und der Sinn dieser Deutung. Sie
will nicht in irgendeiner Form das Ganze zu erschdpfen und auszuschdp~
fen suchen; sie will nicht eine gelehrte theologische Auslegung der
Schrift, nicht eine Exegese oder Kritik der Bibel, sie will etwas grundsit-
lich anderes sein: «eine Auslegung aus innerer Berufung». Damit ist,
- obwohl auch dies Wort ausdriicklich sehr bescheiden gemeint ist, genau
auf die Quelle hingewiesen, nach der der grofie Baum dieses Lebens seine
Wourzeln hinstreckt: das in jeder und vollends in unserer Zeit seltenste
Wounder und Geheimnis des Glaubens. Des Glaubens, der die tiefste
Woahrheit des Geistes, aber nicht des losgeldsten Menschengeistes: des

* Diana Verlag Ziirich

295



Verstandes oder der Vernunft ist, sondern das Wunder der Begegnung
zwischen dem Geist Gottes und dem Geist des Menschen in der Tiefe
des Herzens. «Was Vernunft ist», sagt Ragaz, «das kann grundsiglich
von allen, die Vernunft haben, verstanden werden; aber wo der leben-~
dige Gott erscheint und mit ihm das Wunder, da kann ihn nur das
Wunder fassen, und dies Wunder ist es, was das Evangelium mit dem
Glauben meint.» Dies der Vernunft unzugingliche und damit unaus~
sprechbare Wunder kdnnen wir, wo immer es auftritt, nur mit letster
Scheu beriihren; wir kdnnen von ihm nicht unmittelbar reden; wir kdn~
nen nur mit Demut und Ehrfurcht auf die Erscheinungen, in denen es
offenbar wird, hindeuten. Es ist das Wunder, von dem Jesus sagt: «Ich
preise Dich, Vater, Herr des Himmels, dafl Du dieses vor den Weisen
und Klugen verborgen und es den Einfiltigen offenbart hast.» Es ist also
das Allerschlichteste und Einfachste, das zu seiner Erfassung keiner Klug~
heit und Weisheit bedarf; aber es ist als Forderung das Schwerste, was
dem Menschen aufgegeben ist. Diese Paradoxie des Glaubens hat Ragaz
in seiner Deutung der Bibel im stindigen Umschlagen aller Wahrheiten
und Wirklichkeiten ineinander in einer groflen geschichtlichen Dialektik
entfaltet. Auf alle Wirklichkeiten des Lebens fillt so vom Glauben aus
ein neues Licht; die glaubige Erfassung der Bibel erleuchtet die ganze
Menschheitsgeschichte.

Denn die eine einzige Linie, die Ragaz wie durch sein ganzes Leben
und Werk so auch durch dieses gewaltige Spitwerk legt, ist die Botschaft
vom Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit. Und wie oft wir dies Wort
aus seinem Munde vernommen haben, es ist wie alles wahrhaft Leben~
dige immer dasselbe und immer neu und anders: es ist unausschdpfbar
wie Meer und Welt, unerreichbar wie der Himmel. Es erweist seine
ganze Unerschdpflichkeit in diesem Spitwerk von Ragaz, das nach all
seinen fritheren Werken iiber die Bibel in noch weit gréfierem Umfang
den Ertrag seines ganzen Lebens in biblischer Sicht zusammenfafit.

Daf} diese Botschaft, die fiir Ragaz ausdriicklich die ganze Wahrheit
der Bibel ist, hier trodem nur als eine Deutung neben anderen mdg-~
lichen auftritt, das ist eben der Ausdruck fiir thre Unausschdpfbarkeit,
aus der ihm die demiitige Gewiflheit kommt, dies Ganze mit allen Be-~
mithungen eines Menschenlebens in seiner wirklichen Ganzheit nicht
erfassen zu kdnnen. Und doch gibt dies Werk nicht nur eine Deutung
der Bibel, sondern von ihr aus eine Deutung der ganzen Geschichte mit
allen menschlichen Fragen und Problemen, die als grundlegende in ihr
aufgetaucht sind. Denn der Glaube an diese Botschaft ist nicht unge~
schichtlich; er ist grundlegend und lebendig geschichtlich; er ist damit auch
durchaus gegenwirtig, nicht jenseits der Schrecknisse, die wir erlebt

aben; er umgreift und deutet sie alle mit. Ragaz hat nicht mehr den
Schrecken des Kalten Krieges, aber er hat noch die Zersprengung des
Atomkerns durch den Menschen erlebt, und er hat sich auch mit ihr noch

im biblischen Sinne auseinandergeseit. Auch dies also im eminenten

294



Sinne geschichtlich, denn das Gegenwirtige vom Ewigen aus zu deuten,
ist zu allen Zeiten die einzige Weise, es in seiner Wahrheit in die Ge~
schichte einzubeziehen.

Ragaz hat wie jeder grofie moderne Mensch die abgriindige Distanz
gesehen, die die Gestalten beider Testamente von unserer heutigen
Wirklichkeit trennt. Wenn aber Nietssche im Blick auf das Alte Testa~
ment diese Distanz in den Worten ausgesprochen hat: «<Man steht mit
Ehrfurcht und mit Schrecken vor diesen ungeheuren Uberbleibseln des~
sen, was der Mensch einst war», so hat Ragaz zwar dieselbe Ehrfurdht,
doch nicht denselben Schredken vor der iibergrofien biblischen Welt
empfunden. Er hat den Abgrund zwischen beiden Welten bis ins Abso~
lute erweitert, aber er hat ithn zugleich iiberbriickt, indem er die Ge~
schichte der Bibel mit all ihren Gestalten, Geschehnissen und Zeugnissen
als eine «urtypische», das heifit als eine lebendig wirkliche und doch
auch im tiefsten Sinne symbolische erfafit hat, deren Strukturen und Ge-~
stalten in der Geschichte der Menschheit immer wiederkehren, in der
so jede grofle Gestalt der Bibel nicht nur eine einmalige, damalige ist,
sondern mit dem Menschen durch seine ganze Geschichte geht.

So sind sie nicht tote Ulberbleibsel, sondern Zeugen ewig leben-~
diger Wahrheit. Alles Erstorbene wird Leben, alles Vergangene
Gegenwart, alles Historische Geschichte. Eine Fiille lebendiger Symbole
strdmt aus dieser urtypisch erfaiten Geschichte hervor, Es ist unméglich,
den Reichtum dieses Werkes in einer kurzen Zusammenfassung auch
nur anzudeuten. So einheitlich und geschlossen es als Welt, als Wahr-
heit, als Gewiflheit ist, so {iberstrémend ist die Fiille lebendiger Erschlie-
flungen, die aus der Anwendung dieser Wahrheit und GewifSheit auf
die geschichtliche Wirklichkeit entspringt. Dadurch, dafl alles, was in
der Bibel als Vergangenes berichtet wird, in der Beziehung auf die Ge-
schichte in ein ewig Gegenwirtiges iibersest wird, vollzieht sich eine
einzige Wiederbelebung, eine einzige Wiedererwedkung von den Toten.
Alle Begebnisse zwischen Gott und Mensch, die Ragaz als «Urdaten»
aus dem Strom der Menschheitsgeschichte heraushebt, gewinnen zeitlich~
iiberzeitliches Leben. Was hier tiber Schépfung, Paradies, Fall und Auf-
erstehung gesagt wird, ist fiir die ganze Geschichte der Menschheit und
fiir jeden einzelnen Menschen gesagt. Auch die Urdaten des natiirlichen
wie des gesellschaftlichen Lebens: die Spaltung des Menschen in Mann
und Weib, die Ehe als Keimzelle der menschlichen Gesellschaft sind im
Lichte des Reiches Gottes im anfinglichen Zustand des Paradieses in
Heimweh erweckender Reinheit und Schénheit gesehen und dann im
geschichtlichen Umschlag im Zustand des Abfalls, des Sinkens, des Stiir~
zens bis ins Damonisdhe, ins Satanische hinein. Aber auch alle geistigen
Phinomene und Probleme der Geschichte: die Kultur, die Kunst, die Wis~
senschaft werden in ihrem Doppelaspekt von der Wahrheit des Reiches
aus gedeutet.

Das Wunder des Reiches und des Glaubens an das Reich Gottes und
295



die Verwirklichung des Reiches wird so an der Geschichte des Volkes dar~
gestellt, zu dem allein von allen V&lkern der Erde das sein ganzes irdi~
sches Schicksal verkehrende Wort gesprochen ist: «Du sollst durch Gerech-
tigkeit bereitet werden, du sollst ferne sein von Gewalt und Unrecht.»
Die aus dieser schweren und heiligenden Verkiindung entspringende
Geschichte wird in einer streng einheitlichen Linie von der im Mythos
schon enthiillten und noch verborgenen Schdpfungsgeschichte, der «Ur~
geschichte», den Erzvitern, {iber Mose, die Richter, die Propheten bis zu
Jesus, den Aposteln und damit in das neue Israel der Gemeinde hinein-
gefiihrt. Die Botschaft Christi ist so genau an die Geschichte Israels an-
geschlossen, dafl im selben Mafl, mit derselben Kraft wie das Evangelium
von Christus sich entfaltet, auch klar wird, was mit der Auserwihlung
des Volkes Israel gemeint ist. Auch diese Erwihlung wird verstindlich
allein im Lichte des Glaubens an das Kommen des Reiches, die eins ist
mit dem Glauben an die Gerechtigkeit, deren Verwirklichung Israel ver~
heiflen und zu der es aufgerufen ist. So ist die aus der Paradoxie dieses
Glaubens entfaltete geschichtliche Dialektik nicht eine blofile Dialektik
des Denkens; sie ist ein einziges lebendiges Ringen des géttlich Wahren
mit dem menschlich Falschen, ein Ringen des Guten mit dem B&sen, und
damit lesthin in allen ihren Formen ein Ringen des Lebendigen mit den
Toten. Sie ist dies im Bezirk des Glaubens selbst als Kampf des Leben-
digen gegen alle Versteifung, alles Dogma, als Ringen des Glaubens an
das Reich Gottes gegen die Religion. Ragaz nimmt den geistigen Kampf
seines Lebens auf, wenn er sagt: «Was in dogmatischer Erstarrung zu
Widerspruch und Verzerrung wird, das muf im Blick auf den lebendigen
Gott, den lebendigen Christus und sein lebendiges Reich im Flusse er~
halten werden.» ' '

Daf} ein derart im Flusse erhaltener Glaube nach Tiefe wie nach
Umfang ein anderer ist als aller im Dogma festgelegte, erfahren wir
unmittelbar an diesem Werk. Die Tiefe solchen lebendigen Glaubens
erweist sich an der Tiefe der grofilen Symbole, die Ragaz aus dem
Strom der Geschichte Israels fiir die Deutung alles Menschlichen empor-~
schépft, der midchtig erweiterte Umfang dieses Glaubens erweist sich
daran, dafl er, der aller Verfestigung in Kultus und Ritus Entgegen~
gewandte, im Gesets Mosis auch noch den Kultus und Ritus in seiner
reinigenden Strenge als notwendige Heiligung alles Menschlichen be-~
griffen und in wunderbarer Tiefe gedeutet hat, daf} auf der anderen Seite
er, dem als echtem Jiinger Christi das «<Herr, Herrls geringer schien als
die Liebe zu dem geringsten der Menschenbriider, der Kampf fiir eine
gerechtere Ordnung der Verwirklichung des Reiches niher als der tat-
lose Glaube an den Gott eines fernen Jenseits, am duflersten Rande auch
noch die Gottlosenbewegung in das Leben des Glaubens aufgenommen
hat. Dieselbe Erweiterung und Vertiefung und auch die menschliche
Fruchtbarkeit, dieses Glaubens zeigt sich daran, dafl er das schwere Ge-~
richtswort Christi tiber Jerusalem: «Und ihr habt nicht gewollts nicht

296



als einmalige Verwerfung Israels, sondern als ewiges «Urdatums, als
Urschuld der Menschheit deutet und damit die starre, unmenschliche
Verwerfung eines einzelnen Volkes in eine Forderung an die Menschheit
aufhebt. Und wunderbar 18st schliefllich aus diesem lebendigen Glauben
das Dogma von der Gottheit Christi sich in die lebendige Géttlichkeit
Christi auf.

Mit dieser Verlebendigung der Schrift, durch die das ewige Israel
mitten in die geschichtliche Wirklichkeit hineintritt, erhalten auch alle
aus ihm entsprungenen, in unserer Welt verwidkelten und oft verzerrten
Gemeinschaftsbegriffe die Bedeutung ihres biblischen Ursprungs wieder,
flieflen die alten ewigen und die heutigen zeitlichen Begriffe zusammen.
Ragaz, der als geschichtlich~politischer Denker ganz um die reale Entste~
hung und damit auch um die reale Distanz aller unserer heutigen Worte
von denen der biblischen Verkiindung weif}, geht doch in seiner symbo~
lischen Geschichtserfassung so weit, erst in unserer Welt entstandene Be~
griffe wie Proletariat, Kapitalismus, Sozialismus auch schon in die Friih~
zeit Israels einzufiihren. Der Kapitalismus, der sich um das in beiden
Testamenten streng verbotene, erst in einer viel spdteren Welt zum
Mittelpunkt der Wirtschaft gewordene Zinsdarlehen wickelt und ver-
widkelt, fillt fiir Ragaz mit dem biblischen G&tendienst am Mammon
zusammen. Der Sozialismus, der sich aus dieser Verwidklung erst geldst
hat, ist fiir ihn eins mit der biblischen Forderung der Liebe zu den Armen
und Geringen. Und das als Begriff einer Klasse aus den heutigen Lebens-
bedingungen erst hervorgegangene Wort Proletariat wendet er schon auf
die in der Fron Pharaos arbeitenden, schwer bedriickten Hebrier und
damit auf die von einer Oberschicht vergewaltigten und ausgeprefiten
Menschen aller Zeiten an, so dafl es mit der Gerechtigkeit fordernden
Gestalt des biblischen Armen zusammenfillt.

So strdmt allen diesen heutigen Begriffen aus ihrer Verankerung in

der biblischen Wahrheit die Fiille, die Kraft und Allgemeinheit ihrer
Urbedeutung wieder zu. Niemals kénnen wir ja, was fiir Ragaz, jenseits
ihrer historischen Urspriinge, die Worte Profetariat, Kapitalismus und
Sozialismus bedeuten, anders als im biblischen Sinne verstehen. Diese
Begriffe in der Wahrheit ihres Ewigkeitsursprungs, im Glauben an das
Reich Gottes zu erfassen, ist ja der Grundsinn des religidsen Sozialismus,
wie Ragaz ihn begriffen und geprigt hat. -

- Denn im Herzen der biblischen Wirklichkeit und Forderung steht
von Moses bis Jesus der Arme als das reine Sinnbild des Menschen, der,
von keiner tiuschenden und verfilschenden Hiille irdischer Dinge um-
geben, der reine Menschenbruder ist, der nichts als reine Liebe fordert,
wie sie im Gesets Mosis wunderbar mit der Liebe zum Fremdling als
dem heimatlosen, ungeschiitsten, irdisch rechtlosen Menschen verbunden
ist. Diese zentrale Stellung des Armen in jedem Sinne bedeutet eine
genaue Umkehrung gegeniiber dem heidnischen Weltbild, in. dessen
Zentrum der grofle und midhtige Mensch steht. Zwar hat mit den Wor~

297



ten von Ragaz «auch das héhere Heidentum schon gewufit: Der Arme und
die Armen sind heilig; der Arme soll nicht miflhandelt werden, er soll
Almosen empfangen ... Aber es galt und gilt im Bereich des Heiden~
tums noch jetit der Arme und die Armut als notwendige Bestandteile der
gottlichen Weltordnung . . . es gibt fiir ihn Revolten, aber keine Revolu~
tion.» Und dies ist nun das fiir diese Deutung Entscheidende: «Diese Re-
volution setst auf dem Boden der Bibel ein.s Sie ist als solche die alle
menschlichen Werte umstiirzende Revolution Gottes um der Gerechtig~
keit seines Reiches willen. Sie begriindet ein neues g&ttlich-menschliches
Recht. «<Auf den Armen fillt der Strahl der Absolutheit des Einen heili-
gen Gottes, und damit senkt sich Gottes heiliges Recht auf ihn. Er wird
Gottes Ebenbild, Kind und Sohn und damit Bruder ... Sein Recht steht
bei Gott hther als das des Reichen, er wird eines Tages zur Herrschaft
kommen. Es wird die grofle Umkehrung geschehen.»

Zum Ausgangs~ und Mittelpunkt dieser grofien Umkehrung, die
eine Umkehr des ganzen Menschen ist, hat Gott sich so die Gestalt des
Armen ersehen. Wie ein gewaltiger Sturm von Gott her fihrt diese Re-~
volution als Offenbarung des echten Absoluten in alles falsche Absolute
der menschlichen Wirklichkeit hinein. Denn zu diesem Kampf: dem
Kampf zwischen dem echten und dem falschen Absoluten spitst sich
schliefilich durch die Natur des Menschen das ganze biblische und ge~
schichtliche Ringen zu. «Die echte Absolutheit ist die, welche vom wirk~
lichen Gott auf den Menschen kommt und welche die Geringen zu Gott
emporhebt, wihrend die falsche Absolutheit die Groflen noch gréfier
und zu Géttern macht.» So steht fiir das echte Absolute wiederum das
Symbol des Armen, des Machtlosen, des Kleinen und Geringen, wihrend
das Symbol des falschen Absoluten das «Riesenhafte» in der immer nach
dem Ubermifigen gierigen, nirgends sich selbst beschrinkenden Men-~
schenwelt ist, in dem an Stelle des Strebens nach der Gottesebenbildlich~
keit das Verlangen des Menschen, zu sein wie Gott, tritt: das Urdatum
der Verfithrung durch die Schlange, mit der alle Dimonie des falschen
Absoluten in der Menschenwelt beginnt.

In diesem Zusammenhang empfangen wir gewaltige Offenbarungen
und Deutungen auch der Michte des Bsen, des Damonischen, des Sata~
nischen, wie sie sich in unserer heutigen Welt in diisterstem Grauen
enthiillt haben.

In der Mitte des Werkes steht als zentrale Erschliefung der Wahr-
heit Israels und als Briicke zwischen dem Alten und Neuen Testament
das Buch iiber die Propheten, Sie sind der Inbegriff des Volkes, das im
Finstern wandernd ein grofles Licht sieht. Der Prophet ist im selben Sinn
nicht ein Mensch wie andere Menschen, wie Israel nicht ein Volk wie
andere Vélker ist. Die grofie Umkehrung, die von der Verheiflung der
Geredhtigkeit her iiber das Volk Israel kommt, stellt sich wie im Leben
des Volkes so in dem jedes einzelnen Propheten dar. Der Prophet, ganz
unter die Verantwortung der zu schweren Verkiindung geprefit, die ihm

298



als Einzelnem auferlegt ist, darf nicht ein einfaches Menschenleben leben.
Erschiitternd sagt es ein Wort des Jeremia: «Nie safl ich im Kreis der
Frohlichen, dafl ich mitgejubelt hitte; wegen Deiner Hand safl ich ein~
sam.» Der Prophet kann die Freuden der anderen Menschen nidht teilen,
weil sein Blick in ein Dunkel, das sie nicht sehen, und auf ein Licht, das
ihnen zu fern ist, gerichtet ist. Er kann keine Freunde unter den Men-
schen haben, weil sie das, von dem er redet, nicht verstehen. Und sie
konnen nicht nur, sie wollen auch seine Sprache nicht verstehen, weil er
an alles Hergebrachte, alles Bequeme ihres Lebens riihrt. Sie hassen ihn
mit dem ganzen Hafl der Gewohnheit, mit dem Urteil des Gewdhnlichen
iiber das Ungewdhnliche, so dafl «ihre Beurteilung des Propheten zwi~
schen den Kategorien der Verriicktheit und des Verbrechers schwankt».
Und mehr noch: das Ubermifige, das er zu verkiinden hat, ist nicht nur
den anderen, es ist auch ihm selbst als natiirlichem Menschen zu schwer.
«Das Absolute, das mit dem Propheten in das Endliche und Natiirliche
eindringt und dies zersprengen mufl wie der Hammer, der Felsen zer-
schmeifit, mufl auch die Natur des Propheten zersprengen.» So liegt die
Wirklichkeit des prophetischen Daseins zwischen dem Wort Gottes: «Ist
nicht mein Wort wie ein Feuer, ein Hammer, der Felsen zerschmeifit?»
und dem Aufschrei des Elia: «Es ist genug, Herr, so nimm denn meine
Seelels, der im Leben jedes Propheten in irgendeiner Stunde wiederkehrt.

Und doch ist — das ist wieder das Wunder des Glaubens — in aller
Verstérung seines irdischen Schicksals die Begnadung durch die Nihe
Gottes so unendlich viel gréfler als alle menschliche Triibsal, dafl «es
nie einen Propheten gegeben hat, der gewiinscht hitte, nicht ein Prophet
zu sein.»

Hinter allen Propheten und {iber sie alle ragt die ganze Geschichte
Israels und der Menschheit hindurch immer die Gestalt des Moses empor,
den Ragaz iiber alle, auch die gréfiten Propheten des Alten Bundes stellt.
Er hat den einzigen, zu dem Gott von Angesicht zu Angesicht redete, mit
so gewaltiger Liebe, in so iibermichtiger Gréfle dargestellt, daf eine
Steigerung {iber diese Gestalt hinaus innerhalb des Menschlichen nicht
mehr denkbar ist. .

Die dann wirklich das Mensdhliche iibersteigende Gestalt, die am
Ende des biblischen Israel das Wunder des Reiches nicht mehr verkiindet,
sondern selbst ist, hat Ragaz in dem Buch, das den Namen «Jesus» trigt,
in der ganzen Fiille ihrer géttlichen Menschlichkeit und menschlichen
Gattlichkeit sichtbar gemacht. Es ist der lebendig persénlich erschaute
Christus, der auf die Erldsung alles Mensdhlichen und doch nicht so sehr
auf die jedes einzelnen Menschen wie auf das lebendige Band zwischen
allen Menschen bezogen ist: der Christus der Gemeinschaft. Es ist der
Christus, der die Verkiindung des Friedensreiches der Propheten fort-
seit und selbst erfiillt. «Das soziale Evangelium Christi erscheint
... als die legitime notwendige Erfilllung der prophetischen Botschafts.

299



Es ist aber die Gestalt Christi auch von der kosmischen Erldsung her
gesehen, deren letste und duflerste Offenbarung die Auferstehung ist.
Und wir erkennen in dieser Darstellung der kosmischen ErlSsung, der
Auferstehung, daf} es dies leste Wunder und Geheimnis des Glaubens:
die Uberwindung des wirklichen kosmischen Todes ist, auf das in allem
Ringen zwischen Leben und Tod das Ganze dieser biblischen Deutung
vom Anfang bis zum Ende hindringt.

Neben dieser Darstellung der Menschheitsgeschichte am Bild des
ewigen Israel hat aber dies Buch auch noch eine andere Bedeutung. Es
ist ein Ansafs, und schon mehr als ein Ansats, zu jener geschichtsphilo-~
sophischen Deutung, die Ragaz, im Anschluf} an die Forderung Christoph
Blumhardts nach einer neuen, der verinderten Zeit angepafiten Bibel,
noch zu geben hoffte. Denn diese Deutung ist nicht nur auf ein sich
Wandelndges geschichtliches Leben, sie ist auch auf ein sich wandelndes
Denken bezogen, das in ihr selbst schon wirksam geworden ist. Ragaz,
der fiir alles Lebendige Aufgeschlossene, hat das moderne Denken kei~
neswegs nur verneint. So sehr er die {ibermiflige Entwicklung der Tech~
nik als eine Manifestation des falschen Absoluten, des Leblosen, Starren,
des Ubermifligen, Riesenhaften, des Seinwollens des Menschen wie Gott
verwarf, so sehr hat er in dem modernen naturwissenschaftlichen Welt~
bild, von seiner Anwendung abgeldst, die Grundlage eines neuen gliu~
bigens Denkens gesehen. Vor allem aber war es das eigentlich philoso-~
phische Denken selbst, wie es ihm entscheidend in Bergson entgegenkam,
in dessen lebendiger, intuitiver Zeiterfassung er die Méglichkeit eines
neuen gedanklichen Ausdrucks fiir die Wahrheit des Reiches Gottes er~
kannte. Die neue Zeiterfassung Bergsons hat ihm die denkerische M&g-~
lichkeit gegeben, der abstrakten, mechanischen, vom Menschen eingeteil-
ten Zeit, der «Uhrzeits, wie Ragaz sie nennt, die lebendig strémende
geschichtliche Zeit als gottmenschliche entgegenzusesen. «Sie ist die Art,
wie der lebendige Gott aus seiner lebendigen Ewigkeit in die Geschichte
eintritt . . . Er tritt aus der lebendigen Ewigkeit in die lebendige Zeit und
wird im Flusse seiner Zeit lebendige Gegenwart.» Durch dies Eintreten
Gottes in sie vollzieht sich eine Umwandlung der Zeit; die Zeit, in die
Gott eingetreten ist, ist nicht die abstrakte menschliche Zeit; sie ist die uns
fremde und doch dunkel vertraute, die in menschlichen Worten wunder~
bar einfach das Psalmwort ausspricht: «Tausend Jahre sind vor Dir wie
der Tag, der gestern vergangen ist, und wie eine Nachtwache.» In diesem
Wort trifft uns unmittelbar die Zeit, die unser kurzes, mefibares Leben
von der Unermefllichkeit des Lebens Gottes trennt und die uns in einer
dem Denken nicht mehr erfaflbaren Tiefe mit ihr verbindet; denn es gibt
sicher keinen Menschen, der sie nicht in begnadeten Augenblicken unter~
halb aller mefibaren Zeit als ein tieferes, lebendiges, gtttliches Strdmen
erfahren hat. Diese immer nur symbolisch auszusprechende Zeit ist aller
abstrakten gegeniiber eine gliubig erfafite Zeit; sie ist auf die Zeit an~

300



gewendet das Wunder des Glaubens, auf dem das Ganze dieses Werkes

‘ruht. Darum ist sie fiir die Geschichtserfassung von Ragaz konstitutiv.
Sie taucht schon in dem ersten Buch, in der Schdpfungsgeschichte, auf
und kehrt dann in allen Biichern wieder. Nirgends entfaltet sie ihre
klirende Kraft so machtvoll wie in der Deutung, die Ragaz der von
Jesus verkiindeten und ausgebliebenen Naherwartung des Reiches ge-~
geben hat. Die so einfache wie tiefsinnige Ldsung dieses immer wieder
~ aufgeworfenen Problems liegt fiir thn eben in der ganz anderen Zeit,
die bei Jesus der Naherwartung des Reiches zugrundeliegt. «<Das Kom-~
men des Reiches wihrt nach der Uhrzeit als Erwartung zweitausend
Jahre; nach der Gotteszeit steht es heute so neu vor uns, wie es vor Jesus
und seinen Jiingern stand . . .» Jeder Prophet sieht die Erfiillung seines
Schauens in der nahen Zukunft. Denn er sieht nicht mit den Augen der
Chronik, sondern mit dem Blick des Absoluten. In diesem aber geht die
Zeit unter. Das gilt im h&chsten Mafle von Jesus, dem Propheten der
Propheten. Er vertritt das Letite und Absolute, und dieses Lefste und
Absolute iibertragt sich auf den Zeitpunkt der Erfiillung und wird Nahe.
«Diese Erwartung der Nihe ist nichts als die zeitliche Form der absoluten
‘Zuversicht auf den Sieg Gottes.» So wird aus dieser ganz anderen Zeit,
die Leben vom Leben Gottes ist, die Erwartung der Nihe umgekehrt ge~
deutet wie in der rein eschatologischen Erfassung. Und es folgt daraus:
«<Es ist nicht die Erwartung der Nihe, aus der das Evangelium quillt,
sondern aus dem Evangelium, das heifit aus der absoluten Zuversicht auf
den Sieg Gottes quillt die Erwartung seiner Nihe.»

Es liegen ein Glanz und eine Macht des Geistes auf dem Ganzen
dieses Werkes, das, soviel lebendige Quellen in ihm rauschen, lesthin
dem Wunder des Glaubens entstammt. Der Glanz — dies Wort, das
Ragaz als Ausdruck fiir die Herrlichkeit Gottes so sehr liebte — hat alle
vielfach verschlungenen Pfade dieses Werkes erhellt. Es liegt auch ein
Abglanz der Schdpfung: ein dichterischer Glanz {iber seinen Hdhen;
denn in Ragaz lebte neben dem leidvollen Kiinder der Wahrheit auch
ein ekstatischer Dichter. Er hitte sonst von den lesten Dingen nicht in
so leuchtenden Worten reden kénnen. —

Das Bibelwerk ist das vorleite Werk von Ragaz. Im Februarheft
1946 der «Neuen Wege» hat Pfarrer Trautvetter mit grofler Freude und
tiefer Ergriffenheit mehrere fertig vorliegende Arbeiten aus dem Nach~
la® von Ragaz angekiindigt; neben dem grofien Bibelwerk vor allem das
letste, das Ragaz noch kurz vor seinem Tode abschlieflen durfte, die Ge~
schichte seines Lebens, die er «Mein Weg» genannt hat und die noch
vollenden zu diirfen, er brieflich als «eine gewaltige Erleichterung und
eine grofle Gnades bezeichnet hat, fiir die seine Seele von Dank erfiillt
sei. Dies Werk, das ihm so sehr am Herzen lag, ist nie erschienen. Wir
durften sein schdnes und schon so aufschlufireiches Anfangskapitel «<Mein
Kinderland» nicht lange nach dem Tode von Ragaz auf dem Ferienkurs in

301



Malans héren und wurden dadurch in der Gewifheit bestitigt, wie genau
dies sein lestes Werk mit dem vorletiten zusammengehSrt hitte.
Es wire eine subjektive Erginzung zu dem objektiven Ertrag seines
Lebens gewesen, es wire die Darstellung der Geschichte der Sache Gottes
und Christi von innen gewesen, wie Ragaz sie in seiner Zeitspanne er~
lebt und wie er um sie gekiampft und gerungen hat. Er wire mit diesem
Werk gleichsam auch noch persdnlich unter uns geblieben. Und wir
hitten seiner persdnlichen Nihe grad auch heute so sehr bedurft, weil
er in einer erstarrten, vom Tod und von Totem beherrschten Welt einer
der seltenen Menschen war, die sich lebendig zu wandeln vermochten:
ein Mensch, der aus sich wandelnden Lebensbedingungen immer neue
Fragen stellte und zu immer neuen Antworten gelangte. — Wenn diese
Geschichte seines Lebens jetst noch, nach Jahren, erscheinen sollte, so
wire sie sicher noch immer von hohem menschlichem und geschichtlichem
Wert; aber der Zeitpunkt, fiir den er selbst sie bestimmt hatte und in
dem sie wie ein Bli ziindend in die stagnierende Atmosphire einer
dumpf anwachsenden Kriegsgesinnung und Kriegsgefahr hineingefahren
wire, ist voriiber. —

So miissen und wollen wir uns an das grofie Bibelwerk als letste Zu~
sammenfassung seines Lebens halten. Auch es gibt uns ja als Glaubens-~
zeugnis sein grofies Bild nicht nur von auflen, sondern auch von innen.
Von auflen gesehen ein grofler Umrifl der aus dem Ewigen gedeuteten
geschichtlichen Welt, ist es von innen eine menschliche Offenbarung,
deren hinreiflende Madcht darauf beruht, dafl in dem Leben dessen, der
es schuf, die in unserer Welt weithin abgestorbenen biblischen Krifte,
die Krifte des Glaubens, der Liebe, der Hoffnung, in letster Tiefe leben~
dig waren. Und mit und in ihnen allen die Kraft, die ihm von seiner
irc%;sche:n wie von seiner himmlischen Heimat als Flamme und Ruf ein~
geboren war: die Freiheit. Nicht nur als «Freiheit des Christenmenschens,
sondern als die Freiheit Gottes und des Mensdhen, die er jeder Madht
eines blind waltenden Schicksals, allem Zwang, allem Fatum heidnischer
Welterfassung entgegenstellte. Die Freiheit Gottes, aus der allein «die
herrliche Freiheit der Sshne und TSchter Gottes» entspringt, aus der er
in einer ganz minnlich geprigten Welt herrliche Worte auch fiir die
Frau und die Freiheit der Frau gefunden hat, fiir die wir Frauen ihm
nicht genug danken kdnnen.

Wie ein einsam ragender Berg des Glaubens hebt sich dies Werk
iiber die Niederungen einer glaubenslosen Welt empor; es sammelt auf
seinem Gipfel noch die spiten Strahlen, die die niedrigeren Hhen nicht
mehr erreichen. Es sammelt auf ihm auch die Strahlen der Morgensonng
bevor es fiir die Téler Tag wird, Es sendet aus seinen lebendigen Quellen
nach allen Seiten Strdme ins Tal, die noch die dunkelsten Tiefen wissern.
Uns bleibt in abendlicher Stunde nur der Dank fiir das, was an Wassern
lebendigen Lebens aus diesem Werk und aus diesem Leben zu uns nie~

derstrdmt. Margarete Susman

302



	Das Bibelwerk von Leonhard Ragaz

