Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 7-8

Artikel: Christus und die Ideen

Autor: Balscheit, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139384

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Christus und die Ideen

Unangefochten, nicht einmal mehr mit der Gewalttitigkeit einer noch
ringenden, noch angefochtenen Macht, herrscht in unserer Zeit das
Abstrakte. Unter seiner Herrschaft wird die Welt kalt wie eine Stube
mit lauter Stahlm3beln, wie eine Briicke aus Eisen und Beton. Die Rede
vom Menschen ist abstrakt geworden und meint nicht mehr den wirk~
lichen und ganzen Menschen, der denkt und arbeitet und lacht, hafit und
liebt, sondern einen papierenen Menschen an sich, ein Phantom des
Aberglaubens. Neben den Worten von Recht und Wiirde des abstrakten
Menschen tritt die Verkrimmung und Verzerrung des wirklichen Men~
schen in den Schatten.

Die Ablenkung von innenpolitischen Aufgaben auf eine die Valker
wie die Einzelnen beanspruchende Auflenpolitik als Hauptfaktor der
Geschichte flieit eben auch folgerichtig aus der gleichen Herrschaft des
Abstrakten. Mit den — einmal als begeisterndes Kampffanal aufleuch~
tenden, einmal als Schreckgespenst dunkel drohenden weltpolitischen
Situationen lassen sich die Blicke der wirklichen Menschen ja so leicht
von den nichstliegenden Aufgaben ablenken.

Und der Idealismus der Kulturwelt, dieser nach einer stillschweigen-~
den Konvention herrschende Idealismus, der fiir alles und jedes eine Idee
als Motiv vorspiegeln mufl, fliefit ebenfalls aus der Herrschaft des Ab-
strakten. Wenn als Triebkrifte des Handelns die Ideen walten, dann
fragt es sich eben sehr, in welchem Verhiltnis die Ideen zum Menschen
stehen. Die fertigen Ideen, die sich so leicht dem Menschen hingeben,
sein Besits werden, lassen sich sehr leicht als Boten des Abstrakten, ja
des Todes gebrauchen. Ideen bieten sich an: Nimm uns, wir sind ge-~
brauchsfertig, die Idee des Kommunismus und die Idee des Liberalismus,
die Idee des Friedens und die Idee des Heroismus, die Idee der Christ-
lichkeit und alle Kinder von ~heit und ~keit. Du mufit uns nur als Gefafs
dienen, freilich als hohles, von allen anderen Inhalten geleertes Gefif3!
So vertrieb schon der weise alte Plato die Produkte seiner Ideenapotheke.
Es waren wenigstens wohlschmeckende und wohlriechende; das Gute
und das Schdne waren dabei, und auf dem héchsten Regal stand sogar
die Idee Gottes. Die heutigen Ideen sind weniger angenehm, sind blasse
Ismen, und auch Gott scheint einer von ihnen zu sein.

Es gibt nun freilich auch in der Gegenwart Ideen und Ismen, die
es einfach nicht ertragen, fertig in Flaschen verpackt zu werden. Der
Sozialismus etwa ist eine solche Idee. Er verdirbt in den Flaschen, ver-
trigt die Hohlheit seiner Gefifle nicht. Im Grunde braucht eben iiber~
haupt jede echte Idee mehr als ein hohles Gefil}, braucht — Erldsung.
Wenn sie wirklich Kinder des Geistes und nicht leere Phrasen sind, dann
leben sie in der Welt als in einer groflen Fremde, gedringt und wartend
wie die Seelen in der Vorhélle.

289



Der weise Plato sah wohl die Ideen in ihrer Fremde, zeigte aber kei~
nen Weg zu ihrer Erldsung. Buddha sah wohl mehr, wenn er Wege zu
zeigen versuchte, auf denen nicht nur der Mensch, sondern auch Geister
und Gétter erldst werden konnten. Immer geht ein solcher Weg iiber
den Menschen. Bis ins Kosmische ragt der Mensch, dem die Erlésung
von Engeln und Geistern anvertraut ist. Die Hohen, welche die Gigan~
ten nicht erstiirmten und die Turmbauer von Babel nicht erreichten,
6ffnen sich dem Blick und dem Herzen, die von der Mitte des Lebens
angeriihrt sind. So war die Erldsung der zerstreuten Lichtfunken ein
besonderes Anliegen des jiidischen Chassidismus. «Wahre Vollendung
gibt es nur, wo die Tat sefber dem Himmel zu geschieht, das ist, wo die
heiligen Funken gehoben werdens, sprach der Baal-Schem. Sollte der
Weg, die Ideen aus ihrer Fertigkeit zu erldsen, nicht auch darin be~
stehen, dafl Menschen sich auf Gott ausrichten, die Mitte ihres Lebens
an ihn binden und so in der Liebe leben?

Die Idee des Friedens braucht diese Erldsung aus der Kleinheit, aus
der Fadheit, aus der Fertigkeit. Wird diese Idee nur von hohlen Ge~
fiflen umschlossen, dann kénnen Fiille und Farbigkeit, die ihr eignen,
nie in Erscheinung treten. Findet sie Gefifle, die sie nicht nur tragen,
sondern erldsen, dann hért sie auf, etwas rein Negatives zu sein, dann
ist Friede nicht nur die Abwesenheit von Krieg, sondern ein Weg und
eine Aufgabe, die von der Menschheit noch kaum visiert, geschweige
denn in Angriff genommen sind. Nicht anders verhilt es sich mit der Idee
der Solidaritit, die am Ende des Zweiten Weltkrieges wie eine grofle

- Verheiflung aufleuchtete, um heute erbirmlich zu versanden.

Die Ideen werden durch Ausrichtung auf Gott gerettet. Gott freilich
mufl mehr bedeuten als jene hdchste Idee Platos. Auf eine Gottesidee
kann sich niemand ausrichten. Man kann sie allenfalls mit sich herum-
tragen oder — noch besser — am himmlischen Gepéadkschalter zur Auf-
bewahrung bis zum jlingsten Tage abgeben. Auf die Mitte der ganzen
Wirklichkeit aber kann man sich ausrichten. Das ahnten alle wirklich
Groflen schon der iltesten Zeiten. Diese Ausrichtung freilich geht iiber
Kampf und Leid und Schuld. Orestes, der seinen Vater racht und seine
Mutter tdtet, ist auf eine solche Mitte hin ausgerichtet; diese Mitte heifdt
Schicksal. Dieses sendet ihm die Rachegdttinnen auf den Hals. Mensdhen,
die dem grofien Dunkel in der Mitte des Lebens begegnen wie die Hel~
den der griechischen Tragddie, werden wohl immer untergehen, aber
auch grofl untergehen, wie Prometheus, wie Oedipus.

Sollten nur die Kénige und Hercen der Dramen eine Begegnung mit
der Mitte des Lebens kennen, sollte nur ihre echte Leidenschaft im tief-
sten Grunde eine Leidenschaft nach Gott hin sein? Oder hat vielleicht
die Dichtung darum Ké&nige und Heroen gewihlt, weil jede echte Aus-
richtung auf die Mitte des Lebens den Menschen ins Kénigliche, ins
Heroische erhebt?

290



Wir Christen reden wohl auch von Ausrichtung auf Gott hin. Sie
geschicht im Gottesdienst und auf den Hohepunkten einsamen Lebens.
Aber ist diese Ausrichtung nicht zu oft nur Ausrichtung auf einen Gott
neben dem Leben? Ist sie nicht oft genug sehr viel weniger tief und sehr
viel weniger grof, sehr viel weniger gespannt als das, was die Alten
Begegnung mit dem Schicksal nannten?

Zuweilen hort man die Frage, was die dhristlichen Kirchen zur Er~
haltung des Friedens tun kénnten. Stellt man diese Frage nur von auflen
her, denkt man bei diesen christlichen Kirchen an deren sichtbare Expo-~
nenten, an den Papst und an den Weltkirchenrat, so ist wohl wenig zu
erwarten. Das kann gar nicht anders sein, weil echte Persdnlichkeit nur
in ganz seltenen Fillen auf die sichtbaren Gipfel gelangt, weil das Be-
steigen solcher Gipfel, auch, ja vor allem der hierarchischen Gipfel mehr
abgeschliffene Routine denn Persdnlichkeit verlangt. Darum ist es wohl
kein Zufall, daf heute vom heidnischen Indien her mehr positive Beitrige
zur Erhaltung’ des Friedens kommen als von den offiziellen Exponenten

der christlichen Kirchen.

Anders steht es freilich, wenn man an die wirkliche christliche Ge-~
meinde denkt, eine Gemeinde, die mehr wire als ein frommer Gemiits~
pflegeverein. Daf} direkte politische Aktionen den Christen geboten sein
kénnten, wird sich heute als Massenerkenntnis noch lange nicht durch-
setsen. Allgemein anerkannt aber ist, dafl christliche Gemeinde Gemein~
schaft mit Christus sei, ob dieser Christus nun im Geist, im Wort oder
im Ritus gegenwirtig sei. Allgemein anerkannt ist somit die Ausrichtung
der konkreten Menschen in der Gemeinschaft auf thre Weltenmitte, die
~ mehr ist als das Schicksal. Der auferstandene Christus ist der Sieger -
iiber das Schicksal. Wenn schon die echte Begegnung mit dem Schidksal
den Menschen zum Kénig macht, wieviel mehr dann die Begegnung mit
dem Besieger des Schicksals. Dieses Kénigtum sieht nun freilich anders
aus. Wohl bleibt das Leid seine Krone und die Schuld sein Mantel, doch
nicht mehr das Leid des Oedipus und die Schuld Cisars, sondern das
Leid der Maria und die Schuld des Petrus. Nimmt das Reich des leben~
digen Christus den Plats des alten Schicksals in der Mitte der Welt ein,
dann ist echtes, erfiilltes Leben nicht erst einer fernen Zukunft ver~
heiflen, «siehe, jett ist die hochwillkommene Zeit; siche, jetst ist der Tag
des Heils». (2. Kor. 6, 2.)

Worin aber besteht der Glanz dieser hochwillkommenen Zeit, wenn
doch Schuld und Leid bleiben, wenn die Erde Erde bleibt und die Zeit
Zeit? Der Glanz dieser Zeit ist der, daff Christus selber die gefangenen
Menschen, die gefangenen Geister, die gefangenen Funken ewigen
Lichtes erldst hat und dafl es den Menschen anvertraut ist, sein Werk
in die Menschenrdume und in die Geisterrdume zu tragen, die fertigen
Ideen zu befreien, selber statt zu leeren Gefiflen einer Religion, einer
Weltanschauung, eines Ismus, einer Gottesidee, zu Dienern des Leben-

291



digen zu werden. Weil der Gott in der Lebensmitte der Befreier vom
Schicksal ist, darum werden Menschenleben, die auf diese Mitte hin
zielen, sich mit keiner Sklavenhaltung mehr abfinden kénnen. Weder
mit der Sklavenhaltung derer, die ihre ganze Menschlichkeit blassen,
abstrakten Ideen opfern, noch mit der Sklavenhaltung derer, die unent-
wegt die alten Lieder singen. Sie werden heute nicht mehr etwa von der
Gréfe oder der Romantik des Kriegshandwerks reden kdnnen und wer~
den nicht mehr leichtfertig von einer Polizeiaktion im Dienste des
Redhtes sprechen kdnnen, sie werden noch viel weniger den wirtschaft-
lichen Vernichtungskampf aller gegen alle als Freiheit preisen kdnnen.
Sie werden sich vielmehr leidenschaftlich aufbiumen gegen alle Ablen~
kung von den wirklichen Aufgaben, gegen alle Herrschaft des Abstrak~
ten. Im Blick auf den lebendigen Christus und sein Reich braucht man
nicht lange nach konkreten Dingen zu suchen. Sie liegen am Wege, wie
der Mann, der von Jerusalem nach Jericho ging und unter die Riuber
fiel. So wenig wie die Tat dessen, der ihn fand, ein bequemes Almosen
war, so wenig ist der Dienst an den zerschlagen, zu Ideologien erstarr-
ten Ideen ein Almosen, sondern eine Begegnung, an der beide Begeg-
nenden in die Freiheit wachsen. In dieser Nachfolge mufl man auch
nicht krampfhaft nach neuen Ideen Ausschau halten — die vorhandenen
geniigen, sofern sie erldst werden; auch dem Christus Gottes geniigte
das alte Gesefs, sofern es in einer neuen Gerechtigkeit erfiillt wurde.

Konkrete Mensdhlichkeit rettet die Idee aus ihrer Verfalschung. Der
leidenschaftlichste Dienst an einer Idee hilft nichts ohne diese Mensch~
lichkeit. Menschlichkeit selber freilich ist keine Idee, und wenn sie eine
ist, so ist sie eben ganz etwas anderes. Sie ist vielmehr die Ausrichtung,
ist das Héren, ist die Gemeinschaft mit dem Herrn der ganzen Wirk-
lichkeit. Sie verkrampft den Menschen nicht, wie es die fertigen Ideen
~— auch die Gottesidee, auch die Menschheitsidee — tun, sie befreit ihn.
Das auf Gott hinzielende Leben wird grof}, das wuflten schon die Tra~
gddiendichter des alten Griechenlands. Das auf den in Christus offenbar~
ten Gott hinzielende Leben wird gréfler, trotz Leid und Schuld gréfer,
das ist die evangelische Botschaft, denn die Erinnyen und das dunkle
Schicksal sind nicht mehr die letste Wirklichkeit. Diese ist vielmehr die
Liebe des Gottes, der sein Reich baut. |

Die realen Méglichkeiten der Christen, dem Frieden zu dienen, sind
wohl klein, wenn man dabei an direkte Aktionen denkt. Sie sind sehr
grofl, wenn man dabei an die Rettung und Reinigung der Ideen durch
Ausrichtung, Liebe, volle lebendige Menschlichkeit denkt. Die Herr~
schaft des Abstrakten ist im geistigen Raum heute des Friedens schlimm-
ster Feind. Sie bereitet den Menschen zum Mitarbeiter des Todes. Dar~
um ist jede wirkliche Bestreitung dieser Herrschaft eine Friedenstat,
welche die dem Mensdhen geschenkte Christuserldsung auch an die ge~
fangene Geisteswelt, die verfilschte Ideenwelt weitergibt.

Bruno Balscheit.

292



	Christus und die Ideen

