
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 7-8

Artikel: Christus und die Ideen

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christus und die Ideen

Unangefochten, nicht einmal mehr mit der Gewalttätigkeit einer noch
ringenden, noch angefochtenen Macht, herrscht in unserer Zeit das
Abstrakte. Unter seiner Herrschaft wird die Welt kalt wie eine Stube
mit lauter Stahlmöbeln, wie eine Brücke aus Eisen und Beton. Die Rede
vom Menschen ist abstrakt geworden und meint nicht mehr den
wirklichen und ganzen Menschen, der denkt und arbeitet und lacht, haßt und
liebt, sondern einen papierenen Menschen an sich, ein Phantom des
Aberglaubens. Neben den Worten von Recht und Würde des abstrakten
Menschen tritt die Verkrümmung und Verzerrung des wirklichen Menschen

in den Schatten.

Die Ablenkung von innenpolitischen Aufgaben auf eine die Völker
wie die Einzelnen beanspruchende Außenpolitik als Hauptfaktor der
Geschichte fließt eben auch folgerichtig aus der gleichen Herrschaft des
Abstrakten. Mit den — einmal als begeisterndes Kampffanal aufleuchtenden,

einmal als Schreckgespenst dunkel drohenden weltpolitischen
Situationen lassen sich die Blicke der wirklichen Menschen ja so leicht
von den nächstliegenden Aufgaben ablenken.

Und der Idealismus der Kulturwelt, dieser nach einer stillschweigenden
Konvention herrschende Idealismus, der für alles und jedes eine Idee

als Motiv vorspiegeln muß, fließt ebenfalls aus der Herrschaft des
Abstrakten. Wenn als Triebkräfte des Handelns die Ideen walten, dann
fragt es sich eben sehr, in welchem Verhältnis die Ideen zum Menschen
stehen. Die fertigen Ideen, die sich so leicht dem Menschen hingeben,
sein Besife werden, lassen sich sehr leicht als Boten des Abstrakten, ja
des Todes gebrauchen. Ideen bieten sich an: Nimm uns, wir sind
gebrauchsfertig, die Idee des Kommunismus und die Idee des Liberalismus,
die Idee des Friedens und die Idee des Heroismus, die Idee der Christlichkeit

und alle Kinder von -heit und -keit. Du mußt uns nur als Gefäß
dienen, freilich als hohles, von allen anderen Inhalten geleertes Gefäß!
So vertrieb schon der weise alte Plato die Produkte seiner Ideenapotheke.
Es waren wenigstens wohlschmeckende und wohlriechende; das Gute
und das Schöne waren dabei, und auf dem höchsten Regal stand sogar
die Idee Gottes. Die heutigen Ideen sind weniger angenehm, sind blasse
Ismen, und auch Gott scheint einer von ihnen zu sein.

Es gibt nun freilich auch in der Gegenwart Ideen und Ismen, die
es einfach nicht ertragen, fertig in Flaschen verpackt zu werden. Der
Sozialismus etwa ist eine solche Idee. Er verdirbt in den Flaschen,
verträgt die Hohlheit seiner Gefäße nicht. Im Grunde braucht eben
überhaupt jede echte Idee mehr als ein hohles Gefäß, braucht — Erlösung.
Wenn sie wirklich Kinder des Geistes und nicht leere Phrasen sind, dann
leben sie in der Welt als in einer großen Fremde, gedrängt und wartend
wie die Seelen in der Vorhölle.

289



Der weise Plato sah wohl die Ideen in ihrer Fremde, zeigte aber keinen

Weg zu ihrer Erlösung. Buddha sah wohl mehr, wenn er Wege zu
zeigen versuchte, auf denen nicht nur der Mensch, sondern auch Geister
und Götter erlöst werden konnten. Immer geht ein solcher Weg über
den Menschen. Bis ins Kosmische ragt der Mensch, dem die Erlösung
von Engeln und Geistern anvertraut ist. Die Höhen, welche die Giganten

nicht erstürmten und die Turmbauer von Babel nicht erreichten,
öffnen sich dem Blick und dem Herzen, die von der Mitte des Lebens

angerührt sind. So war die Erlösung der zerstreuten Lichtfunken ein
besonderes Anliegen des jüdischen Chassidismus. «Wahre Vollendung
gibt es nur, wo die Tat selber dem Himmel zu geschieht, das ist, wo die
heiligen Funken gehoben werden», sprach der Baal-Schem. Sollte der
Weg, die Ideen aus ihrer Fertigkeit zu erlösen, nicht auch darin
bestehen, daß Menschen sich auf Gott ausrichten, die Mitte ihres Lebens

an ihn binden und so in der Liebe leben?

Die Idee des Friedens braucht diese Erlösung aus der Kleinheit, aus
der Fadheit, aus der Fertigkeit. Wird diese Idee nur von hohlen
Gefäßen umschlossen, dann können Fülle und Farbigkeit, die ihr eignen,
nie in Erscheinung treten. Findet sie Gefäße, die sie nicht nur tragen,
sondern erlösen, dann hört sie auf, etwas rein Negatives zu sein, dann
ist Friede nicht nur die Abwesenheit von Krieg, sondern ein Weg und
eine Aufgabe, die von der Menschheit noch kaum visiert, geschweige
denn in Angriff genommen sind. Nicht anders verhält es sich mit der Idee
der Solidarität, die am Ende des Zweiten Weltkrieges wie eine große
Verheißung aufleuchtete, um heute erbärmlich zu versanden.

Die Ideen werden durch Ausrichtung auf Gott gerettet. Gott freilich
muß mehr bedeuten als jene höchste Idee Piatos. Auf eine Gottesidee
kann sich niemand ausrichten. Man kann sie allenfalls mit sich herumtragen

oder — noch besser — am himmlischen Gepäckschalter zur
Aufbewahrung bis zum jüngsten Tage abgeben. Auf die Mitte der ganzen
Wirklichkeit aber kann man sich ausrichten. Das ahnten alle wirklich
Großen schon der ältesten Zeiten. Diese Ausrichtung freilich geht über
Kampf und Leid und Schuld. Orestes, der seinen Vater rächt und seine
Mutter tötet, ist auf eine solche Mitte hin ausgerichtet; diese Mitte heißt
Schicksal. Dieses sendet ihm die Rachegöttinnen auf den Hals. Menschen,
die dem großen Dunkel in der Mitte des Lebens begegnen wie die Helden

der griechischen Tragödie, werden wohl immer untergehen, aber
auch groß untergehen, wie Prometheus, wie Oedipus.

Sollten nur die Könige und Heroen der Dramen eine Begegnung mit
der Mitte des Lebens kennen, sollte nur ihre echte Leidenschaft im tiefsten

Grunde eine Leidenschaft nach Gott hin sein? Oder hat vielleicht
die Dichtung darum Könige und Heroen gewählt, weil jede echte
Ausrichtung auf die Mitte des Lebens den Menschen ins Königliche, ins
Heroische erhebt?

290



Wir Christen reden wohl auch von Ausrichtung auf Gott hin. Sie

geschieht im Gottesdienst und auf den Höhepunkten einsamen Lebens.
Aber ist diese Ausrichtung nicht zu oft nur Ausrichtung auf einen Gott
neben dem Leben? Ist sie nicht oft genug sehr viel weniger tief und sehr
viel weniger groß, sehr viel weniger gespannt als das, was die Alten
Begegnung mit dem Schicksal nannten?

Zuweilen hört man die Frage, was die christlichen Kirchen zur
Erhaltung des Friedens tun könnten. Stellt man diese Frage nur von außen
her, denkt man bei diesen christlichen Kirchen an deren sichtbare
Exponenten, an den Papst und an den Weltkirchenrat, so ist wohl wenig zu
erwarten. Das kann gar nicht anders sein, weil echte Persönlichkeit nur
in ganz seltenen Fällen auf die sichtbaren Gipfel gelangt, weil das

Besteigen solcher Gipfel, auch, ja vor allem der hierarchischen Gipfel mehr
abgeschliffene Routine denn Persönlichkeit verlangt. Darum ist es wohl
kein Zufall, daß heute vom heidnischen Indien her mehr positive Beiträge
zur Erhaltung des Friedens kommen als von den offiziellen Exponenten
der christlichen Kirchen.

Anders steht es freilich, wenn man an die wirkliche christliche
Gemeinde denkt, eine Gemeinde, die mehr wäre als ein frommer
Gemütspflegeverein. Daß direkte politische Aktionen den Christen geboten sein
könnten, wird sich heute als Massenerkenntnis noch lange nicht durch»

sefeen. Allgemein anerkannt aber ist, daß christliche Gemeinde Gemeinschaft

mit Christus sei, ob dieser Christus nun im Geist, im Wort oder
im Ritus gegenwärtig sei. Allgemein anerkannt ist somit die Ausrichtung
der konkreten Menschen in der Gemeinschaft auf ihre Weltenmitte, die
mehr ist als das Schicksal. Der auferstandene Christus ist der Sieger
über das Schicksal. Wenn schon die echte Begegnung mit dem Schicksal
den Menschen zum König macht, wieviel mehr dann die Begegnung mit
dem Besieger des Schicksals. Dieses Königtum sieht nun freilich anders

aus. Wohl bleibt das Leid seine Krone und die Schuld sein Mantel, doch
nicht mehr das Leid des Oedipus und die Schuld Cäsars, sondern das
Leid der Maria und die Schuld des Petrus. Nimmt das Reich des lebendigen

Christus den Plafe des alten Schicksals in der Mitte der Welt ein,
dann ist echtes, erfülltes Leben nicht erst einer fernen Zukunft
verheißen, «siehe, jefet ist die hochwillkommene Zeit; siehe, jefet ist der Tag
des Heils». (2. Kor. 6, 2.)

Worin aber besteht der Glanz dieser hochwillkommenen Zeit, wenn
doch Schuld und Leid bleiben, wenn die Erde Erde bleibt und die Zeit
Zeit? Der Glanz dieser Zeit ist der, daß Christus selber die gefangenen
Menschen, die gefangenen Geister, die gefangenen Funken ewigen
Lichtes erlöst hat und daß es den Menschen anvertraut ist, sein Werk
in die Menschenräume und in die Geisterräume zu tragen, die fertigen
Ideen zu befreien, selber statt zu leeren Gefäßen einer Religion, einer
Weltanschauung, eines Ismus, einer Gottesidee, zu Dienern des Leben-

291



digen zu werden. Weil der Gott in der Lebensmitte der Befreier vom
Schicksal ist, darum werden Menschenleben, die auf diese Mitte hin
zielen, sich mit keiner Sklavenhaltung mehr abfinden können. Weder
mit der Sklavenhaltung derer, die ihre ganze Menschlichkeit blassen,
abstrakten Ideen opfern, noch mit der Sklavenhaltung derer, die unentwegt

die alten Lieder singen. Sie werden heute nicht mehr etwa von der
Größe oder der Romantik des Kriegshandwerks reden können und werden

nicht mehr leichtfertig von einer Polizeiaktion im Dienste des
Rechtes sprechen können, sie werden noch viel weniger den wirtschaftlichen

Vernichtungskampf aller gegen alle als Freiheit preisen können.
Sie werden sich vielmehr leidenschaftlich aufbäumen gegen alle Ablenkung

von den wirklichen Aufgaben, gegen alle Herrschaft des Abstrakten.

Im Blick auf den lebendigen Christus und sein Reich braucht man
nicht lange nach konkreten Dingen zu suchen. Sie liegen am Wege, wie
der Mann, der von Jerusalem nach Jericho ging und unter die Räuber
fiel. So wenig wie die Tat dessen, der ihn fand, ein bequemes Almosen
war, so wenig ist der Dienst an den zerschlagen, zu Ideologien erstarrten

Ideen ein Almosen, sondern eine Begegnung, an der beide
Begegnenden in die Freiheit wachsen. In dieser Nachfolge muß man auch
nicht krampfhaft nach neuen Ideen Ausschau halten — die vorhandenen
genügen, sofern sie erlöst werden; auch dem Christus Gottes genügte
das alte Gesefe, sofern es in einer neuen Gerechtigkeit erfüllt wurde.

Konkrete Menschlichkeit rettet die Idee aus ihrer Verfälschung. Der
leidenschaftlichste Dienst an einer Idee hilft nichts ohne diese Menschlichkeit.

Menschlichkeit selber freilich ist keine Idee, und wenn sie eine
ist, so ist sie eben ganz etwas anderes. Sie ist vielmehr die Ausrichtung,
ist das Hören, ist die Gemeinschaft mit dem Herrn der ganzen
Wirklichkeit. Sie verkrampft den Menschen nicht, wie es die fertigen Ideen
— auch die Gottesidee, auch die Menschheitsidee — tun, sie befreit ihn.
Das auf Gott hinzielende Leben wird groß, das wußten schon die
Tragödiendichter des alten Griechenlands. Das auf den in Christus offenbarten

Gott hinzielende Leben wird größer, trotz Leid und Schuld größer,
das ist die evangelische Botschaft, denn die Erinnyen und das dunkle
Schicksal sind nicht mehr die lefete Wirklichkeit. Diese ist vielmehr die
Liebe des Gottes, der sein Reich baut.

Die realen Möglichkeiten der Christen, dem Frieden zu dienen, sind
wohl klein, wenn man dabei an direkte Aktionen denkt. Sie sind sehr
groß, wenn man dabei an die Rettung und Reinigung der Ideen durch
Ausrichtung, Liebe, volle lebendige Menschlichkeit denkt. Die Herrschaft

des Abstrakten ist im geistigen Raum heute des Friedens schlimmster

Feind. Sie bereitet den Menschen zum Mitarbeiter des Todes. Darum

ist jede wirkliche Bestreitung dieser Herrschaft eine Friedenstat,
welche die dem Menschen geschenkte Christuserlösung auch an die
gefangene Geisteswelt, die verfälschte Ideenwelt weitergibt.

Bruno Balskeit.

292


	Christus und die Ideen

