
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 6

Artikel: Entstehung und Wandlung der marxistischen Weltanschauung
(Schluss)

Autor: F.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ten, wie Harnack und andere dies tun, ist eine fatale Verkennung des
Wesens des Christentums.

Von dieser hier vorgetragenen Auffassung des Christentums her
ergeben sich folgende Konsequenzen:

Unhaltbar ist die moderne Synthese von Nationalismus, Militarismus
und Christentum, also unser neuzeitlich bürgerliches Christentum.

Unhaltbar ist die ausschließlich auf Römer 13 fußende lutherische
Staatsethik der vollkommenen Einordnung unter die Obrigkeit.

Christlich legitim von der Hauptlinie des Urchristentums her ist die
täuferische, auch die katholisch-klösterliche, auch die radikal tolstoj-
anische Distanzierung von der Welt. Diese Haltung hat nicht das
genuine Urchristentum, sondern die innergeschichtlichen Möglichkeiten
gegen sich.

Biblisch legitimiert ist darum auch der Ausweg, der im NT selbst
gesucht wird angesichts der verblassenden Parusie-Erwartung von einer
Synthese, von einem Brückenschlag zwischen den beiden Reichen in der
Weise, daß sich auch ein gläubiger Christ einordnet und sogar dienstlich
zur Verfügung stellt für die staatliche Ordnung und das staatliche Macht-
gefüge, sofern dies dem Recht, dem Frieden, der menschlichen Ordnung
dient. Aber diese Einstellung ist nur berechtigt als Außenlinie, neben der
in der Mitte das Wissen und die Anerkennung der Eigenart und Andersart

der christlichen Haltung vorhanden ist. Christian Eggenberger t
Es freut uns, diesen kurz vor dem plöfelichen, vielverheißungsvolle wissenschaftliche
und praktische Arbeit jäh abbrechenden Tode des Verfassers geschriebenen Vortrag

unsern Leser vermitteln zu dürfen.
Die Grundlagen der hier vorgetragenen Auffassung, die für eine Prüfung

derselben nötig sind, sind in der demnächst im Zwingli-Verlag, Zürich, erscheinenden
Dissertation «Die Quellen der politischen Ethik des 1. Clemensbriefes» niedergelegt.

Entstehung und Wandlung
der marxistischen Weltanschauung

(Schluß)

Daß Hegels Nichtaufhebung des Rechtszustandes seiner Geistlehre
widerspricht, beweist die Verheerung, die diese Tatsache in seiner
Geistesmetaphysik anrichtet. Um die innere Unwirklichkeit der Moralität zu
stüfeen, zieht er die innere Wirkung der Religion heran. Aber die
Stützung mißlingt. Die Religion wird vielmehr in die Unwirklichkeit der
Moralität hineingezogen. Dadurch, daß die gute, aber nicht handelnde
Gemeinschaft der «schönen Seelen» dem bösen, aber handelnden Individuum

«verzeiht», «ist der erscheinende Gott mitten unter ihnen». Hier
schiebt Hegel der rechtmäßigen «Versöhnung» im absoluten Wissen

254



einen Wechselbalg der «Verzeihung» unter und zerstört dadurch seine
Geistlehre selbst. Die Versöhnung geht vor sich zwischen den beiden
Grundfaktoren der Wirklichkeit, zwischen Individuum und Universum,
Philosophie und Religion, Staat und Kirche, bürgerlicher Gesellschaft
und «Gemeinde» (Hegels Ausdruck für die «unsichtbare Kirche»). Sie
tritt ein, wenn das wirkliche Tun der Menschen und der Natur vollendet
und das Weltselbst aus der «Entäußerung» und dem «Insichgehen» zu
sich «zurückgekehrt» ist. Die Verzeihung sprechen sich die Menschen
gegenseitig aus, ohne das Recht und die Macht dazu zu haben. Durch
diesen Akt wirft Hegel die Konstitution der Wirklichkeit, die beiden
Seiten des Geistes durcheinander, er «tilgt die Zeit», bevor die «Zufälligkeit»

überwunden ist. Dadurch kommt die Zufälligkeit an beide, und
die Entfremdung kann nicht aufgehoben werden. Von der offenbaren
Religion, also der höchsten Religion gibt Hegel zu, daß sie den Charakter

der Vorstellung oder Entfremdung an sich trage. Dafür habe sie
«absoluten Inhalt». Das ist ein schlechter Trost, denn das Absolute steckt
als Inhalt in jedem Stück Wirklichkeit. Dann legt Hegel das absolute
Wissen in das philosophierende Subjekt, welches die «Idee» innehat.
Das ist noch schlimmer, denn das Individuum ist erst recht in seiner
Gesamtexistenz abgesondert und partikular und kann sich nicht an
seinem eigenen Schopf aus dem Sumpf der Wirklichkeit ziehen. Um
die Kluft zwischen dem unversöhnten Einzelnen und dem ebenso
unversöhnten All auszufüllen, werden neuplatonisierend-mythische Gebilde
eingeschoben: die «Volksgeister», der «Erdgeist», der «Weltgeist». Diese
Geister tragen ihren Namen zu unrecht, denn sie sind nicht Geist, nicht
bewußtes Selbst, sondern sie bilden sich pflanzenhaft unbewußt; sie sind
das, was wir heute «Kollektive» nennen. Beim Einswerden mit ihnen
muß das Individuum sein bewußtes Selbst drangeben, also die
«abstrakte Negation», nicht die «Negation des Bewußtseins» mit sich
vollziehen. Die von Kant und Fichte erhobene Forderung des Ewigen
Friedens, die der Preisgabe des Individuums an das Kollektiv ein Ende sefeen
soll, hat Hegel nicht ernst genommen. Er verkennt, daß seine «Welt-
geist»mythologie und seine «Staatsvergottung», die Verherrlichung des

«substantiellen» Gemeinwesens, die Entwertung der Persönlichkeit und
die Rückgängigmachung der Freiheit in sich schließt.

Damit ist das Verhältnis Hegels und Marxens zum Geist umgekehrt.
Der «Materialist» Marx wird in seiner Bekämpfung dieses ungeistigen
Hegelschen Idealismus der Anwalt des bewußten Selbst. Mit Recht hat
Theodor Steinbüchel Marxens Hegel-Kritik neben die Hegel-Kritik
Kierkegaards gestellt. «Hegel hat keine Ethik», sagt Kierkegaard. Hegel
hat keinen Raum für ein in die Zukunft gerichtetes verantwortliches
Handeln des einzelnen. Ganz dasselbe meint Marx, wenn er über den
Hegelianismus Proudhons spottet: «Es hat eine Geschichte gegeben, aber
es gibt keine mehr. Das jüdisch-biblische Erbe, das dem Rabbinerenkel im
Blute steckt, lehnt sich auf gegen das versteckte Heidentum, das in

255



Hegels Kollektivismus enthalten ist. Trofe seinem Atheismus hat Marx
tieferes Verständnis für das Christentum gehabt, als der mythologisierende

Hegel. Als 51jähriger Arbeiterführer sagt Marx, daß er die
Arbeiter gelehrt habe, «den gesellschaftlichen Fluch zu brechen», der
«Armut und Verwahrlosung auf seiten der Arbeiter, Reichtum und
Kultur auf seiten der Nichtarbeiter» erzeugt hat. Das ist eine viel
eindeutigere Zurückführung der Entfremdung und ihrer Aufhebung auf den
biblischen Sündenfall, als sie bei Hegel vorliegt. Der junge Marx
vergleicht in seiner «Kritik der Hegelschen Staatsphilosophie» die Demokratie,

die Vorform der späteren sozialistischen Gesellschaft, mit dem
Neuen Testament, das die «Erfüllung» des alten sein will. «Die Demokratie

verhält sich zu allen übrigen Staatsformen als zu ihrem alten
Testament.» Er überträgt dies Verhältnis auf die gesamte
Religionsgeschichte: «Die Demokratie verhält sich in gewisser Hinsicht zu allen
übrigen Staatsformen, wie sich das Christentum zu allen übrigen
Religionen verhält.» Das wird sofort ins Atheistische gewendet und die
Religion als «Illusion» bezeichnet, allein zugrunde liegt doch die
Anerkennung des Neuen Testaments, und in lefeter Konsequenz eine Paral-
lelisierung des Sozialismus mit der Bergpredigt. Wie ein «Evangelium»
haben die Arbeiter der damaligen Zeit den Sozialismus ja auch

aufgenommen. Viel christlicher als Hegels «Verzeihung», die sich die
«schönen Seelen» gegenseitig als Gemeinschaft und einzelne aussprechen,

ist auch die Erlöserfunktion, die Marx dem Proletariat zuschreibt.
1948 ging eine Notiz durch die Presse, ein «französischer Philosoph»
habe aus den Schriften von Karl Marx eine «atemraubende» Stelle
ausgegraben: «So wie der gekreuzigte Gottmensch für die Christen der
Erlöser der Menschen ist, das heißt der Versöhner von Gottheit und
Menschheit, zwischen denen er gleichsam zerrissen ist, so kann allein das
wahrhaft von der modernen Welt ans Kreuz geschlagene Proletariat die
gegenwärtig bestehenden Widersprüche lösen, weil es von ihnen hin
und her gerissen wird, weil es am meisten unter ihnen zu leiden hat.»
Trofe der wahrscheinlich vorliegenden Uberschäfeung des Proletariats
wird hier die echte «Versöhnung» gesehen, die sich im
Kollektivgeschehen des 19. Jahrhunderts vollzog. Man darf sich wohl bei diesen
Säfeen daran erinnern, daß Marx getauft war und zu seiner Jugendzeit
die seit der Aufklärung nicht abgerissenen Bemühungen um eine
Begegnung zwischen Judentum und Christentum noch intensiv fortgesefet
wurden. Nicht nur als Sozialist, sondern auch als Jude wird Marx
aufmerksam auf das Christentum, namentlich das protestantische, geblickt
haben. Es ist schwer, die Anerkennung zu überhören, die in der Polemik
gegen Luther enthalten ist: «Luther hat die Knechtschaft aus Devotion
besiegt, weil er die Knechtschaft aus Überzeugung an ihre Stelle gesefet
hat... Er hat die Pfaffen in Laien verwandelt, weil er die Laien in
Pfaffen verwandelt hat... Er hat den Leib von der Kette emanzipiert,
weil er das Herz in Ketten gelegt.» Aus dem Zwiespalt zwischen jüdi-

256



scher, christlicher und liberaler Tradition hat sich Marx weltanschaulich
nicht herauszuarbeiten vermocht. Der jüdischen, namentlich prophetischen

Tradition hätte es entsprochen, wenn Marx die Distanz zwischen
Gott und Mensch gegenüber der Hegelschen «Mystik» vertieft und die
Selbständigkeit beider bis zur echten Versöhnung zur Grundlage der
Geschichte gemacht hätte. Damit wäre die Hegeische. Geistlehre in ihrer
ursprünglich angelegten Gestalt wiederhergestellt gewesen. Das ging
über Marxens Kraft, so gut wie die Aufhebung des Privateigentums über
Hegels Kraft ging. In Abhängigkeit vom liberalen Geist der Zeit
verstärkt er vielmehr die von Hegel bereits angebahnte Einbeziehung des
göttlichen Selbstbewußtseins in das einzelmenschliche Selbstbewußtsein
zum Atheismus, der die Religion, später auch die Philosophie, zu einer
illusionären, später ideologischen Schöpfung des Naturwesens Mensch
erklärt. Der Subjektivismus beeinflußt seine Freiheitsauffassung, seine
Lehre von der Revolution. Die Revolution bricht den Zusammenhang
mit der Außenwelt ab; sie ist zwar eine soziale, aber doch keine
objektiv-kosmische Tatsache. Die Revolution ist der Natur gegenüber das

explosionsartige Umschlagen der Abhängigkeit, der «Naturwüchsigkeit»
in Naturbeherrschung, der «Sprung» von der Notwendigkeit zur Freiheit,

kein Auftrag, den die Natur selber dem Menschen erteilt. Nur dem
sozialen Inhalt nach ist der Marxismus die lebensspendende Erfüllung
der christlich-humanistischen Tradition. Seiner weltanschaulichen
Begründung nach, in seiner Auffassung von der Stellung des Menschen im
All ist der Marxismus die todbringende Abkehr des Menschen von dieser
Tradition, weil er den Menschen nicht fragen läßt, sondern ihn stumm
vom All abschließt. Tilgt Hegel die Zeit, das äußere Dasein der Freiheit,
so verschüttet Marx das Selbstbewußtsein, die innere Quelle dieser Freiheit.

Die vom Geist geforderte Vereinigung von innerer und äußerer
Freiheit hat Marx so wenig vollzogen wie Hegel.

Marx selbst hat den Mangel einer kosmisch-universalen Verwurzelung

seiner Revolution — obwohl doch selbst der Name Revolution vom
Umlauf der Gestirne genommen ist — nicht als Bedrohung seiner
Freiheitsauffassung empfunden. Er ist darin von großartiger Unbefangenheit.

Er schiebt gelegentlich Tatsache und Problem des Selbstbewußtseins
der Naturwissenschaft zu, ohne zu bedenken, daß für ihn die «Industrie»,

die Bearbeitung der Natur die «wirkliche» Naturwissenschaft ist.
In seiner berühmten Kennzeichnung des historischen Materialismus:
«Nicht das Bewußtsein bestimmt das Sein, sondern das gesellschaftliche
Sein bestimmt das Bewußtsein», vergißt er, daß nach seiner Annahme
das Bewußtsein bereits von vornherein im gesellschaftlichen Sein
enthalten ist, da die Natur den Menschen beim Eintritt in den gesellschaftlichen

Zustand mit Bewußtsein ausgestattet hat. Am unbefangendsten
sefete der eigentliche Materialismus das Bewußtsein voraus: es soll darin
bestehen, daß die «unabhängigen Gegenstände» sich in ihm «spiegeln».
Das Bewußtsein ist einfach da, «aus der Pistole geschossen», würde

257



Hegel sagen. Es ist in den Menschen gefahren wie der Teufel in die?

Säue am Gaderenischen See nach der Erzählung des Evangelisten. Dies
Verhalten Marxens ist nur verständlich unter der Annahme, daß Marx
noch unbewußt an die Hegelsche Lehre vom Bewußtsein und vom
Gegenstand gebunden ist, daß er keine neue Erklärung gibt, weil er sich

mit der bloßen Verneinung der Hegelschen Erklärung begnügt. Stimmt
diese Annahme, dann wäre der Beweis zu Ende geführt, daß Marxens
Materialismus sich zu Hegels Idealismus verhält wie ein siamesischer
Zwilling zu seinem Geschwister, ohne das er nicht leben kann. Auf jeden
Fall bedeutet der Materialismus für Marx ein Versinken ins Unbewußte,
wie es der Kollektivismus für Hegel bedeutete.

Ausgelöst wird dies Versinken durch die zeitweilige Übernahme des

Gattungsbegriffs von Feuerbach. Man muß dabei die logische und die
biologische Bedeutung des Wortes «Gattung» betrachten, die Feuerbach
durcheinanderbrachte. Für Hegel ist noch im Sinne der Tradition Gattung

das logische, sich in seine «Arten» besondernde «Allgemeine».
Hegel nennt Gattung das «organische Ganze» des Seienden, auch sein
«Gesefe», das freilich nicht wirklich ist, weil die «Zufälligkeit» es
durchkreuzt. Feuerbach nimmt das Wort im biologisch-naturwissenschaftlichen
Sinne als Gattung Mensch oder Menschheit, dabei fortwährend auf den
traditionellen logischen Gattungsbegriff anspielend und auf dieser
Doppelbedeutung den «Beweis» seiner Theorie von der Identität von Theologie

und Anthropologie aufbauend, die er im «Wesen des Christentums»
vertritt. Die logische Gattung ist das All, die biologische Gattung Mensch
ist nur ein Teil davon. Sie könnte immerhin der zentrale Teil des Alls
sein, wenn sie Bewußtsein hätte. Aber das hat die Gattung Mensch nach
Auffassung der Naturwissenschaft, der Feuerbach folgt, gerade nicht,
noch viel weniger, als es die «Geister» Hegels haben. Der für Marx
bezeichnende Begriff der «Produktion» zeigt, daß der historische
Materialismus die Beeinflussung durch Feuerbach nie ganz abgeschüttelt hat.
Der Mensch «produziert» den Menschen, das heißt er erzeugt und gebiert
seinesgleichen und erarbeitet die Lebensmittel für sich und seinesgleichen.

Daraus folgert der junge Marx, daß der Mensch sich «selbst»
produziert. Er unterschiebt damit das pflanzenhaft lebende Gattungswesen
Mensch dem selbstbewußten Menschen der Gesellschaft. Nach demselben
Rezept können dann Marxisten der Gegenwart, zum Beispiel Lukacz,
von «Klassenbewußtsein» im subjektiven Sinne reden, das heißt von
einem Bewußtsein, das das Kollektiv Klasse von sich selbst hat. Damit
reichen sich der idealistische und der materialistische Kollektivismus die
Hände.

In ihrer geschichtlichen Auswirkung scheint die Marxistische
Weltanschauung eine Art Kreislauf anzustreben. Die erste Phase ist der
Atheismus des jungen Marx, der in der Propaganda sehr lange
festgehalten wurde. Dieser aktive Atheismus geht über in die zweite Phase
einer Toleranz, die in der Öffentlichkeit sich zurückhaltend auf die Frei-

258



héit der persönlichen Entscheidung beruft, sachlich aber durchaus negativ
gegen die Tradition gerichtet ist. Im Westen seit der Jahrhundertwende,
in Rußland erst nach dem «vaterländischen Kriege», schlägt diese negative

Toleranz immer stärker in ein positives, ergänzungsbereites
Verhältnis zur Tradition um.

Der aktive Atheismus wurde von Marx selbst nur bis zum Antritt
seines Exils vertreten. Bebel hat ihm die einprägsame Formulierung
gegeben: «Christentum und Sozialismus verhalten sich zueinander wie
Feuer und Wasser». Auch Lenin nahm das Wort des jungen Marx
wieder auf: «Religion ist Opium für das Volk.» Der atheistische Marx
sah in der Religion «die phantastische Verwirklichung des menschlichen
Wesens», die der Verwirklichung des Menschen als des «realen höchsten
Wesens» Plafe machen müsse. Dieser «Atheismus» ist selbst eine
Religion. Er nimmt persönlich Stellung zum persönlichen Gott und nimmt
für diese Stellung reale Wirksamkeit in Anspruch. Er hat mit der
religiösen und philosophischen Gotteslehre den Gegenstand gemeinsam und
steht noch mit einem Fuße auf dem Boden der Tradition. In seiner
ethischen Haltung gleicht dieser Atheismus dem Trofe des neinsagenden
Sohnes im Evangelium, der dann doch im Gegensafe zu dem jasagenden
Bruder den Willen des Vaters tut. So wie anzunehmen ist, daß Marx
ein Deutscher geblieben wäre, wenn ihn die preußische Reaktion nicht
ins Exil gestoßen hätte, so darf auch vermutet werden, daß erst das
selbstgerechte Gebaren eines verflachten Christentums den größeren
Teil dieser atheistischen Stürmer und Dränger zu endgültigen Gegnern
der Tradition gemacht hat.

Der reife Marx betrachtet seinen Jugendatheismus genau so als
«Reflex der Wirklichkeit» wie die Religion selbst. In einer verkehrten
Welt entstehen verkehrte Bilder dieser Welt; ihre Berichtigung erfolgt
wesentlich nicht durch Widerlegung, sondern durch Veränderung der
Zustände, die sie hervorgerufen haben. Erst dieser in der Polemik
gemäßigte Standpunkt vollzieht den entscheidenden Schritt aus der
Tradition heraus. Dieser zum Materialismus verhärtete Atheismus
sammelte unter der Fahne der Toleranz («Religion ist Privatsache») die den
Kirchen entfremdeten Massen in der Hoffnung, die endgültige Abrechnung

mit dem Christentum dann vorzunehmen, wenn der Sozialismus
durch revolutionäre Gewalt oder durch den Stimmzettel die Macht in
der Gesellschaft bekommen habe. Marx und Engels selbst hielten zwar
an der Freiheit der Wissenschaft und des Geisteslebens entschieden fest,
aber sie selbst trauten den sozialistischen Parteiführern die Verletzung
dieser Freiheit überall da zu, wo sie die Macht hatten.

Von dieser negativen Toleranz ist der Sozialismus weithin
freigekommen durch die Erfahrung des modernen Massenmenschentums,
das nicht, wie der Sozialismus ursprünglich gehofft hatte, seine Stüfee

gegen die mit dem Kapitalismus verbündete Tradition wurde, sondern
das beide, den Sozialismus und die Tradition gemeinsam in die sumpfige

259



Tiefe seiner Erschlaffung und Gleichgültigkeit zu ziehen droht. Die
heutigen Arbeiter sind im großen und ganzen außerstande, die ihnen
von Marx gewiesene revolutionäre Aufgabe zu erfüllen, so wenig, wie
sich das breite bürgerliche Publikum als tragfähig für die Fortsefeung der
Tradition erweist. In Rußland sieht es anders aus, aber vielleicht ist der
revolutionäre Schwung der Arbeiter nur Schein, der durch die größere
geschichtliche Jugendlichkeit des russischen Volkes hervorgerufen ist.
Dies Versagen der Massen erzeugt eine Solidarität und Vereinigungsbereitschaft

der verantwortungsbewußten Minderheiten in allen Lagern.
Für eine Minderheit im Marxismus ist der Weg zur Begegnung mit der
Tradition freier, als er es je gewesen ist. Diese Minderheit ist damit auf
den Standpunkt des ganz jungen Marx zurückgekehrt, der, wie wir wissen,

noch an den «Geist» glaubte. F. R.

Der Peronismus in Argentinien
Über dieses Regierungssystem erscheinen in der Presse die

widersprechendsten Nachrichten, so daß es selbst für den in Argentinien
ansässigen Ausländer schwer ist, ein klares Bild zu gewinnen, sofern er
überhaupt ein Interesse an einer objektiven Prüfung hat. Man wird auch

zu keiner der Wirklichkeit entsprechenden Erkenntnis kommen, wenn
man nicht gewillt ist, das argentinische Problem im Zusammenhang mit
der Geschichte des südamerikanischen Kontinents zu sehen.

Die politische Entwicklung Argentiniens unterscheidet sich im großen
und ganzen nicht von derjenigen der übrigen Länder Südamerikas: koloniale

Epoche, Emanzipation vom Mutterlande, Revolutionen und Kriege,
politische Korruption, Eindringen ausländischen Kapitals, dessen Aus-
beutungs- und Ünterdrückungsmethoden kaum von denen der Kolonialzeit

abwichen. Die Tatsache, daß das fremde Kapital in Verbindung mit
der Einwanderung ausländischer Techniker und Wissenschafter die
Grundlage gebildet hat für den wirtschaftlichen und zivilisatorischen
Aufstieg der südamerikanischen Länder, kann vom Kapital nicht als sein
Verdienst gebucht werden, da seine Beweggründe rein egoistisch-merkantiler

Natur waren.
Während der letzten Jahrzehnte machte sich überall in Südamerika

ein nationales Erwachen bemerkbar und mit ihm das Verlangen nach

Befreiung aus der Knechtschaft des ausländischen Kapitals. Doch hat
lefeteres mit Hilfe der herrschenden Oligarchie und den ihnen ergebenen
korrupten Berufspolitikern es immer wieder verstanden, jedes soziale
Aufbegehren im. Keime zu ersticken oder es geschickt abzubiegen und
das Volk mit politischen Glasperlen abzufinden.

Wenn von linksstehenden Parteien gewählte Präsidenten ihre eigenen

Wähler verraten und deren meist recht bescheidene Ansprüche im

260


	Entstehung und Wandlung der marxistischen Weltanschauung (Schluss)

