Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 6

Artikel: Neue Gesichtspunkte zur Neutestamentlichen Einstellung gegentuber
dem Staate

Autor: Eggenberger, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139379

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neue Gesichtspunkte zur Neutestamentlichen
| Einstellung gegeniiber dem Staate

Als wir vor etlichen Monaten beisammen waren, um in einer Trauer~
feier unseres lieben Freundes Karl von Greyerz zu gedenken, wurde von
Adolf Maurer ein Zug berichtet, der die Aufgeschlossenheit des lieben
Verstorbenen fiir die historische Theologie bezeugen wollte: Er, Karl von
Greyerz, habe an dem Tage, da man vom Hinschied Harnacks Kunde
erhielt, gesagt, was er doch darum gibe, wenn er jetst nach Berlin reisen
kénnte, um an der Bahre des groflen Gelehrten dessen wissenschaft-
lihem Genius zu huldigen. — Es ist nun eine merkwiirdige Fortseung
jenes Anlasses, wenn unsere Ausfiihrungen von heute abend die Auf-
fassung Harnacks von der urdhristlichen Einstellung zum Staate zu korri~
gieren suchen und die Behauptung vorausgeschickt wird: Was Harnadk
verfochten hat, und mit ihm so und so viele andere, ist falsch! Freilich soll
dies nicht als eine Verkennung und Herabsetsung der umfinglichen und
weithin als vortrefflich anerkannten wissenschaftlichen Leistung Harnadks
gelten. Aber Harnacks Forschungsgebiet war das ganze Urchristentum
 mit der unermefilichen Weite und Fiille der diesem Forschungsgebiete
eigenen Problematik, und es liegt in der Eigenart ganz spezialisierter
Forschung, dafl der auf einen Punkt mit aller Intensitit gerichteten Lupe
Dinge sich zeigen, die dem weiten Uberblick verborgen blicben. In die~
sem Sinne wagen wir nun von einem Ausschnitt urchristlicher Literatur
zu sagen: Hier ist mehr als Harnadk, hier haben wir griindlicher, exak~
ter, fleifiger gearbeitet und richtiger gesehen als Harnack und andere
in seinen Fuflstapfen. Wobei dieses «Hier» immerhin das an sich auch
weite und bedeutende Spezialgebiet der urchristlichen Stellung gegen-~
{iber dem Staat betrifft. '

Harnadks Auffassung ist die: Das Christentum habe, abgesehen von
einigen Kreisen apokalyptischer Schwirmer, urspriinglich ein gutes, so~
zusagen spannungsloses, auf Synthese angelegtes Verhiltnis zum rémi~
schen Imperium gehabt, und erst mit dem zweiten Jahrhundert beginne
die Zeit der notorischen Konflikte. Es ist dies eine Auffassung, die das
lukanische Doppelwerk als reprisentativ fiir die urchristliche friiheste
Haltung, und insbesondere Rémer 13 als reprisentativ fiir die Haltung
des Apostels Paulus hilt. In dieser Deutung spiegelt sich im Grunde Har-~
nacks eigene, persdnliche Haltung zum Staate wieder. Wir diirfen Har~
nack als einen sehr weltweiten, universalistischen, kultivierten, friedens~
freundlichen und zugleich der Krone sehr ergebenen, darum auch sehr
staatsbejahenden und armeefreudigen Preuflen bezeichnen: er sicht mit
klarem Blick den abgrundtiefen Gegensats zwischen dem Christentum
der radikalen Liebesethik einerseits und dem rémischen Machtstaat an~
derseits, aber die Hochschisung der kulturellen Leistung des Staates als
Redhtsstaat Jafit ihn zur Auffassung kommen, das genuine Christentum

245



habe ungefihr so leicht und harmonisch zum Imperium sich gefunden
wie er selbst zum Hofe Wilhelms II. — Wobei es fiir uns wichtig ist, dafl
eben diese Auffassung Harnacks eigentlich als richtige historische Inter~
pretation des Urchristentums auch aufgenommen wurde von unsern reli~
gids~sozialen Fithrern; Professor Heering in «Der Stindenfall des Chri~
stentumss fufit véllig auf Harnack, auch Leonhard Ragaz suchte m. W.
diese offizielle Sicht nicht zu entkriften, und wie von Greyerz dachte,
lﬁaben wir eingangs gehdrt. Auch Rud. Lichtenhahn stand in Harnacks
ann,

Demgegeniiber stellen wir die gegensigliche These auf: Das Ur-
christentum stand von Anfang an unter starkem staatlichem Druck, die
Spannung zum Staat war von Anfang an da, besonders sefste die staat-
liche Unterdriickung des Christentums schon mit der paulinischen Mis~
sion ein. Aber am Anfang des zweiten Jahrhunderts (und das ist das
Neue der hier vorliegenden Arbeit) begann sich in Rom eine Schule zu
bilden, die die Anniherung und AussShnung mit dem Imperium mit
allen Kriften betrieb, und die es unternommen hat, die Spuren der frii-
heren Spannung zu unterdriicken, eine Tendenz, die im lukanischen Dop~
pelwerk und in R8mer 13, 1 ff., thren Niederschlag gefunden hat.

Wir beginnen mit einem scheinbar auflerhalb der NTlichen Forschung
liegenden Gegenstand, mit einem kurzen Blick auf Leben und Lehre des
Dio von Prusa, zubenannt Chrysostomus. Diesen Literaten kennen
manche eifrige NTler gar nicht, Harnack, Knopf u. a. kennen ihn nach-~
weisbar nur aus den allgemeinen Lexica. Und doch verdiente es der
Mann, dafl die Kirchengeschichtler und NTler ihn kennten! Aus der siid~
kleinasiatischen Stadt Prusa, nicht weit von Tarsus, dem Geburtsort des
Paulus, stammend, geboren aus sehr vermdglichem, angesehenem Hause,
dem das rémische Biirgerrecht eigen war, geboren um 50 n. Chr., dank
seiner finanziellen Situation und geistigen Begabung der griindlichen Bil-
dung zum Rhetor teilhaftig, wendet er sich der Philosophie zu, wird unter
Kaiser Vespasian mit andern Philosophen Anno 82 verbannt, durchwan~
dert als philosophierender Nomade wihrend 15 Jahren die Gegenden
am Schwarzen Meer, wird nach dem Tode des Tyrannen Domitian be~
gnadet; seine viterlichen Giiter in Prusa fand er nach seiner Riidkkehr
verwahrlost, aber wihrend er diese Latifundien reorganisieren will und
zur Anbahnung bester Bezichungen nach Rom reist, gewinnt er die per~
sénliche Gunst des Kaisers Trajan, wird dessen Hofmann, Hofredner,
Hofliterat, zieht als eine Art Propagandaminister des Regimes Trajan im
Osten des Reiches herum und hilt hier Reden, die auf der Linie der
neuen Hofideologie sich bewegen, es bleibt ihm der helle Sonnenschein
kaiserlicher Gunst bis in die letsten Lebensjahre, die er wieder auf den
viterlichen Giitern verbringt als der Grandseigneur von Kaisers Gnaden.

Die AussShnung mit dem Hofe und die Indienststellung des Dio fiir
die kaiserliche Politik hitte natiirlich nie erfolgen kdnnen ohne eine
innere Zuwendung zu den Grundséten und Idealen des starken Kaiser~

246



tums Trajans. Die lange Exilzeit bedeutet einen tiefgreifenden Wende~
punkt in der inneren Einstellung dieses Mannes. Es war die Wende vom
stoisch~pazifistisch-demokratischen und humanitiren Idealismus zu den
Lehren einer imperiumstreuen Ordnungsethik. Nicht Dio allein ging die~
sen innern Weg, es gingen ihn die meisten seiner Epoche: eine geistige
Wendung, die eine starke Parallele hat an der innern Entwicklung der
ersten Hilfte unseres Jahrhunderts: der Weg jener Intellektuellen, die
als Studenten auf den Pfaden Tolstois, Forsters, Rathenaus, Leonhard
Ragaz’ mit Feuer und Schwung mitmachten, dann als Theologen wechsel-
ten zu Barth und Brunner, als Politiker und Journalisten zu de Reynold,
zu Heidegger und Jiinger. Im politischen Denken Dios trat an Stelle der
egalitir-demokratischen Auffassung des an sich vernunftbegabten Men-
schen der Glaube an die mit besonderen Gnaden~ und Geistesgaben aus~
gestatteten Herrscher, an Stelle der Gleichheitsideologie die Ideologie
einer Staffelung der Menschen nach ihrer Werthaftigkeit, an Stelle einer
in allen gleichen Natur ein natiirliches Unterordnungsbediirfnis, und wie
die Philosophen frither mit allem Eifer die Regenten kritisierten, so spra~
chen sie jetst dem Volke Unterwiirfigkeit zu.

Es wire falsch, diese Wendung bei Dio und anderen nur auf unreelle
Motive zuriickzufiihren. Bei Dio kam sie aus einer vertieften religiGsen
Haltung, doch nicht nur dies: auch die politische Situation legte eine
wohlwollende freundliche Haltung zum Imperium nahe. Was das grofle
rdmische Weltreich damals erlebte, war eine Wiederholung der geseg-
neten Zeit des Kaisers Augustus, es war eine Diktatur, aber eine Dikta~
tur nicht der Willkiir und der Brutalitit, sondern der Vernunft, des
Mafles, der humanen Haltung. Die Folgezeit brachte sogar sehr gebildete
Minner auf den Thron, Trajan war noch ganz und gar Soldat, aber er~
fillt von Achtung vor der reifen Kultur der Antike, erfiillt zugleich von
vortrefflichen Idealen, diese jedoch gepaart mit einem abgewogenen Sinn
fiir das Magliche, es war ein Idealismus ohne Schwirmerei, der Kaiser
beugte sich formell unter die Legalitit und die alten Traditionen, ver~
schleierte seine Madht, trug eine eklatante Bescheidenheit zur Schau. Man
denke sich etwa Friedrichs des Groflen staatsmannisches und militirisches
K&nnen verbunden mit der Ethik eines Lessing oder Kant und der Glau-~
bigkeit eines Gellert: das waren die Imperatoren jenes Jahrhunderts.
Wie sie sich selbst als die Werkzeuge der giitigen, humanen, edlen Gott-
heit fithlten, so suchten sie im ganzen Reiche diese Frommigkeit des

-Dienstes gegeniiber den hdchsten Werten zu férdern. Jene Diktaturen
hatten bereits die Bedeutung der Propaganda voll und ganz erfafit, ihr
Bestreben war geradezu, Gewalt und Polizei und Terror abzubauen und
dafiir den Staat zu festigen durch einen intensiven Aufbau von Treu und
Glauben und Tugend und Menschlichkeit. Und was je im weiten Reiche
Geltung hatte, war vor die Entscheidung gestellt, bei diesem grofien
Unternchmen, dem die himmlischen und irdischen Michte Auftrieb

247



gaben, mitzutun, Dio von Prusa hat mit aller Kraft seiner vorgeriickten
Jahre sich dieser Imperiumsideclogie zur Verfligung gestellt.

Nun ist es eine Entdeckung von groflem Belang, dafl der Verfasser
des 1. Clemensbriefes, einer sehr bedeutsamen urchristlichen Schrift, auf
der das rémische Kirchenrecht basiert, die von der Christengemeinde zu
Rom geschrieben sein will, literarisch von Dio von Prusa abhingig ist. Dafl
diese Entdeckung nicht frither gemacht wurde, ist verwunderlich; es liegt
dies sowohl an der relativen Unbekanntheit der ziemlich groflen litera~
rischen Hinterlassenschaft des Dio, wie auch an der klugen Tarnung die~
ser literarischen Benutung durch den Verfasser des 1. Cl., durch jenen
Anonymus, den wir traditionellerweise als Clemens Romanus bezeich~
nen. Die Auswirkungen dieser Entdeckung fiir die Chronologie der NT-
lichen Schriften lassen wir jetst beiseite. Im Blick auf unser Thema ist uns
wichtig, dafl der rdmische Clemens nicht nur diese und jene Spriiche,
sondern auch die dem Imperium so ergebene Haltung iibernommen hat,
wobei es sein Anliegen war, bei der kaisertreuen Propaganda auch mit~
zumachen, aber dabei durch einen Kniff, eine Tauschung, den Anschein
zu erwecken, die Christen seien schon viel frither als die Philosophen zu
solcher Kaisertreue gekommen, wie sie denn, durch dieses Dokument des
1.~Cl.-Briefes, auch bezeugen, daf} sie in der Anerkennung des Gottes~
gnadentums der Obrigkeit und der Empfehlung der Unterwiirfigkeit
dieser gegeniiber (gleichsam in einem Wettlauf an tiefen Biicklingen) die
Philosophen noch weit tibertreffen. — So schliefit der 1. Cl. mit einem
Fiirbittegebet, das um v&llige Unterwiirfigkeit bittet, um eine Unterwdir-
figkeit, die die Einsetsung der Obrigkeit durch Gott als Mittel zur eige-~
nen Demiitigung preist, und die in betender Form sich véllig der Obrig-
keit ausliefert durch einen Verzicht auf das Jus resistendi: nicht einen
Gehorsam auf Zusehen hin erbitten sich diese frommen Christen, son-~
dern einen Gehorsam, der sich in nichts auflehnt gegeniiber dem im
Staatshaupte verkdrperten Willen Gottes.

Es ist eine Bestitigung dieser unserer Deutung des clementinischen
Gebetes fiir die Obrigkeit, dafl hier, sehr im Gegensats zu den Philoso~
phen, wie auch zu Paulus, der Ruf der Freiheit restlos verstummt: dieses
Christentum will gar nicht frei sein, es will seinen Nadken beugen, und
zwar unter die weltlichen und kirchlichen Obrigkeiten: wir sehen hier
den Gehorsamsgeist des rémischen Christentums entspringen. — In die~
sem 1. Cl. wird des weiteren die Ehrfurcht vor der Obrigkeit an zweiter
Stelle, direkt nach dem Gehorsam gegeniiber Gott und Christus, ein~
gepragt. Der Christ soll sich Miihe geben, nicht nur das zu tun, was
Gott gefillt, sondern auch das, was der Obrigkeit gefillt. Zugleich mit
dem alttestamentlichen Gottesdienst wird auch das Militir mit seiner
strammen Subordination als Muster eines gottwohlgefilligen Verhaltens
hingestellt. '

Uns interessiert aber vor allem eine doppelte Korrektur, die der Ver-
fasser des 1. Cl. vorgenommen hat, nimlich an der ATlichen Uberliefe-~

248



rung und an der urchristlichen Geschichte. Das AT redet auf allen Seiten
des 1. Cl., fortwihrend treten Zitate und Anspielungen aus dem AT auf.
Aber was fiir ein AT lernen wir hier kennen? Ein AT pripariert fiir die
kaiserliche Propaganda, fiir die Imperiumstheologie. Die ATlichen Ge-
stalten, die hier anzutreffen sind, sind lauter Beispiele von Sanftmut,
Demut, Bescheidenheit, Unterwiirfigkeit, Friedfertigkeit. Es fehlt jedes
Wort der gliubigen Selbstbehauptung vor den Madhtigen, auch jedes
Wort der Kritik an ihnen, es fehlt jeder Hinweis auf ein besonderes
Gottesgesets Israels, jede Verkiindigung einer endzeitlichen Herrlichkeit
und Herrschaft des Gottesvolkes. Eben das, was der kimpferische, wider-
spenstische Sinn der Juden und Christen aus dem AT herausgelesen an
Ermunterung zur Selbstbehauptung, wird weggelassen. Wenn die Apo-~
kalyptiker, etwa in der Offenbarung Johannis, das AT fiir sich aus~
gemiinzt hatten, so wird hier, wenn nétig unter Zitatfilschungen, nach~
gewiesen, dafl das AT das Gegenteil lehre. An einigen Stellen wird sogar
andeutungsweise das AT als ein Buch der Weissagung auf die kom-
mende Gréfle Roms ausgelegt, auf das gleiche Rom, das die Apokalyp~
tiker unter Babel verstanden und dessen Untergang sie der heiligen
Schrift entnehmen wollten. — Noch radikaler aber ist die Umdeutung der
urchristlichen Geschichte. Wir haben dafiir nur eine sehr schmale Basis
der Kontrolle, nimlich in der Darstellung des Clemens Romanus iiber
die Christenverfolgungen des Kaisers Nero. Von den Leiden der Chri~
sten in Rom unter Nero, vom Tode des Petrus und Paulus, berichtet
Clemens Romanus deutlich, riihmt den Heldenmut der Mirtyrer, aber
ohne jede Schuldbezichtigung der rémischen Obrigkeit oder des Kaisers.
Schuld an diesen Leiden der Christen ist nicht der Staat, sondern der
Fanatismus, das heifit die b&sen Juden und die fanatischen Christen. Im
Grunde genommen sind die Christen selbst Schuld an den iiber sie ge~
kommenen Verfolgungen, ja Clemens Romanus scheut sich nicht, neue
Verfolgungen in Aussicht zu stellen, wenn man sich nicht an die offizielle
Losung von <Frieden und Eintracht» halte, wenn man sich nicht zur valli-
gen Einordnung bekehre. Er scheut sich nicht, solche kommende Verfol-
gungen als im AT geweissagt anzukiindigen, in ihnen ein gerechtes Ge~
richt iber die Christengemeinden zu erblicken. Und wenn die Apokalyp-
tiker predigten, daf in Bilde Rom und die Grofien in der Welt vom
wiederkommenden Messias gerichtet wiirden, so bezeichnet Clemens die
christlichen Revolutionire, das heifit die Fanatiker und Zeloten, die Un~
botmafligen in der Gemeinde selbst, als die Feinde des messianischen
Reiches, die der Messias strafen werde. Somit ist das messianische Reich
gleichsam zur geistlichen Erginzung und Parallele des Imperiums ge-~
worden: des Reiches, des Staates Feinde sind auch die Feinde des
Christus.

Wir sehen, das ist ein ungeheuerlicher Einbruch einer sehr staats~
freundlichen Haltung in das Urchristentum. Man hat etwa von einem
Stindenfall des Christentums unter Kaiser Konstantin geredet, Heering

249



hat diese Auffassung seinem so betitelten Buch zugrunde gelegt, die
Rede von dem Siindenfall des Christentums finden wir bei Emil Brunner
wie bei Walter Nigg. Sie ist falsch: der Siindenfall des Christentums
fand nicht erst unter Konstantin statt, sondern unter Clemens Romanus,
nicht erst um 320, sondern schon um 120 n. Ch., das heifit eigentlidn
das clementinische Staatsethos hat die Wendung unter Konstantin vor~
weggenommen. |

Und nun ist zu bedenken, daf} diese Aera des Clemens Romanus in
die Zeit vor der definitiven Fixierung des NTlichen Kanons fillt. Wir
erheben hier die Frage und bejahen sie: hat nicht diese clementinische
Haltung schon ihre Hand im Spiel bei der definitiven Redaktion der NT~
lichen Schriften?

Wir denken dabei nicht, dafl es einer Richtung, und wenn sie die
wichtigsten kirchlichen Stellen Roms fiir zwei bis drei Jahrzehnte be-~
herrscht hitte, mdglich gewesen wire, den urspriinglich kritisch, gliubig-
autonomen Charakter des NTlichen Schrifttums auszuradieren. Das lag
um diese Zeit nicht mehr in der Méglichkeit einzelner. Wohl aber dies
war mdglich: durch diese und jene Zusitie und Einschiibe das, was be~
reits geschrieben war und als heilige Schrift neben dem AT allmihlich in
Geltung kam, zu mifligen, zu verharmlosen, politisch zu entgiften.

Wir halten dies fiir nachweisbar an drei Punkten: a) durch das luka-~
" nische Doppelwerk, das heifit durch die Apostelgeschichte; b) durch ein~
zelne Einstreuungen, vielleicht auch Streichungen in den paulinischen
Briefen; c) durch die wichtigste Einschiebung letsterer Art in Rém. 13,
1—7. Wobei ich nicht unterlassen mddhte, zu sagen, dafl wir hier nun in
unserer Darstellung von dem Feld sicher erweisbarer Sachverhalte auf
das andere sehr wohl begriindbarer Vermutungen iibergehen.

Was die Apostelgeschichte betrifft (auf das Lukas-Evangelium ein~
zugehen, erlaubt uns die knappe Zeit nicht), so ist das fiir unser Thema
Belangvollste die Behauptung, Paulus habe das rémische Biirgerrecht be~
sessen, und vor allem die Darstellung, dafl der Christengemeinde von
seiten der rdmischen Behdrden eine freundliche und gerechte Haltung
erwiesen wird, indessen die zelotischen Juden dem Apostel und seinem
Werk fortwihrend Schwierigkeiten bereiten und den Anlafl zur staatlich~
behsrdlichen Intervention darstellen. — Gegen diese Darstellungen ist
von kritischer Seite, gestiitit auf den Befund in den Paulusbriefen selbst,
manches Bedenken erhoben worden. So etwa dies, dafl Paulus in seinen
eigenen Briefen nie einen Hauch von seiner Qualitit als rémischer Bijr~
ger durchblicken [a3¢t, nicht einmal dort, wo er seiner familidren Vorziige
sich rithmt. Noch schwerwiegender ist dies,daf} er in den Briefen der Apo~
stel wiederholt von erlittenen Strafen redet, die gegen einen rdmischen
Biirger anzuwenden gesetslich klar verboten war, so die Verwendung
zum Tierkampf in der Arena oder die Strafe mit den Ruten der Liktoren.
Am beachtenswertesten jedoch sind die Stellen in den Paulusbriefen, die
fiir die neugegriindeten Gemeinden eine Verfolgungssituation voraus-

250



‘setsen. — Wer also nicht den faulen Ausweg einer Verbindung gegen~
siglicher Angaben gehen will, ist durch den Wortlaut der Bibel ge-~
zwungen, entweder die Paulusbriefe der Apostelgeschichte oder diese
jenen als Geschichtsquelle vorzuziehen. Was die Feststellung einer cle~
mentinischen Schule zu diesem alten Span beitragen kann, ist dies, dafl
wir den Finger darauf legen, wie im 1. Cl. ein Stiick urchristlicher Ver-~
folgungsgeschichte kriaftigst retouchiert wird, im ganz gleichen Sinne,
wie die Darstellung der Apg. dies vermuten 14fit:

a) Anerkennung des christlichen Zeugenmutes; b) vollste Entlastung
der rémischen Obrigkeit, Schuldbezichtigung des jiidischen Fanatismus.

Uberaus bedeutungsvoll fiir die NTliche Stellung gegeniiber dem
Staat ist die Beurteilung von Rémer 13, Wir kommen dazu, diese grund-
legende Stelle dem Paulus abzusprechen. Wir erwihnen vorerst Griinde,
wie sie bis anhin hitten geltend gemacht werden kénnen, hernach die
von unserer neuen Position her zu erhebenden Griinde fiir die Unecht~
heit. Schon je und je mufite die innere Spannung zwischen Rémer 13 und
sehr manchen Stellen der Paulusbriefe mit entgegengesefster Haltung
auffallen, vor allem etwa mit dem Radikalismus, womit Paulus in den
Korintherbriefen die Machtigen dieser Welt als der Finsternis verfallen
und wiederum als Gesetslose und Gottlose bezeichnet, indessen sie nach
R&mer 13 «Diakonen und Liturgen Gottes» genannt werden. — Nicht zu
iibersechen die Tatsache, dafl unmittelbar unserer Stelle Rdmer 13 vor~
ausgehend Paulus mahnt, auf Vergeltung auch in gerichtlicher Form zu
verzichten, nicht zu tibersehen die Tatsache, dafl auch im Rémerbrief da
und dort die Verfolgungssituation vorzuliegen scheint: wie pafit zu der
haufig gemachten Annahme, in Rémer 13 habe Paulus eben den Rechts~
staat vor Augen, dessen Schut auch den Christen zugut komme, die
Auflerung des Apostels: Wir werden tiglich geschlachtet wie die Schlacht-
schafe. — Sehr der Beachtung wert gewesen wire je und je der Umstand,
dafl Paulus alle seine Gebote von Christus, von seinem Heil, von der
Erwartung der Endzeit her begriindet und formt, indessen Rémer 13
ganz ohne Christus, ohne Blick aufs Endgericht, ohne Blick auf die Fin~
sternismachte auskommt. — Sehr beachtenswert endlich hitte auch sein
miissen, daf in Rémer 13 zwar Worte gebraucht werden, wie sie in den
vorausgehenden und nachfolgenden Kapiteln auftreten, aber mit sehr
deutlichen Sinnverschiebungen.

Was nun aber von unserer Behauptung einer clementinischen Schule
her zu R8mer 13 gesagt werden mufl, ist dies: der Verfasser von 1. Cl.
kennt den Paulus sehr griindlich und nimmt wiederholt auf ihn Bezug,
aber seine Forderung auf Unterwiirfigkeit gegeniiber weltlichen und
kirchlichen Vorgesefsten begriindet er keineswegs mit Rémer 13, was
doch sehr nahegelegen wire, wenn er diese Stelle gekannt hitte.

Die die Gedanken von Rémer 13 verbindende Uberlegung ist ein
spezieller Lieblingsgedanke des 1.Cl. Bei genauerem Zusehen steht
namlich in R&mer 13 nicht dies, dafl man dem Staate untertan sein solle,

251



weil er, als Rechtsstaat, so viel Gutes férdere und das B8se hemme, nein,
die Uberlegung geht tatsichlich dahin, dafl der gottgesetste Staat durch
seine Organe das Gute tut und das Bdse bestraft, das heifit welche der
Staat schiit, sind die Guten, welche er bestraft, sind die Argen. Wenn
du also dich mit dem Staate tiberwirfst und die Obrigkeit fiirchten muflt,
so sprichst du dir damit selbst dein Verdammungsurteil als Stinder. Der
Revolutiondr spricht sich selbst sein verdammendes Urteil. Willst du also
ein gutes, reines, ruhiges Gewissen vor Gott haben, so arrangiere dich
fein mit der Obrigkeit, dann hast du in dieser Furchtlosigkeit ein Zei-
chen der Unschuld. Das aber ist genau der Gedankengang, wie er im
1. Cl. immer wieder auftritt und dort nicht etwa durch Paulus, sondern
aus dem AT belegt und begriindet wird: eine Auffassung, die zur Vor-~
ausseung das Dogma hat, daf} die Behdrden fiir uns eine gottgesetste
Zensurinstanz seien: ein absolut unpaulinischer, aber absolut genuiner,
clementinischer Gedanke.

Wird endlich mit obigen Argumenten ernst gemacht, so darf dann
auch darauf hingewiesen werden, dafl Rémer 13 sehr starke Anklinge
aufweist an Schriften Senecas, die zur Zeit der Abfassung des RSmer~
briefes eben erst niedergeschrieben wurden, vor allem aber an die Schrift
Plutarchs von den Prinzipien der Staatskunst, also eines Schriftstellers,
der zur Zeit der Abfassung des Rmerbriefes in den Windeln lag.

Hier sei in Parenthesen eine Theorie vorgemerkt, die in den letsten
zwei Jahrzehnten aufgestellt und vor allem in der Anhéngerschaft Karl
Barths vertreten wurde. Diese Theorie geht dahin, dafl Paulus in R&-
mer 13 von den Engelsmidhten rede, von {iberirdischen Gewalten, die in
der Obrigkeit hausen. Dazu fiigt dann die Barthsche Lehre, Christus
habe sich bei seiner Erhshung diese Michte und Gewalten untertan ge~
macht und somit sei der erhhte Christus auch das Haupt aller irdischen
Obrigkeit, so daf}, wer dem Staate diene, sich damit auch Christus unter~
wiirfig erweise. — Zu dieser grotesken Theorie ist zu sagen, dafl Rémer 13
wohl die irdischen und nur die irdischen Machte im Auge hat: es ist be~
~ kanntlich in Rémer 13 von Steuer und Zoll die Rede, aber Steuer und
Zoll schulden wir bekanntlich und erfreulicherweise den durchaus irdi-
schen Michten, indessen die himmlischen Michte und Gewalten gliick-
licherweise bis dato noch keine Steuerzettel verschicken ... Aber abge~
sehen davon, es mufl den Verfechtern dieser Theorie auf das Bestimm~
teste gesagt werden, dafl der Sprachgebrauch von Rémer 13 viel stirkere
Parallelen beim vorgenannten Plutarch hat als bei Paulus, der, wenn er
von den himmlischen Gewalten redet, durchweg die Ausdriicke «Herr-
schaften, Machte und Gewalten» gebraucht.

Was ist nun das Resultat, wenn wir Rémer 13 als Einschub aus der
clementinischen Richtung, die Apostelgeschichte als unter deren Einfluf§
geschrieben betrachten und damit beide als sekundire Quellen fiir die
urchristliche Haltung zum Staate?

Einmal in bezug auf Paulus: dafl er frei wird von der Belastung der

252



geistigen Urheberschaft des Absolutismus, da er als geschlossene grad-
linige Glaubensgestalt vor uns steht, nicht schwankend, heute mahnend,
dafl die Christusglaubigen sich nicht mehr unter ein menschliches Joch
gefangen nehmen lassen sollen, und morgen eine Unterwerfung sans
phrase unter die staatliche Macht empfehlend, daf} also Paulus nun nichts
anderes ist als der grofle Werber fiir Christus und Bote seines Reiches.

Ferner in bezug auf die Interpretation des ganzen NT: dafl die
eigentlich wesentliche urchristliche Haltung auf der Linie Matthius~Evan~
gelium — Paulus (chne Rémer 13) — Johannes — Hebr. — 1. Petr. liegt,
dafl von dieser Hauptlinie die Offenbarung des Johannes abbiegt in
einen eschatologischen Radikalismus (hier wird der Staat zum Tier aus
dem Abgrund), dafl andererseits die Apostelgeschichte mitsamt der Uber~
arbeitung des Lukas-Evangeliums, wie auch Timotheus und Titus, eine
Abweichung zur andern Seite hin, zur Freundschaft, zur Synthese mit
dem Imperium und dessen Kultur darstellen.

Die Haltung auf der oben erwihnten Hauptlinie ist diejenige einer
tiefen inneren Distanz zwischen dem Reich der Welt und dem Reich der
Erlssung, zwischen dem alten Aeon und dem neuen Christus~Aeon, zwi~
schen den_ Madhten des menschheitsgeschichtlichen Raumes und der in
der Gemeinde der Gliubigen anbrechenden Gottesherrschaft, zwischen
dem Reiche des Cisars und dem Reiche des Christus. Diese innere
Distanz kann weithin als ruhiges Nebeneinander oder wieder als gegen-~
seitige Desinteressiertheit sich auswirken, aber an etlichen Punkten war
der Konflikt unvermeidlich, so in der Frage des Kultes, der Zukunfts-
prognose, der Gegenwartswertung und der Gewaltanwendung in Militar
und Gericht. Die christliche Haltung in diesen Dingen mufite das Impe~
rium herausfordern, mit andern Worten, die Christenverfolgungen
waren von Beginn der christlichen Mission an unvermeidlich.

Fragen wir uns, wie eine Christenheit aussechen wiirde, die auf dieser .
NTlichen Hauptlinie geblieben wire, so haben wir an eine autonome
christliche Gemeinschaft zu denken: eine Kirche von der Festigkeit, Ge~
schlossenheit und Selbstindigkeit der katholischen Kirche, aber nicht als
hierarchische Ordnung, sondern als Gemeinschaft in der Freiheit und
vollen Bruderschaft. — War so etwas auf die Dauer mdglich? Die Erwar~
tung des nahen Endes enthob die Urchristenheit dieser Frage, aber unter
dem Aspekt einer Dauer der Welt, eines Ausbleibens der Parusie er~
schien dies manchen als Utopie. So entstand im Zeichen der verblassen~
den Parusie-Erwartung die Idee des Nebeneinanders und Fiireinanders
von Christentum und Imperiumskultur. Im lukanischen Doppelwerk und
in Titus~Timotheus werden Versuche unternommen, die Briicken zu
schlagen, die Konfliktstoffe zu eliminieren, indessen im 1. Cl. und in
seinem Gefolge im Rémerbrief 13 die véllige Einordnung in die obrig~
keitliche Ordnung dieser Welt vertreten wird, und eben darin der so~
genannte Siindenfall des Christentums sich vollzieht. Diese Linie aus
Rémer 13 und Agp. aber fiir die dem Christentum urspriingliche zu hal~

253



ten, wie Harnack und andere dies tun, ist eine fatale Verkennung des
Wesens des Christentums. -

Von dieser hier vorgetragenen Auffassung des Christentums her
ergeben sich folgende Konsequenzen:

Unhaltbar ist die moderne Synthese von Nationalismus, Militarismus
und Christentum, also unser neuzeitlich biirgerliches Christentum.

Unhaltbar ist die ausschlieflich auf Rémer 13 fuflende lutherische
Staatsethik der vollkommenen Einordnung unter die Obrigkeit.

Christlich legitim von der Hauptlinie des Urchristentums her ist die
tauferische, auch die katholisch-kl&sterliche, auch die radikal tolstoj~
anische Distanzierung von der Welt. Diese Haltung hat nicht das ge~
nuine Urdhristentum, sondern die innergeschichtlichen Mdglichkeiten
gegen sich.

Biblisch legitimiert ist darum auch der Ausweg, der im NT selbst ge~
sucht wird angesichts der verblassenden Parusie-Erwartung von einer
Synthese, von einem Briickenschlag zwischen den beiden Reichen in der
Weise, dafl sich auch ein gldubiger Christ einordnet und sogar dienstlich
zur Verfiigung stellt fiir die staatliche Ordnung und das staatliche Madht~
gefiige, sofern dies dem Recht, dem Frieden, der menschlichen Ordnung
dient. Aber diese Einstellung ist nur berechtigt als Auflenlinie, neben der
in der Mitte das Wissen und die Anerkennung der Eigenart und Anders-
art der christlichen Haltung vorhanden ist. Christian Eggenberger t

Es freut uns, diesen kurz vor dem pldglichen, vielverheifungsvolle wissenschaft~
liche und praktische Arbeit jih abbrechenden Tode des Verfassers geschriebenen Vor~
trag unsern Leser vermitteln zu diirfen.

- Die Grundlagen der hier vorgetragenen Auffassung, die fiir eine Priifung der~
selben ndtig sind, sind in der demnichst im Zwingli-Verlag, Ziirich, erscheinenden
Dissertation «Dije Quellen der politischen Ethik des 1. Clemensbriefes» niedergelegt.

Entstehung und Wandlung

der marxistischen Weltanschauung
(Schluf)

Dafl Hegels Nichtauthebung des Rechtszustandes seiner Geistlehre
widerspricht, beweist die Verheerung, die diese Tatsache in seiner Gei~
stesmetaphysik anrichtet. Um die innere Unwirklichkeit der Moralitit zu
stiien, zieht er die innere Wirkung der Religion heran. Aber die Stiit-
zung mifllingt. Die Religion wird vielmehr in die Unwirklichkeit der
Moralitit hineingezogen. Dadurch, daff die gute, aber nicht handelnde
Gemeinschaft der «schénen Seelens dem bsen, aber handelnden Indivi~
duum <«verzeiht», «ist der erscheinende Gott mitten unter ihnen». Hier
schiebt Hegel der rechtmifigen «VersShnungs im absoluten Wissen

254



	Neue Gesichtspunkte zur Neutestamentlichen Einstellung gegenüber dem Staate

