
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 6

Artikel: Neue Gesichtspunkte zur Neutestamentlichen Einstellung gegenüber
dem Staate

Autor: Eggenberger, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neue Gesichtspunkte zur Neutestamentlichen
Einstellung gegenüber dem Staate

Als wir vor etlichen Monaten beisammen waren, um in einer Trauerfeier

unseres lieben Freundes Karl von Greyerz zu gedenken, wurde von
Adolf Maurer ein Zug berichtet, der die Aufgeschlossenheit des lieben
Verstorbenen für die historische Theologie bezeugen wollte: Er, Karl von
Greyerz, habe an dem Tage, da man vom Hinschied Harnacks Kunde
erhielt, gesagt, was er doch darum gäbe, wenn er jefet nach Berlin reisen
könnte, um an der Bahre des großen Gelehrten dessen wissenschaftlichem

Genius zu huldigen. — Es ist nun eine merkwürdige Fortsefeung
jenes Anlasses, wenn unsere Ausführungen von heute abend die
Auffassung Harnacks von der urchristlichen Einstellung zum Staate zu
korrigieren suchen und die Behauptung vorausgeschickt wird: Was Harnack
verfochten hat, und mit ihm so und so viele andere, ist falsch! Freilich soll
dies nicht als eine Verkennung und Herabsetzung der umfänglichen und
weithin als vortrefflich anerkannten wissenschaftlichen Leistung Harnacks
gelten. Aber Harnacks Forschungsgebiet war das ganze Urchristentum
mit der unermeßlichen Weite und Fülle der diesem Forschungsgebiete
eigenen Problematik, und es liegt in der Eigenart ganz spezialisierter
Forschung, daß der auf einen Punkt mit aller Intensität gerichteten Lupe
Dinge sich zeigen, die dem weiten Überblick verborgen blieben. In
diesem Sinne wagen wir nun von einem Ausschnitt urchristlicher Literatur
zu sagen: Hier ist mehr als Harnack, hier haben wir gründlicher, exakter,

fleißiger gearbeitet und richtiger gesehen als Harnack und andere
in seinen Fußstapfen. Wobei dieses «Hier» immerhin das an sich auch
weite und bedeutende Spezialgebiet der urchristlichen Stellung gegenüber

dem Staat betrifft.
Harnacks Auffassung ist die: Das Christentum habe, abgesehen von

einigen Kreisen apokalyptischer Schwärmer, ursprünglich ein gutes,
sozusagen spannungsloses, auf Synthese angelegtes Verhältnis zum römischen

Imperium gehabt, und erst mit dem zweiten Jahrhundert beginne
die Zeit der notorischen Konflikte. Es ist dies eine Auffassung, die das
lukanische Doppelwerk als repräsentativ für die urchristliche früheste
Haltung, und insbesondere Römer 13 als repräsentativ für die Haltung
des Apostels Paulus hält. In dieser Deutung spiegelt sich im Grunde
Harnacks eigene, persönliche Haltung zum Staate wieder. Wir dürfen Harnack

als einen sehr weltweiten, universalistischen, kultivierten,
friedensfreundlichen und zugleich der Krone sehr ergebenen, darum auch sehr
staatsbejahenden und armeefreudigen Preußen bezeichnen: er sieht mit
klarem Blick den abgrundtiefen Gegensafe zwischen dem Christentum
der radikalen Liebesethik einerseits und dem römischen Machtstaat
anderseits, aber die Hochsehäfeung der kulturellen Leistung des Staates als
Rechtsstaat läßt ihn zur Auffassung kommen, das genuine Christentum

245



habe ungefähr so leicht und harmonisch zum Imperium sich gefunden
wie er selbst zum Hofe Wilhelms II. — Wobei es für uns wichtig ist, daß
eben diese Auffassung Harnacks eigentlich als richtige historische
Interpretation des Urchristentums auch aufgenommen wurde von unsern
religiös-sozialen Führern; Professor Heering in «Der Sündenfall des
Christentums» fußt völlig auf Harnack, auch Leonhard Ragaz suchte m. W.
diese offizielle Sicht nicht zu entkräften, und wie von Greyerz dachte,
haben wir eingangs gehört. Auch Rud. Lkhtenhahn stand in Harnacks
Bann.

Demgegenüber stellen wir die gegensätzliche These auf: Das
Urchristentum stand von Anfang an unter starkem staatlichem Druck, die
Spannung zum Staat war von Anfang an da, besonders sefete die staatliche

Unterdrückung des Christentums schon mit der paulinischen Mission

ein. Aber am Anfang des zweiten Jahrhunderts (und das ist das
Neue der hier vorliegenden Arbeit) begann sich in Rom eine Schule zu
bilden, die die Annäherung und Aussöhnung mit dem Imperium mit
allen Kräften betrieb, und die es unternommen hat, die Spuren der
früheren Spannung zu unterdrücken, eine Tendenz, die im lukanischen
Doppelwerk und in Römer 13, 1 ff., ihren Niederschlag gefunden hat.

Wir beginnen mit einem scheinbar außerhalb der NTlichen Forschung
liegenden Gegenstand, mit einem kurzen Blick auf Leben und Lehre des

Dio von Prusa, zubenannt Chrysostomus. Diesen Literaten kennen
manche eifrige NTler gar nicht, Harnack, Knopf u. a. kennen ihn
nachweisbar nur aus den allgemeinen Lexica. Und doch verdiente es der
Mann, daß die Kirchengeschichtler und NTler ihn kennten! Aus der süd-
kleinasiatischen Stadt Prusa, nicht weit von Tarsus, dem Geburtsort des
Paulus, stammend, geboren aus sehr vermöglichem, angesehenem Hause,
dem das römische Bürgerrecht eigen war, geboren um 50 n. Chr., dank
seiner finanziellen Situation und geistigen Begabung der gründlichen
Bildung zum Rhetor teilhaftig, wendet er sich der Philosophie zu, wird unter
Kaiser Vespasian mit andern Philosophen Anno 82 verbannt, durchwandert

als philosophierender Nomade während 15 Jahren die Gegenden
am Schwarzen Meer, wird nach dem Tode des Tyrannen Domitian
begnadet; seine väterlichen Güter in Prusa fand er nach seiner Rückkehr
verwahrlost, aber während er diese Latifundien reorganisieren will und
zur Anbahnung bester Beziehungen nach Rom reist, gewinnt er die
persönliche Gunst des Kaisers Trajan, wird dessen Hofmann, Hofredner,
Hofliterat, zieht als eine Art Propagandaminister des Regimes Trajan im
Osten des Reiches herum und hält hier Reden, die auf der Linie der
neuen Hofideologie sich bewegen, es bleibt ihm der helle Sonnenschein
kaiserlicher Gunst bis in die lefeten Lebensjahre, die er wieder auf den
väterlichen Gütern verbringt als der Grandseigneur von Kaisers Gnaden.

Die Aussöhnung mit dem Hofe und die Indienststellung des Dio für
die kaiserliche Politik hätte natürlich nie erfolgen können ohne eine
innere Zuwendung zu den Grundsätzen und Idealen des starken Kaiser»

246



turns Trajans. Die lange Exilzeit bedeutet einen tiefgreifenden Wendepunkt

in der inneren Einstellung dieses Mannes. Es war die Wende vom
stoisch-pazifistisch-demokratischen und humanitären Idealismus zu den
Lehren einer imperiumstreuen Ordnungsethik. Nicht Dio allein ging diesen

innern Weg, es gingen ihn die meisten seiner Epoche: eine geistige
Wendung, die eine starke Parallele hat an der innern Entwicklung der
ersten Hälfte unseres Jahrhunderts: der Weg jener Intellektuellen, die
als Studenten auf den Pfaden Tolstois, Försters, Rathenaus, Leonhard
Ragaz' mit Feuer und Schwung mitmachten, dann als Theologen wechselten

zu Barth und Brunner, als Politiker und Journalisten zu de Reynold,
zu Heidegger und Jünger. Im politischen Denken Dios trat an Stelle der
egalitär-demokratischen Auffassung des an sich vernunftbegabten Menschen

der Glaube an die mit besonderen Gnaden- und Geistesgaben
ausgestatteten Herrscher, an Stelle der Gleichheitsideologie die Ideologie
einer Staffelung der Menschen nach ihrer Werthaftigkeit, an Stelle einer
in allen gleichen Natur ein natürliches Unterordnungsbedürfnis, und wie
die Philosophen früher mit allem Eifer die Regenten kritisierten, so sprachen

sie jefet dem Volke Unterwürfigkeit zu.
Es wäre falsch, diese Wendung bei Dio und anderen nur auf unreelle

Motive zurückzuführen. Bei Dio kam sie aus einer vertieften religiösen
Haltung, doch nicht nur dies: auch die politische Situation legte eine
wohlwollende freundliche Haltung zum Imperium nahe. Was das große
römische Weltreich damals erlebte, war eine Wiederholung der gesegneten

Zeit des Kaisers Augustus, es war eine Diktatur, aber eine Diktatur
nicht der Willkür und der Brutalität, sondern der Vernunft, des

Maßes, der humanen Haltung. Die Folgezeit brachte sogar sehr gebildete
Männer auf den Thron, Trajan war noch ganz und gar Soldat, aber
erfüllt von Achtung vor der reifen Kultur der Antike, erfüllt zugleich von
vortrefflichen Idealen, diese jedoch gepaart mit einem abgewogenen Sinn
für das Mögliche, es war ein Idealismus ohne Schwärmerei, der Kaiser
beugte sich formell unter die Legalität und die alten Traditionen,
verschleierte seine Macht, trug eine eklatante Bescheidenheit zur Schau. Man
denke sich etwa Friedrichs des Großen staatsmännisches und militärisches
Können verbunden mit der Ethik eines Lessing oder Kant und der
Gläubigkeit eines Geliert: das waren die Imperatoren jenes Jahrhunderts.
Wie sie sich selbst als die Werkzeuge der gütigen, humanen, edlen Gottheit

fühlten, so suchten sie im ganzen Reiche diese Frömmigkeit des
Dienstes gegenüber den höchsten Werten zu fördern. Jene Diktaturen
hatten bereits die Bedeutung der Propaganda voll und ganz erfaßt, ihr
Bestreben war geradezu, Gewalt und Polizei und Terror abzubauen und
dafür den Staat zu festigen durch einen intensiven Aufbau von Treu und
Glauben und Tugend und Menschlichkeit. Und was je im weiten Reiche
Geltung hatte, war vor die Entscheidung gestellt, bei diesem großen
Unternehmen, dem die himmlischen und irdischen Mächte Auftrieb

247



gaben, mitzutun. Dio von Prusa hat mit aller Kraft seiner vorgerückten
Jahre sich dieser Imperiumsideologie zur Verfügung gestellt.

Nun ist es eine Entdeckung von großem Belang, daß der Verfasser
des 1. Clemensbriefes, einer sehr bedeutsamen urchristlichen Schrift, auf
der das römische Kirchenrecht basiert, die von der Christengemeinde zu
Rom geschrieben sein will, literarisch von Dio von Prusa abhängig ist. Daß
diese Entdeckung nicht früher gemacht wurde, ist verwunderlich; es liegt
dies sowohl an der relativen Unbekanntheit der ziemlich großen
literarischen Hinterlassenschaft des Dio, wie auch an der klugen Tarnung dieser

literarischen Benufeung durch den Verfasser des 1. Cl., durch jenen
Anonymus, den wir traditionellerweise als Clemens Romanus bezeichnen.

Die Auswirkungen dieser Entdeckung für die Chronologie der NT-
lichen Schriften lassen wir jefet beiseite. Im Blick auf unser Thema ist uns
wichtig, daß der römische Clemens nicht nur diese und jene Sprüche,
sondern auch die dem Imperium so ergebene Haltung übernommen hat,
wobei es sein Anliegen war, bei der kaisertreuen Propaganda auch
mitzumachen, aber dabei durch einen Kniff, eine Täuschung, den Anschein
zu erwecken, die Christen seien schon viel früher als die Philosophen zu
solcher Kaisertreue gekommen, wie sie denn, durch dieses Dokument des
1 .-Cl.-Briefes, auch bezeugen, daß sie in der Anerkennung des Gottes-
gnadentums der Obrigkeit und der Empfehlung der Unterwürfigkeit
dieser gegenüber (gleichsam in einem Wettlauf an tiefen Bücklingen) die
Philosophen noch weit übertreffen. — So schließt der 1. Cl. mit einem
Fürbittegebet, das um völlige Unterwürfigkeit bittet, um eine Unterwürfigkeit,

die die Einsefeung der Obrigkeit durch Gott als Mittel zur eigenen

Demütigung preist, und die in betender Form sich völlig der Obrigkeit
ausliefert durch einen Verzicht auf das Jus resistendi: nicht einen

Gehorsam auf Zusehen hin erbitten sich diese frommen Christen,
sondern einen Gehorsam, der sich in nichts auflehnt gegenüber dem im
Staatshaupte verkörperten Willen Gottes.

Es ist eine Bestätigung dieser unserer Deutung des clementinischen
Gebetes für die Obrigkeit, daß hier, sehr im Gegensafe zu den Philosophen,

wie auch zu Paulus, der Ruf der Freiheit restlos verstummt: dieses
Christentum will gar nicht frei sein, es will seinen Nacken beugen, und
zwar unter die weltlichen und kirchlichen Obrigkeiten: wir sehen hier
den Gehorsamsgeist des römischen Christentums entspringen. — In diesem

1. Cl. wird des weiteren die Ehrfurcht vor der Obrigkeit an zweiter
Stelle, direkt nach dem Gehorsam gegenüber Gott und Christus,
eingeprägt. Der Christ soll sich Mühe geben, nicht nur das zu tun, was
Gott gefällt, sondern auch das, was der Obrigkeit gefällt. Zugleich mit
dem alttestamentlichen Gottesdienst wird auch das Militär mit seiner
strammen Subordination als Muster eines gottwohlgefälligen Verhaltens
hingestellt.

Uns interessiert aber vor allem eine doppelte Korrektur, die der
Verfasser des 1. Cl. vorgenommen hat, nämlich an der ATlichen Überliefe-

248



rung und an der urchristlichen Geschichte. Das AT redet auf allen Seiten
des 1. Cl., fortwährend treten Zitate und Anspielungen aus dem AT auf.
Aber was für ein AT lernen wir hier kennen? Ein AT präpariert für die
kaiserliche Propaganda, für die Imperiumstheologie. Die ATlichen
Gestalten, die hier anzutreffen sind, sind lauter Beispiele von Sanftmut,
Demut, Bescheidenheit, Unterwürfigkeit, Friedfertigkeit. Es fehlt jedes
Wort der gläubigen Selbstbehauptung vor den Mächtigen, auch jedes
Wort der Kritik an ihnen, es fehlt jeder Hinweis auf ein besonderes
Gottesgesefe Israels, jede Verkündigung einer endzeitlichen Herrlichkeit
und Herrschaft des Gottesvolkes. Eben das, was der kämpferische, wider-
spenstische Sinn der Juden und Christen aus dem AT herausgelesen an
Ermunterung zur Selbstbehauptung, wird weggelassen. Wenn die Apo-
kalyptiker, etwa in der Offenbarung Johannis, das AT für sich
ausgemünzt hatten, so wird hier, wenn nötig unter Zitatfälschungen,
nachgewiesen, daß das AT das Gegenteil lehre. An einigen Stellen wird sogar
andeutungsweise das AT als ein Buch der Weissagung auf die
kommende Größe Roms ausgelegt, auf das gleiche Rom, das die Apokalyp-
tiker unter Babel verstanden und dessen Untergang sie der heiligen
Schrift entnehmen wollten. — Noch radikaler aber ist die Umdeutung der
urchristlichen Geschichte. Wir haben dafür nur eine sehr schmale Basis
der Kontrolle, nämlich in der Darstellung des Clemens Romanus über
die Christenverfolgungen des Kaisers Nero. Von den Leiden der Christen

in Rom unter Nero, vom Tode des Petrus und Paulus, berichtet
Clemens Romanus deutlich, rühmt den Heldenmut der Märtyrer, aber
ohne jede Schuldbezichtigung der römischen Obrigkeit oder des Kaisers.
Schuld an diesen Leiden der Christen ist nicht der Staat, sondern der
Fanatismus, das heißt die bösen Juden und die fanatischen Christen. Im
Grunde genommen sind die Christen selbst Schuld an den über sie
gekommenen Verfolgungen, ja Clemens Romanus scheut sich nicht, neue
Verfolgungen in Aussicht zu stellen, wenn man sich nicht an die offizielle
Losung von «Frieden und Eintracht» halte, wenn man sich nicht zur völligen

Einordnung bekehre. Er scheut sich nicht, solche kommende
Verfolgungen als im AT geweissagt anzukündigen, in ihnen ein gerechtes
Gericht über die Christengemeinden zu erblicken. Und wenn die Apokalyp«
tiker predigten, daß in Bälde Rom und die Großen in der Welt vom
wiederkommenden Messias gerichtet würden, so bezeichnet Clemens die
christlichen Revolutionäre, das heißt die Fanatiker und Zeloten, die
Unbotmäßigen in der Gemeinde selbst, als die Feinde des messianischen
Reiches, die der Messias strafen werde. Somit ist das messianische Reich
gleichsam zur geistlichen Ergänzung und Parallele des Imperiums
geworden: des Reiches, des Staates Feinde sind auch die Feinde des
Christus.

Wir sehen, das ist ein ungeheuerlicher Einbruch einer sehr
staatsfreundlichen Haltung in das Urchristentum. Man hat etwa von einem
Sündenfall des Christentums unter Kaiser Konstantin geredet, Heering

249



hat diese Auffassung seinem so betitelten Buch zugrunde gelegt, die
Rede von dem Sündenfall des Christentums finden wir bei Emil Brunner
wie bei Walter Nigg. Sie ist falsch: der Sündenfall des Christentums
fand nicht erst unter Konstantin statt, sondern unter Clemens Romanus,
nicht erst um 320, sondern schon um 120 n. Ch., das heißt eigentlich:
das clementinische Staatsethos hat die Wendung unter Konstantin
vorweggenommen.

Und nun ist zu bedenken, daß diese Aera des Clemens Romanus in
die Zeit vor der definitiven Fixierung des NTlichen Kanons fällt. Wir
erheben hier die Frage und bejahen sie: hat nicht diese clementinische
Haltung schon ihre Hand im Spiel bei der definitiven Redaktion der
NTlichen Schriften?

Wir denken dabei nicht, daß es einer Richtung, und wenn sie die
wichtigsten kirchlichen Stellen Roms für zwei bis drei Jahrzehnte
beherrscht hätte, möglich gewesen wäre, den ursprünglich kritisch,
gläubigautonomen Charakter des NTlichen Schrifttums auszuradieren. Das lag
um diese Zeit nicht mehr in der Möglichkeit einzelner. Wohl aber dies

war möglich: durch diese und jene Zusäfee und Einschübe das, was
bereits geschrieben war und als heilige Schrift neben dem AT allmählich in
Geltung kam, zu mäßigen, zu verharmlosen, politisch zu entgiften.

Wir halten dies für nachweisbar an drei Punkten: a) durch das luka-
nische Doppelwerk, das heißt durch die Apostelgeschichte; b) durch
einzelne Einstreuungen, vielleicht auch Streichungen in den paulinischen
Briefen; c) durch die wichtigste Einschiebung lefeterer Art in Rom. 13,
1—7. Wobei ich nicht unterlassen möchte, zu sagen, daß wir hier nun in
unserer Darstellung von dem Feld sicher erweisbarer Sachverhalte auf
das andere sehr wohl begründbarer Vermutungen übergehen.

Was die Apostelgeschichte betrifft (auf das Lukas-Evangelium
einzugehen, erlaubt uns die knappe Zeit nicht), so ist das für unser Thema
Belangvollste die Behauptung, Paulus habe das römische Bürgerrecht
besessen, und vor allem die Darstellung, daß der Christengemeinde von
seiten der römischen Behörden eine freundliche und gerechte Haltung
erwiesen wird, indessen die zelotischen Juden dem Apostel und seinem
Werk fortwährend Schwierigkeiten bereiten und den Anlaß zur
staatlichbehördlichen Intervention darstellen. — Gegen diese Darstellungen ist
von kritischer Seite, gestüfet auf den Befund in den Paulusbriefen selbst,
manches Bedenken erhoben worden. So etwa dies, daß Paulus in seinen
eigenen Briefen nie einen Hauch von seiner Qualität als römischer Bürger

durchblicken läßt, nicht einmal dort, wo er seiner familiären Vorzüge
sich rühmt. Noch schwerwiegender ist dies, daß er in den Briefen der Apostel

wiederholt von erlittenen Strafen redet, die gegen einen römischen
Bürger anzuwenden gesefelich klar verboten war, so die Verwendung
zum Tierkampf in der Arena oder die Strafe mit den Ruten der Liktoren.
Am beachtenswertesten jedoch sind die Stellen in den Paulusbriefen, die
für die neugegründeten Gemeinden eine Verfolgungssituation voraus-

250



sefeen. — Wer also nicht den faulen Ausweg einer Verbindung
gegensätzlicher Angaben gehen will, ist durch den Wortlaut der Bibel
gezwungen, entweder die Paulusbriefe der Apostelgeschichte oder diese

jenen als Geschichtsquelle vorzuziehen. Was die Feststellung einer cle-
mentinischen Schule zu diesem alten Span beitragen kann, ist dies, daß

wir den Finger darauf legen, wie im 1. Cl. ein Stück urchristlicher Ver-
folgungsgeschichte kräftigst retouchiert wird, im ganz gleichen Sinne,
wie die Darstellung der Apg. dies vermuten läßt:

a) Anerkennung des christlichen Zeugenmutes; b) vollste Entlastung
der römischen Obrigkeit, Schuldbezichtigung des jüdischen Fanatismus.

Überaus bedeutungsvoll für die NTlkhe Stellung gegenüber dem
Staat ist die Beurteilung von Römer 13. Wir kommen dazu, diese
grundlegende Stelle dem Paulus abzusprechen. Wir erwähnen vorerst Gründe,
wie sie bis anhin hätten geltend gemacht werden können, hernach die
von unserer neuen Position her zu erhebenden Gründe für die Unecht-
heit. Schon je und je mußte die innere Spannung zwischen Römer 13 und
sehr manchen Stellen der Paulusbriefe mit entgegengesefeter Haltung
auffallen, vor allem etwa mit dem Radikalismus, womit Paulus in den
Korintherbriefen die Mächtigen dieser Welt als der Finsternis verfallen
und wiederum als Gesefelose und Gottlose bezeichnet, indessen sie nach
Römer 13 «Diakonen und Liturgen Gottes» genannt werden. — Nicht zu
übersehen die Tatsache, daß unmittelbar unserer Stelle Römer 13
vorausgehend Paulus mahnt, auf Vergeltung auch in gerichtlicher Form zu
verzichten, nicht zu übersehen die Tatsache, daß auch im Römerbrief da
und dort die Verfolgungssituation vorzuliegen scheint: wie paßt zu der
häufig gemachten Annahme, in Römer 13 habe Paulus eben den Rechtsstaat

vor Augen, dessen Schüfe auch den Christen zugut komme, die
Äußerung desApostels:Wir werden täglich geschlachtet wie die Schlachtschafe.

-- Sehr der Beachtung wert gewesen wäre je und je der Umstand,
daß Paulus alle seine Gebote von Christus, von seinem Heil, von der
Erwartung der Endzeit her begründet und formt, indessen Römer 13

ganz ohne Christus, ohne Blick aufs Endgericht, ohne Blick auf die
Finsternismächte auskommt. — Sehr beachtenswert endlich hätte auch sein
müssen, daß in Römer 13 zwar Worte gebraucht werden, wie sie in den
vorausgehenden und nachfolgenden Kapiteln auftreten, aber mit sehr
deutlichen Sinnverschiebungen.

Was nun aber von unserer Behauptung einer clementinischen Schule
her zu Römer 13 gesagt werden muß, ist dies: der Verfasser von 1. Cl.
kennt den Paulus sehr gründlich und nimmt wiederholt auf ihn Bezug,
aber seine Forderung auf Unterwürfigkeit gegenüber weltlichen und
kirchlichen Vorgesefeten begründet er keineswegs mit Römer 13, was
doch sehr nahegelegen wäre, wenn er diese Stelle gekannt hätte.

Die die Gedanken von Römer 13 verbindende Überlegung ist ein
spezieller Lieblingsgedanke des 1. Cl. Bei genauerem Zusehen steht
nämlich in Römer 13 nicht dies, daß man dem Staate Untertan sein solle,

251



weil er, als Rechtsstaat, so viel Gutes fördere und das Böse hemme, nein,
die Überlegung geht tatsächlich dahin, daß der gottgesefete Staat durch
seine Organe das Gute tut und das Böse bestraft, das heißt welche der
Staat schüfet, sind die Guten, welche er bestraft, sind die Argen. Wenn
du also dich mit dem Staate überwirfst und die Obrigkeit fürchten mußt,
so sprichst du dir damit selbst dein Verdammungsurteil als Sünder. Der
Revolutionär spricht sich selbst sein verdammendes Urteil. Willst du also
ein gutes, reines, ruhiges Gewissen vor Gott haben, so arrangiere dich
fein mit der Obrigkeit, dann hast du in dieser Furchtlosigkeit ein
Zeichen der Unschuld. Das aber ist genau der Gedankengang, wie er im
1. Cl. immer wieder auftritt und dort nicht etwa durch Paulus, sondern
aus dem AT belegt und begründet wird: eine Auffassung, die zur Vor-
aussefeung das Dogma hat, daß die Behörden für uns eine gottgesefete
Zensurinstanz seien: ein absolut unpaulinischer, aber absolut genuiner,
clementinischer Gedanke.

Wird endlich mit obigen Argumenten ernst gemacht, so darf dann
auch darauf hingewiesen werden, daß Römer 13 sehr starke Anklänge
aufweist an Schriften Senecas, die zur Zeit der Abfassung des Römerbriefes

eben erst niedergeschrieben wurden, vor allem aber an die Schrift
Plutarchs von den Prinzipien der Staatskunst, also eines Schriftstellers,
der zur Zeit der Abfassung des Römerbriefes in den Windeln lag.

Hier sei in Parenthesen eine Theorie vorgemerkt, die in den lefeten
zwei Jahrzehnten aufgestellt und vor allem in der Anhängerschaft Karl
Barths vertreten wurde. Diese Theorie geht dahin, daß Paulus in
Römer 13 von den Engelsmächten rede, von überirdischen Gewalten, die in
der Obrigkeit hausen. Dazu fügt dann die Barthsche Lehre, Christus
habe sich bei seiner Erhöhung diese Mächte und Gewalten Untertan
gemacht und somit sei der erhöhte Christus auch das Haupt aller irdischen
Obrigkeit, so daß, wer dem Staate diene, sich damit auch Christus
unterwürfig erweise. — Zu dieser groteskenTheorie ist zu sagen, daß Römer 13
wohl die irdischen und nur die irdischen Mächte im Auge hat: es ist
bekanntlich in Römer 13 von Steuer und Zoll die Rede, aber Steuer und
Zoll schulden wir bekanntlich und erfreulicherweise den durchaus
irdischen Mächten, indessen die himmlischen Mächte und Gewalten glück-i
licherweise bis dato noch keine Steuerzettel verschicken... Aber
abgesehen davon, es muß den Verfechtern dieser Theorie auf das Bestimmteste

gesagt werden, daß der Sprachgebrauch von Römer 13 viel stärkere
Parallelen beim vorgenannten Plutarch hat als bei Paulus, der, wenn er
von den himmlischen Gewalten redet, durchweg die Ausdrücke
«Herrschaften, Mächte und Gewalten» gebraucht.

Was ist nun das Resultat, wenn wir Römer 13 als Einschub aus der
clementinischen Richtung, die Apostelgeschichte als unter deren Einfluß
geschrieben betrachten und damit beide als sekundäre Quellen für die
urchristliche Haltung zum Staate?

Einmal in bezug auf Paulus-, daß er frei wird von der Belastung der

252



geistigen Urheberschaft des Absolutismus, daß er als geschlossene
gradlinige Glaubensgestalt vor uns steht, nicht schwankend, heute mahnend,
daß die Christusgläubigen sich nicht mehr unter ein menschliches Joch
gefangen nehmen lassen sollen, und morgen eine Unterwerfung sans
phrase unter die staatliche Macht empfehlend, daß also Paulus nun nichts
anderes ist als der große Werber für Christus und Bote seines Reiches.

Ferner in bezug auf die Interpretation des ganzen NT: daß die
eigentlich wesentliche urchristliche Haltung auf der Linie Matthäus-Evangelium

— Paulus (ohne Römer 13) - Johannes <- Hebr. — 1. Petr. liegt,
daß von dieser Hauptlinie die Offenbarung des Johannes abbiegt in
einen eschatologischen Radikalismus (hier wird der Staat zum Tier aus
dem Abgrund), daß andererseits die Apostelgeschichte mitsamt der
Überarbeitung des Lukas-Evangeliums, wie auch Timotheus und Titus, eine
Abweichung zur andern Seite hin, zur Freundschaft, zur Synthese mit
dem Imperium und dessen Kultur darstellen.

Die Haltung auf der oben erwähnten Hauptlinie ist diejenige einer
tiefen inneren Distanz zwischen dem Reich der Welt und dem Reich der
Erlösung, zwischen dem alten Aeon und dem neuen Christus-Aeon,
zwischen den Mächten des menschheitsgeschichtlichen Raumes und der in
der Gemeinde der Gläubigen anbrechenden Gottesherrschaft, zwischen
dem Reiche des Cäsars und dem Reiche des Christus. Diese innere
Distanz kann weithin als ruhiges Nebeneinander oder wieder als gegenseitige

Desinteressiertheit sich auswirken, aber an etlichen Punkten war
der Konflikt unvermeidlich, so in der Frage des Kultes, der Zukunftsprognose,

der Gegenwartswertung und der Gewaltanwendung in Militär
und Gericht. Die christliche Haltung in diesen Dingen mußte das Imperium

herausfordern, mit andern Worten, die Christenverfolgungen
waren von Beginn der christlichen Mission an unvermeidlich.

Fragen wir uns, wie eine Christenheit aussehen würde, die auf dieser
NTlichen Hauptlinie geblieben wäre, so haben wir an eine autonome
christliche Gemeinschaft zu denken: eine Kirche von der Festigkeit,
Geschlossenheit und Selbständigkeit der katholischen Kirche, aber nicht als
hierarchische Ordnung, sondern als Gemeinschaft in der Freiheit und
vollen Bruderschaft. — War so etwas auf die Dauer möglich? Die Erwartung

des nahen Endes enthob die Urchristenheit dieser Frage, aber unter
dem Aspekt einer Dauer der Welt, eines Ausbleibens der Parusie
erschien dies manchen als Utopie. So entstand im Zeichen der verblassenden

Parusie-Erwartung die Idee des Nebeneinanders und Füreinanders
von Christentum und Imperiumskultur. Im lukanischen Doppelwerk und
in Titus-Timotheus werden Versuche unternommen, die Brücken zu
schlagen, die Konfliktstoffe zu eliminieren, indessen im l.Cl. und in
seinem Gefolge im Römerbrief 13 die völlige Einordnung in die
obrigkeitliche Ordnung dieser Welt vertreten wird, und eben darin der
sogenannte Sündenfall des Christentums sich vollzieht. Diese Linie aus
Römer 13 und Agp. aber für die dem Christentum ursprüngliche zu hal-

253



ten, wie Harnack und andere dies tun, ist eine fatale Verkennung des
Wesens des Christentums.

Von dieser hier vorgetragenen Auffassung des Christentums her
ergeben sich folgende Konsequenzen:

Unhaltbar ist die moderne Synthese von Nationalismus, Militarismus
und Christentum, also unser neuzeitlich bürgerliches Christentum.

Unhaltbar ist die ausschließlich auf Römer 13 fußende lutherische
Staatsethik der vollkommenen Einordnung unter die Obrigkeit.

Christlich legitim von der Hauptlinie des Urchristentums her ist die
täuferische, auch die katholisch-klösterliche, auch die radikal tolstoj-
anische Distanzierung von der Welt. Diese Haltung hat nicht das
genuine Urchristentum, sondern die innergeschichtlichen Möglichkeiten
gegen sich.

Biblisch legitimiert ist darum auch der Ausweg, der im NT selbst
gesucht wird angesichts der verblassenden Parusie-Erwartung von einer
Synthese, von einem Brückenschlag zwischen den beiden Reichen in der
Weise, daß sich auch ein gläubiger Christ einordnet und sogar dienstlich
zur Verfügung stellt für die staatliche Ordnung und das staatliche Macht-
gefüge, sofern dies dem Recht, dem Frieden, der menschlichen Ordnung
dient. Aber diese Einstellung ist nur berechtigt als Außenlinie, neben der
in der Mitte das Wissen und die Anerkennung der Eigenart und Andersart

der christlichen Haltung vorhanden ist. Christian Eggenberger t
Es freut uns, diesen kurz vor dem plöfelichen, vielverheißungsvolle wissenschaftliche
und praktische Arbeit jäh abbrechenden Tode des Verfassers geschriebenen Vortrag

unsern Leser vermitteln zu dürfen.
Die Grundlagen der hier vorgetragenen Auffassung, die für eine Prüfung

derselben nötig sind, sind in der demnächst im Zwingli-Verlag, Zürich, erscheinenden
Dissertation «Die Quellen der politischen Ethik des 1. Clemensbriefes» niedergelegt.

Entstehung und Wandlung
der marxistischen Weltanschauung

(Schluß)

Daß Hegels Nichtaufhebung des Rechtszustandes seiner Geistlehre
widerspricht, beweist die Verheerung, die diese Tatsache in seiner
Geistesmetaphysik anrichtet. Um die innere Unwirklichkeit der Moralität zu
stüfeen, zieht er die innere Wirkung der Religion heran. Aber die
Stützung mißlingt. Die Religion wird vielmehr in die Unwirklichkeit der
Moralität hineingezogen. Dadurch, daß die gute, aber nicht handelnde
Gemeinschaft der «schönen Seelen» dem bösen, aber handelnden Individuum

«verzeiht», «ist der erscheinende Gott mitten unter ihnen». Hier
schiebt Hegel der rechtmäßigen «Versöhnung» im absoluten Wissen

254


	Neue Gesichtspunkte zur Neutestamentlichen Einstellung gegenüber dem Staate

