
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 5

Artikel: Der wirkliche Shelley

Autor: Radine, Serge

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


hat Marx richtig erkannt, daß man sie «aufheben muß, um sie zu
verwirklichen». Unglücklicherweise dehnt er diesen Safe aus auf die
Hegeische Geistlehre, an der er das «Große und Tiefe» schließlich doch
nicht erkennt. Er gibt der Geistlehre als der «Lüge des Prinzips» Schuld
an der Unfähigkeit Hegels, die Wirklichkeit umzugestalten. Marx hatte
das Zeug dazu, die Hegelsche Geistlehre von ihrer praktisch-sozialen
Unfruchtbarkeit zu befreien. Statt dessen läßt er sich von Hegels
Schwäche in der Ausführung seines Prinzips dazu verleiten, das Prinzip
selbst zu verwerfen und Hegels Idealismus durch seinen Materialismus
«vom Kopf auf die Füße zu stellen». Fr. JR.

(Schluß folgt.)

Der wirkliche Shelley
In Paris feierte man diesen Winter das fünfzigjährige Bestehen der

«Cahiers de la Quinzaine», eines ganz besondern Genres der Veröffentlichung

— Mittelding zwischen Buch und Revue —, die den Ehrgeiz hatten,
gegen die konformistische oder korrumptive Literatur der Zeit zu wirken
und tatsächlich einen sehr bedeutenden Einfluß auf die französische
Literatur der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ausübten. Angeregt wurden

sie durch Charles Péguy, zu dessen Gedächtnis kürzlich an der
Sorbonne eine feierliche Huldigung stattfand. Péguy war ein origineller und
typisch französischer Dichter, zweifellos unzugänglich dem Nichtfran»
zosen, der sich mit seinem Schaffen vertraut machen möchte.

Als ein zum Katholizismus bekehrter Sozialist, der jedoch immer ein
unbeugsamer Gegner jeder Anpassung blieb, war Péguy vor allem ein
Mystiker, ein «Chevalier des Absoluten», möchte man sagen, der, wie
die meisten den Anforderungen und Kompromissen dieser Welt schwer
sich anpassenden Menschen, jung sterben mußte. Freiwilliger Kämpfer,
fiel er im August 1914 als einer der ersten im deutschen Kugelregen. Er
hinterließ ein reichhaltiges, aber unvollständiges Werk.

Interessant ist die Feststellung, daß Péguy, der sein Leben lang mit
unerhörten materiellen Schwierigkeiten zu kämpfen hatte, nur Feinde und
ganz wenige Freunde hatte. Die bereits zum Erfolg gelangten Schriftsteller

hatten die Tendenz, ihn als einen Versager, zumindest aber als
einen «Bohemien des Gedankens» zu betrachten, kurz als einen, der den
zweifelhaften Ruhm des «Quartier latin» genießt. Und doch sollte ihm
nach seinem Tode ein posthumer Ruhm zuteil werden. So zählt Péguy
in unserer Zeit fast nurmehr Bewunderer und Freunde, wobei zu ersteren
jene Reaktionären und Klerikalen gehören, die er zeitlebens verabscheut
hatte und die jefet, im Schüfe des reinen und großen Andenkens, sich
seiner zu bemächtigen versuchen, um ihn für ihre geheimen Zwecke
auszunützen. Doch gelingt ihnen dies nur, indem sie den wesentlichsten, den

204



ureigensten Teil seines Schaffens und seiner Botschaft unterschlagen, wie
dies so treffend Romain Rolland in seiner liebevollen, Péguy gewidmeten
Biographie ausgesprochen hat: «Der große Profit, die Welt der Banken
und Geschäfte, der Kapitalismus, das war für ihn die Hölle.» Dies
entspricht durchaus den Tatsachen. Für Péguy war die Welt des Geldes die
Inkarnation des Bösen schlechthin, und mit unerbittlicher Strenge klagte
er ein Regime an, das irdischen Genuß und irdisches Glück nur einigen
wenigen zuteil werden ließ, die es durch Geschicklichkeit verstanden
hatten, die öffentlichen Reichtümer für sich in Anspruch zu nehmen, während

man duldet, daß neun Zehntel der Menschheit unter der Sorgenlast
um das tägliche Brot buchstäblich erdrückt werden, wozu noch kommt,
daß der aufreibende Daseinskampf keinen Raum mehr läßt für den
Gedanken an das andere, das himmlische Brot. Péguy hat nie aufgehört,
eine «Gemeinschaft der Ungerechtigkeit und des Hasses zerstören zu
wollen, für die das Elend ein Instrument der Unterjochung ist», und er
verschweigt nicht, welcher Art diese Revolution sein sollte: «eine
industrielle, wirtschaftliche, soziale Revolution», und wenn — so sagte er noch
im September 1913, also wenige Monate vor seinem Tode — die Priester
mißtrauisch werden (und fügte diesen Worten prophetisch hinzu: «Wenn
ich nicht mehr bin, werden sie anfangen, Vertrauen zu haben»), so
deshalb, weil in seinen Augen das Unglück des Christentums darin bestand,
durch die Schuld der Christen sozial nicht mehr die «Religion der Tiefe»
zu sein, sondern «sozial nurmehr eine Art elender distinguierter Religion,
was in direktem Gegensafe zu ihrer Gründung steht».

Charles Péguy ist übrigens kein vereinzelter Fall; ein derart
tragisches Mißverständnis war leider nur allzuoft das Los von allen Neuerern
und Nichtkonformisten unter den Schriftstellern, deren Meinungen und
mehr noch deren geistige Haltung in heftigstem Widerspruch standen zu
jenen ihrer Zeitgenossen. Dies beweist ein kleines Buch, das vor einigen
Jahren in England erschienen ist: «Percy Bysche Shelley, Dichter und
Pionier», dem man eine ganz andere Vorstellung verdankt als die, die
man sich gewöhnlich bei uns über den großen lyrischen Dichter Englands
macht. Zu welcher irrigen Vorstellung ganz besonders die an sich wohl
sehr fesselnde, aber durchaus oberflächliche und haltlose Biographie von
André Maurois beigetragen hat. So kommt es, daß Shelley als Dichter
Gegenstand uneingeschränkter Bewunderung ist, während man der
Neigung huldigt, seine Gesinnung und seine Ideen als Mensch nicht ernst
zu nehmen. Und doch sind es gerade diese, die seine Muse entscheidend

inspirieren, so daß es schon mehr als Leichtfertigkeit ist, sie nicht ernstlich

in Betracht zu ziehen.
Es ist wahr, daß man uns Shelley gern als Träumer zeigt, als

liebenswürdigen Seher, als ätherisches und himmlisches Wesen, das natürlich
sofort den Boden unter den Füßen verlor, sobald es sich darum handelte,
der realen Wirklichkeit nahezukommen, um sie umzugestalten. Noch
einmal sei es gesagt: diese Art zu sehen verrät eine Trägheit des Geistes,

205



die sich allzu leicht damit begnügt, sich auf die mannigfachen Vorurteile
und Parteinahmen der Zeitgenossen des Dichters zu berufen; denn sie
hatten Gründe, warum sie die religiösen, politischen und sozialen
Anschauungen Shelleys herabzusefeen oder in Mißkredit zu bringen suchten,
weil sie nämlich daran Anstoß nahmen und weil sie sich dadurch vor
allem in ihren Interessen und ihrer Lebensweise bedroht fühlten.

Wie dem auch sei, das zitierte Buch von Henry S. Salt wird
nutzbringend dazu beitragen, die allgemeine Meinung über Shelley zu
revidieren. Der Verfasser weist uns auf eine bisher fast unbekannte Tatsache
hin: daß nämlich Shelley zu seinen Lebzeiten durchaus nicht einstimmig
als der große Dichter anerkannt worden war. Im Gegenteil, die
Anerkennung seines Genies mußte allmählich und mit viel Mühe den
Kritikern beigebracht werden, gleichsam als unangenehme, aber schon derart
auffallende Erscheinung, daß es zu einem gewissen Zeitpunkte nicht mehr
möglich war, sie zu verkennen. Im Jahre 1821 wies die «Quarterly
Review», eine in literarischen Kreisen als Autorität eingeschätzte
Zeitschrift, in sehr ernstem Tone darauf hin, daß Shelleys Verse der
Musikalität und des gedanklichen Gehalts ermangelten, zwei unbedingt
erforderliche Qualitäten, ohne die von großer Dichtung keine Rede sein
könne. Die «Gazette Littéraire» bekundete in ihrer Nummer vom 9.
September 1820 Shelley gegenüber die nämliche verächtliche Art und
bezeichnete dessen Meisterwerk «Der befreite Prometheus» als «stupide
Unzuträglichkeit eines schwärmerischen Träumers». Es fiele uns leicht,
noch mehrere solcher Äußerungen zu zitieren.

Vierzig Jahre später sind wir Zeugen eines völligen Wandels. Die
gleiche «Quarterly Review» spricht nun eine ganz andere Sprache und
lobt vor allem den «Befreiten Prometheus» als eine «auserlesene, hohe
und ergreifende Dichtung». In seiner Gesamtheit wird uns das Drama
als «ein großes, von reinstem klassischem Geist inspiriertes Werk»
dargestellt. Und der Kritiker, der Shelley diese posthume Huldigung zuteil
werden ließ, versuchte, den einst von seinem Vorgänger in der nämlichen
«Revue» begangenen Irrtum dadurch abzuschwächen, daß er gleichsam
als mildernde Umstände ins Treffen führte, daß Shelleys politische und
soziale Kefeereien die Menschen seiner Zeit so sehr beeinflußt haben
mußten, daß sie sein literarisches Genie außer acht ließen. Wenn dies
zutrifft, wie ist es dann möglich, immer noch darauf zu beharren, daß
diese politischen und sozialen Anschauungen nicht ernst zu nehmen sind
und sie nicht gründlich zu studieren angesichts der Ereignisse, die dem
19. Jahrhundert ihren Stempel aufgedrückt haben?

Man nimmt allgemein an, daß von den sozialen Problemen sich vor
allem zwei dem modernen Bewußtsein aufdrängen, auf daß sie eine der
Gerechtigkeit entsprechende Lösung fänden: es ist das Problem der
Emanzipation der Arbeiterklasse und der Emanzipation der Frau. Und
ist es nicht gerade bei Shelley ein Beweis seiner Hellsichtigkeit und Klugheit,

daß er als einziger unter den Dichtern seiner Zeit eben diese beiden

206



Probleme scharf ins Blickfeld rückte und mit sicherem Instinkt die Wege
wies, die die Reformatoren der Zukunft zu beschreiten hätten, um ihre
Lösung zu versuchen? Andere Dichter vor und nach ihm haben in ihren
Versen die Brüderlichkeit und Menschenliebe besungen; doch
unterscheidet sich Shelley dadurch, daß er, zweifellos einzig in seiner Art, diese
beiden großen Themen nicht allgemein und abstrakt behandelt — gewollt
oder ungewollt die Augen schließend vor den gegenüber den enterbten
Klassen begangenen Ungerechtigkeiten, die, durch Tradition und Sitte
sanktioniert, unter den heutigen Verhältnissen wohl jede wahre Brüderlichkeit

unter den Menschen unmöglich machen.
Über den Einfluß, den Shelleys soziale Ideen auf seine Zeit ausübten,

besifeen wir ein wertvolles Zeugnis aus der Hand der Tochter von Karl
Marx, die in einem Brief aus dem Jahre 1892 bestätigt, daß der Dichter
einer der geistigen Urheber der «Chartisten-Bewegung» war, einer
der bedeutendsten sozialen Emanzipationsbewegungen, die England im
19. Jahrhundert aufrüttelten. «Mein Vater», so schreibt sie, «hat das oft
und oft wiederholt, und ich habe das nämliche auch von den zahlreichen
Chartisten gehört, die ich den Vorzug hatte, in meiner Kindheit und
Jugend kennenzulernen.» Indem Shelley auf die durch die ungleiche
Verteilung der öffentlichen Reichtümer hervorgerufene Unterdrückung der
breiten Volksmassen hinwies, übersah er doch nie, daß er selbst einer
reichen Familie entstammte und daher, ohne es zu wollen, Nufenießer
eines ungerechten sozialen Regimes war. Der Gedanke war ihm verhaßt,
daß das Dach, das ihn schüfete, das Bett, in dem er schlief, ihm andere,
die nicht solche Vorteile kannten, durch ihre harte und oft schlecht
entlohnte Arbeit sicherten. Darum wird man nun leichter verstehen, wieso
Karl Marx eines Tages schreiben konnte: «Der wahre Unterschied
zwischen Shelley und Byron liegt darin, daß die Bewunderer der beiden
Dichter sich freuen, daß Byron mit 36 Jahren starb, denn älter geworden,
wäre er sicher ein reaktionärer Bürger gewesen, während sie bedauern,
daß Shelley das 29. Lebensjahr nicht überschritten hat, er, der im tiefsten
ein revolutionärer Geist war und den man immer in der vordersten Reihe
des Sozialismus gefunden hätte.»

Anderseits beklagt Shelley als glühender Verteidiger der Rechte der
Frau — namentlich in seiner großen Dichtung «Laon und Cythna» — die
Abhängigkeit, zu der man die Frauen seiner Zeit verhielt, und die
unheilvollen Folgen, die daraus für die ganze Menschheit entstanden.
«Kann der Mann frei sein», ruft er aus, «wenn die Frau Sklavin ist?»
Und indem er die soziale Geißel, die Prostitution, verurteilt, verkündet
er: «Kein Mann kann rein bleiben, nachdem er sich wohlgefällig zu
käuflichen Liebkosungen einer Dirne hingegeben hat; er kann nicht makellos
sein, wenn er die aufrichtigen Erwartungen eines vertrauensvollen Herzens

betrogen hat.» Darum darf man nicht überrascht sein, wenn Shelley
dank seiner hohen Auffassung von der Rolle der Frau und der Art ihrer

207



Sendung auf Erden auf alle Frauen, mit welchen er in Berührung kam,
eine unleugbare Anziehung ausübte und wenn alle ausnahmslos, und
welcher sozialen Schicht sie auch angehören mochten, ihm, sobald sie in
seiner Nähe waren, das lebhafteste Interesse und die glühendste
Zuneigung bekundeten und ihn mit bewundernden Beinamen, wie «Ariel»,
«Oberon» usw., bedachten.

Schon als Jüngling hatte der Dichter das Gelübde getan, «sanft,
gerecht, weise und frei zu sein und auf Grund der dadurch erworbenen
ethischen Kraft den Unterdrückten zu helfen, das Joch abzuschütteln, das
ihnen die Unterdrücker auferlegen». Diesem hohen Ideal blieb er immer
und unwandelbar treu. Indem er heftig Partei ergriff im Nationalitätenproblem,

das die Männer seiner Zeit so sehr beschäftigte, und immer die
Sache der unterdrückten Völker verteidigte - ob es sich nun um Griechenland

handelte mit seiner ruhmreichen Vergangenheit, der er ein wunderbares

Gedicht «Hellas» widmete, in welchem der politische Scharfblick in
Einleitung und Anmerkungen dem lyrischen Atem der Inspiration in
keiner Weise nachsteht; oder um Irland, für das er vielleicht noch
größeren Mut bewies, denn es soll nicht verschwiegen werden, daß die
meisten Dichter und Schriftsteller sich für Revolten und Aufstände
begeistern, die sich irgendwo in weiter Ferne abspielen und somit weder
ihren Patriotismus noch die Interessen ihres Daseins in fühlbarer Weise
bedrohen.

Shelley zögerte niemals, zu erklären, daß kein persönliches oder
nationales Interesse über der Gerechtigkeit stehen dürfe, die für alle
gleich gilt, und daß es keine wirkliche authentische Freiheit geben könne
dort, wo für die breiten Volksmassen elende Lebensbedingungen und
Hunger regieren. Dies ist die reine demokratische Lehre, wie sie vor
allem in dem Gedicht «Den Männern Englands» enthalten ist. Shelley
wünschte jedoch die notwendige Revolution so friedlich wie möglich,
befreit von jenem Haß und Neid und brutaler Herrschaft, die bisher die
meisten revolutionären Bewegungen besudelt hat, womit er der Lehre
seines Meisters Godwin treu blieb, der die Gewalt verabscheute. Die
anzuwendenden Mittel hatten für ihn also ebensoviel Bedeutung wie das
erstrebte Ziel, denn Shelley wußte, daß Schlauheit und Tücke der Mittel
unweigerlich auch auf die Ziele übergreifen und sie beeinträchtigen und
entstellen. Anderseits warnte er die herrschenden Klassen, die Aristokratie

und die Plutokratie, den durch die historische Entwicklung und
die Fortschritte des menschlichen Bewußtseins notwendigen Reformen
sich weiterhin beharrlich widersetzen zu wollen, da sie früher oder später
unvermeidlich und mit vollem Recht Revolutionen der Völker gegen ihre
Ausbeuter zeitigen würden.

«Ich kann mir leicht vorstellen», schrieb er zu diesem Punkt, «daß,
bevor die englische Nation sich bereit findet, die moralische und
politische Degradierung, die gegenwärtig für die Chinesen gilt» — und die
sie nun auch verworfen haben! — «zu akzeptieren, sie zunächst, sobald

208



sie gezwungen ist, versuchen wird, ihr mit allen ihr zu Gebote stehenden

Mitteln, ja selbst mit Gewalt zu entrinnen.»
Es muß aber betont werden, daß der Kommunismus Shelleys auf rein

ethischer Grundlage sich manifestiert. Er glaubte tatsächlich, daß die
sittliche, individuelle Reform mit der Umwandlung der Gesellschaft gleichen
Schritt halten muß, denn seiner Meinung nach muß der Mensch in erster
Linie dort handeln, wo er Herr der Situation ist, und als Maßnahme
empfahl er mit intensiver Beharrlichkeit die Rückkehr zu größter
Einfachheit des Lebenswandels und die Loslösung von jenen künstlich
geschaffenen Bedürfnissen, die oft kostspielig und schädlich sind, deren
Verbreitung aber von der modernen Zivilisation nur allzusehr begünstigt
wird. Und um selbst als Beispiel zu wirken, unterschied sich Shelley
immer durch die Bescheidenheit seiner Lebensweise und Neigungen und
äußerste Genügsamkeit. Byron, der ihn bewunderte und ihn im stillen
um seine Seelengröße beneidete, von der er selbst so weit entfernt war,
hat einmal in trefflicher Form das Wesentliche von Shelleys Charakter
so zusammengefaßt: «Das Genie mit Einfachheit gepaart.» Shelley
beschränkte seine Liebe zur Menschheit nicht auf die Menschen allein; er
übertrug sie auf die gesamte Schöpfung, indem er ohne Unterlaß wiederholte,

daß gerade jene Geschöpfe, die die wenigsten physischen Bedürfnisse

haben, die am meisten entwickelten und am geeignetsten sind, sich
dem Göttlichen zu öffnen, das — wie Shelley glaubte — alles in uns und
außer uns beseelt.

Nach diesen Äußerungen fühlt sich Henry S. Salt berufen, zu
bestätigen, daß Shelley vor allem als ein Vorläufer zu betrachten ist, der
seiner Zeit voraneilte und selbst unserer Epoche voranschreitet, indem er
durch sein Werk und sein Leben eine bessere Zukunft verkörpert hat,
ein soziales Regime, wo gerechtere Bedingungen herrschen und wo es
keine Ausbeutung mehr des Menschen durch den Menschen geben würde.
Eine intellektuelle und geistige Entfaltung würde dann möglich sein, wie
sie die Welt noch nie gekannt hat.

Durch eine seltsame Laune des Schicksals, in der wir eine tröstliche
Verheißung erblicken wollen, soll diese Seele vor der Zeit auf die Erde
herabgekommen sein, womit der Unverstand, auf den Shelley sein Leben
lang stieß, eine Erklärung fände« Unverstand, der sich heute noch seinen
Ideen entgegenstellt, so daß sie entwertet und unterschäfet werden, wenn
es nicht gelingt, sie ganz zu verschweigen. Und doch hätte man schon
sehr früh ahnen können, wie sich späterhin dieses einmalige Dasein
entfaltet haben würde. Denn fast noch ein Kind — in Sussex, wo er seine
Jugend verbrachte —, war Shelley schon durch alle Äußerungen des
Elends und des Leides im tiefsten ergriffen, vor allem von den armen
Leuten, zu welchen ihn eine angeborene Sympathie trieb. Von dem Tage
an, da er William Godwins Werke lesen konnte, die ihn mächtig
beeinflußten, wurde er zum Nachdenken angeregt nicht nur über den
Kontrast, sondern auch über die Wechselbeziehung, die zwischen dem über-

209



großen Reichtum der einen und dem übergroßen Elend der andern
existiert, was ihn immer wieder zwang, sich mutig zugunsten der Armen
und Unterdrückten einzusetzen, ob es sich nun um ein hungerndes Kind
oder um ein von seinem Herrn geschundenes Pferd handelte.

Eine solche Auffassung vom Dasein ist unerläßlich für das Verständnis

von Shelleys gesamtem dichterischem Schaffen. So finden wir zum
Beispiel in seiner «Verteidigung der Poesie» diese höchst charakteristischen

Worte: «Die Dichter und alle jenen, die etwas ersinnen, um in der
Folge die unzerstörbare Ordnung der Dinge zum Ausdruck zu bringen,
sind nicht nur die Schöpfer der Sprache, der Musik, der Skulptur und der
Malerei, sie sind gleichzeitig auch die wahren Begründer der Gesefee
und der bürgerlichen Gesellschaft; sie sind die Menschen, die uns die
höchste aller Künste gelehrt haben, die Lebenskunst, und die dank der
Fähigkeit, die sie besifeen, das Wahre und Wunderbare wachzurufen,
uns wenigstens teilweise jene unsichtbare Welt schauen lassen, die man
Religion nennt. Und darum nannte man einst die Dichter Gesetzgeber
oder Propheten, je nach den Verhältnissen der Epoche und der Nation,
die sie hervorgebracht hatte, und dies mit gutem Recht, muß man hinzufügen,

denn der wahre Dichter vereinigt immer beide Merkmale. Er
sinnt nicht nur intensiv über die Gegenwart nach, so wie sie ist, indem
er mit sicherem Instinkt die Gesefee entdeckt, die herrschen müssen, um
ihre Harmonie zu bewirken, sondern ahnt im Gegenwärtigen schon
den Keim der Zukunft, und diese ist es, die sein Innerstes bewegt und
inspiriert.»

Dieser lefete Safe beschreibt uns getreu Shelleys persönliches Wirken
als Dichter, und aus diesem Grunde darf der Leser, der die volle
Bedeutung einer solchen Dichtkunst zu erfassen sucht, selbst dort, wo es
sich um rein Technisches, den Rhythmus und Reim, handelt, niemals die
großzügigen Ideen vergessen oder außer acht lassen, die in ihm lebten.
Shelley, der Pionier, und Shelley, der Dichter, sind untrennbar.

Was die religiösen Ideen des großen englischen Dichters betrifft,
weiß man, daß er von der Universität Eton ausgeschlossen wurde unter
dem Vorwand, er hätte dort den Atheismus verbreiten wollen, in
Wirklichkeit jedoch, weil er sich gegen eine veraltete und rückschrittliche
Theologie aufgelehnt hatte. Er selbst hat sich der Mühe unterzogen, in
der Einleitung zu seiner großen Dichtung «Laon und Cythna» die
Vorkommnisse zu präzisieren. Er schreibt: «Gegenstand seiner Angriffe war
die irrige und entwürdigende Auffassung, die die Menschen sich vom
höchsten Wesen machten, und nicht das höchste Wesen selbst.» Es war
also nicht die Gegenwart, sondern viel eher die Abwesenheit der geistigen
Natur in der herrschenden Religion, die die Ursache war, daß man in
Shelley lange Zeit hindurch einen Ungläubigen sah. Vom sozialen Standpunkt

aus ist gleichfalls zu sagen, daß Shelley als Evolutionist und nicht
als Utopist zu betrachten ist. Als er sein Vertrauen in die menschliche

Fähigkeit zur Vervollkommnung verkündete, war er viel zu weitblickend,

210



um das Herrschen von Gerechtigkeit und Glück für eine nahe Zukunft
vorauszusagen. Er bejahte nur seinen Glauben in die Fähigkeit des
Menschen, sich selbst unaufhörlich vervollkommnen zu wollen.

So gibt uns das schöne Buch von Henry S. Salt das Antlife des wahren
Shelley wieder, indem es uns zeigt, was so viele Biographen des Dichters,
Gefangene ihres sozialen Milieus, ihrer Vorurteile und Interessen, bisher

zu verbergen oder zumindest zu schmälern suchten, daß nämlich der
große lyrische Dichter in vieler Hinsicht auch ein Pionier und Vorläufer
war. Seit mehr als einem Jahrhundert haben die Ereignisse seinem
hellseherischen Blick recht gegeben, und wie viele von den Änderungen, die
er empfahl, sind schon verwirklicht oder auf dem Wege der Verwirklichung.

Und sein noch fernes Ideal, eine glücklichere Menschheit endlich
mit sich selbst versöhnt zu sehen, spricht nicht einer seiner schönsten
Verse es aus? «Leben, als ob leben und lieben eins wären», worin
zugleich sein ethisches und soziales Bekenntnis wunderbar zusammengefaßt

erscheint. Und in Anlehnung an seine unsterbliche Dichtung «Der
befreite Prometheus» darf es gesagt werden, daß es zweifellos noch
Jahrhunderte dauern wird, bis wir uns diesem Ideal nähern, daß jedoch
auch die Jahrhunderte verstreichen und eines Tages das Ideal erreicht
sein wird. Denn was sind diese Zeiträume angesichts der Ewigkeit?

Wie es auch um diese strahlende Zukunftsverheißung bestellt sein

mag, die so sehr von den apokalyptischen Visionen abweicht, müssen wir
Henry S. Salt dankbar sein, daß er uns mit seinem kleinen, gehaltvollen
Buch einen solch reinen und erquickenden Quell erschlossen, uns die
echte, lebensbejahende Botschaft des großen Dichters und Menschen

Percy Bysche Shelley vermittelt hat, inmitten der Unsicherheit und

Bangigkeit einer schmerzlichen und chaotischen Zeit. Serge Radine.

China, der erwachende Löwe
«China ist ein schlafender Löwe, der, wenn er einmal erwacht, die

Welt in Staunen sefeen wird.»
Diese prophetischen Worte sprach Napoleon, als er einmal in seinem

Lustschloß Fontainebleau vor einem Globus stand und auf das asiatische
Riesenreich wies.

Es war im Januar 1912, als in der amerikanischen Stadt Macon im
Staate Georgia eine junge Studentin der dortigen Universität in helle
Aufregung geriet. Sie hatte in der Zeitung gelesen, daß in ihrem
Heimatland China die Revolution ausgebrochen, das Mandschukaiserreich
abgeschafft und der Revolutionär, Dr. Sun Yat-sen, zum vorläufigen
Präsidenten der Republik China ausgerufen sei. In ihrer Begeisterung
schrieb Ching-ling Soong, so hieß die junge Studentin, einen Artikel für

211


	Der wirkliche Shelley

