Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 5

Artikel: Entstehung und Wandlung der marxistischen Weltanschauung
Autor: F.R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139374

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Blick. Die wirklich hshere Ebene ist nicht mehr eine, auf der man sicher
und fest stehen, im Kreise laufen oder an Ort treten kdnnte. Sie ist die
Ebene der Schreitenden, die darum; weil sie den Vater und sich selber
kennen, mit einem neuen Blick und einer neuen Gebirde dem Reich
dieses Vaters, dem wartenden Vaterhaus entgegengehen.

Wer auf diese hshere Ebene gerufen ist, kann weder auf taktische
noch auf moralische Anforderungen ganz verzichten, aber er kann die
Taktik wie die Moral erkennen und messen, er kann sie brauchen, chne
ihnen zu verfallen, und er wird vor allem bereit sein miissen, sich beide
von Christus griindlich aus den Hinden nehmen, zerschlagen und
— aus neuer Einsicht, neuer Liebe — neu formen zu lassen. Diese Be~
reitschaft, dieser Verzicht ist der schwere Weg auf der Ebene Gottes.
Beharren, im Kreise laufen, an Ort treten ist der tiuschende und leichte
Weg der Taktiker wie der Moralisten.

Der Sozialismus — und in besonderer Weise wohl der religidse
Sozialismus — steht wohl heute vor der Frage, ob sein Schicksalsweg
ein wirkliches Schreiten oder nur ein unfruchtbares Treten an Ort sei.
Wohl niemand karin heute diese Frage mit einem klaren Ja oder Nein
beantworten. Sie wird aber zur bedringenden Frage an jedem von uns,
denn wir wissen, dafl die Sklaven der Taktik und die moralistischen
Pharisier darin {ibereinstimmen, dafl keiner von ihnen jemals wirklich
schreitet, weder die sozialistischen noch die christlichen, nodh die religi6s
oder christlich sozialistischen Taktiker oder Pharisier. Bruno Balsdheit.

Entstehung und Wandlung
der marxistischen Weltanschauung

Der «Materialismus» Marxens ist aus der Auseinandersetfung mit
dem «Idealismuss Hegels hervorgegangen und nur aus dieser Ausein~
anderseung zu verstehen. Der Hegelianismus ist die Vorausseung
des Marxismus; umgekehrt ist der Marxismus die in die Geschichte ein~
gegangene Verwirklichung der Hegelschen Freiheitslehre. Man kann
Hegel neben Engels als Mitbegriinder des «wissenschaftlichen Sozialis-
mus» ansehen. Allerdings ist es ein zwiespiltiges, ja tragisches Verhilt-
nis, das zwischen Marx und Hegel besteht. Der Materialismus Marxens
hat Hegels Idealismus zerstdrt, indem er ihn erginzte. Marx fiihlte sich
von Hegel zugleich angezogen und abgestofien, er hat ihn ebenso tief
begriffen wie griindlich miflverstanden. Hegel erschloff ihm die abend~
landische Tradition, und er verstellte sie ihm wieder. Bei aller Zwie~
spiltigkeit hat Marx dem posthumen Lehrer unverbriichliche Treue be~
wahrt. In seiner deutschen Jugendzeit stand er intellektuell-sachlich im
Banne des Meisters, wihrend er persénlich-gefiihlsmiflig von ihm weg-~

196



strebte. Er vergleicht seine Stellung zu Hegel mit dem Verhiltnis Roms
zu Griechenland. Hegels «metaphysisches Universalreich» soll dhnlich
traumhaft phantastischen Charakter haben wie der Eroberungszug Ale~
xanders, wihrend Marx fiir seinen »realen» oder <«naturalistischen
Humanismus» einen festen Stand auf der Erde erstrebte, wie ihn Rom
innehatte. Die Auseinanderseungen der Linkshegelianer, an denen er
sich anfangs beteiligte, schob er als «<Diadochenkimpfe» beiseite. Im Exil,
nach der Begegnung mit der fortgeschrittenen, westeuropaischen Arbei-
terschaft und Bourgeoisie, gewahrte er viel tiberholte und riickstandige
xdeutsche Ideologien» an Hegel, ohne aber sein «Erbes, und das des
deutschen Idealismus tiberhaupt, aufzugeben. Die Umformung des
naturwissenschaftlich orientierten Materialismus der westlichen Auf~
klirung zu einem <«historischens oder «dialektischen» Materialismus ist
durch das Festhalten am Idealismus Hegels (und Fichtes, dessen Einflufl
auf Marx nicht unterschitst werden darf) hervorgerufen.

Mit grofiler Gewissenhaftigkeit, Paragraph fiir Paragraph unter~
suchend, unternimmt Marx als erste verdffentlichte schriftstellerische
Arbeit eine «Kritik der Hegelschen Staatsphilosophies. Die Staatslehre
Hegels ist eine Verherrlichung der konstitutionellen Monarchie. Um das
zu verstehen, mufl man sich der oft vertretenen Meinung entschlagen,
die in Hegel einen weltfremden Systematiker von pedantischer, logischer
Konsequenz erblickt. Er, der Jugendfreund Hglderlins, blieb immer eine
weltzugewandte Perstnlichkeit von reichem Innenleben, aber unvollen~
deter Ausgeprigtheit des Charakters und Werkes, darin vielen Men~
schen jener Zeit dhnlich. Die Gegenstinde der Auflenwelt nahm er ent~
gegen, wie die «Gelegenheits sie ihm darbot. Er fafite sie tief auf, ge~
heimnifite wohl auch von seinem Eigenen in sie hinein, aber er dnderte
nicht viel daran. Als Humanist sah Hegel im Staat die <sittliche Welt»
der Antike, das «substantielles Gemeinwesen der griechischen Polis. Zu
ihr tritt das «modernes Prinzip der individuellen Freiheit in Gestalt der
«Moralitit», sich als «Rechtschaffenheits im freien Spiel der Krifte in der
biirgerlichen Gesellschaft und als «Vaterlandsliebes im Staat verwirk~
lichend. Beides, das antike «an und fiir sich seiende» Wesen und das
persdnliche Prinzip der Gemeinschaft, schliefit die «Spites des konstitu~
tionellen Monarchen zu einer lebendigen Einheit, zum «Organismus»
zusammen. Diesem formalistischen und kompromififreudigen Neben-
einander von Staat und biirgerlicher Gesellschaft stellt Marx die For~
derung eines Gemeinwesens aus einem Guf} entgegen: das «wirkliche
Volks oder die «<Demokratie» — die Keimzelle der spiteren kommuni-
stischen Gesellschaft —, in der der Zweck des Ganzen sich in jedem
einzelnen und nicht nur in der Person des Monarchen verkdrpert. Uber
die konstitutionelle Monardhie ist die deutsche Geschichte hinweggegan~
gen; ihre Widerlegung durch Marx war dabei wenig wirksam. Das Be~
deutsame an der «Kritiks ist, daf sie unterscheidet zwischen der Zeit-
anpassung Hegels, dem «Stiick Philisterzopf», das Engels den «Olym-

197



piern» Hegel und Goethe anhingen sah, und dem bleibenden «Groflen
und Tiefen» der Hegelschen Philosophie. Das Grofie und Tiefe an Hegel
ist sein Freiheitsbegriff, den er am ungetriibtesten im ersten «<revolutio~
nirens Hauptwerk, der «Phinomenologie des Geistes», entwickelt. Auf
die Phinomenologie greift Marx zuriick; sie wird der Ausgangspunkt
des wissenschaftlichen Sozialismus, ohne deren Kenntnis kein griind~
liches Verstindnis des historischen Materialismus méglich ist. Das
Thema der Phinomenologie gibt der Leitsas der Vorrede: «Die Sub-
stanz ist das Subjekt.» Das ist in Hegels eigenwilliger Sprache aus~
gedriickt und besagt: Die Substanz ist das Gemeinwesen als «Bestehen~
des», das das Individuum in «unmittelbarer» Einheit in sich befait. Durch
das Handeln als «ausschlieflendes Eins» oder das negative «Bdse» vermit-
telt sich das Individuum mit dem Gemeinwesen und macht es zum Subjekt,
dem «Wir des Geistes». Dieser Grundgedanke der Phanomenologie wird
bei Marx zum «Sprung aus dem Reiche der Notwendigkeit in das Reich
der Freiheits. Die Freiheit ist das gemeinsame Anliegen von Hegel und
Marx. Freilich nur im Ansats; in der Ausfithrung gehen sie sogleich ver-
schiedene Wege. .

Hegel leitet die Freiheit aus dem «Geistes ab. Phinomenologie ist
«Lehre vom erscheinenden Geistes. Auch hier ist zum Verstindnis die
Zuriickweisung eines Vorurteils notwendig, ndmlich des Vorurteils von
der «monistischens> Tendenz Hegels. Als Kantianer und Zusammen-
fasser der neueren europdischen Philosophie geht Hegel vielmehr {iber~
all vom Dualismus, von der Trennung und Gegensiglichkeit aus. Dem~
gemil entspringt ihm der Geist aus zwei verschiedenen Sphiren, der
Religion, dem «Selbstbewufitsein des Geistes an und fiir sich», und der
Philosophie, dem Selbstbewufitsein des Einzelmenschen. Aus dem Zu-~
sammenwirken dieser beiden Bereiche, des kosmisch~g&ttlichen und des
natiirlich-individuellen, entsteht das «Dasein» oder die «Wirklichkeit»,
die deswegen keine einheitlich~-geschlossene Welt, sondern mit der «Zu~
filligkeits> behaftet ist, weil beide Faktoren nicht sogleich ineinander~
greifen, sondern erst im «Weltprozef}» zum Ausgleich gelangen. Gott hat
die Wirklichkeit in sich «eingeschlossens und «entiuflert» sie zur Natur.
Er geht vom Denken zum Sein, von innen nach auflen. Demgegeniiber
ist das Individuum das «Insichgehen» der Natur. Der Mensch geht vom
Sein zum Denken, von auflen nach innen. Gott «steigt hinunter> vom
Allgemeinen zum Besondern, der Mensch «erhebt sich» vom Besondern
zum Allgemeinen. Gott ist das «sich preisgebendes positive Gute, der
Mensch das sich absondernde negative Bése. Beide stoflen zusammen
und beginnen sich zu vereinigen in der Menschwerdung Gottes. Gott
wird «daseiendes einzelnes SelbstbewufBtsein», stirbt als einzelner und
aufersteht zur «Gemeinde», zur Gemeinschaft mit den Individuen, die
Geist wird. Geist ist das Zusammenfallen der «Momentes der Weltbewe-
gung, des Guten und des B&sen, des Positiven und des Negativen, des

gemeinen und des Besonderen zum «einzelnen». Geist ist das «in sich

198



zurlickgekehrte» Selbst oder das «Selbstbewufitsein, das in seinem
Anderssein als solchem bei sich ists, das Resultat sowohl des «Ent~
duflerns» wie des «Insichgehens». Die Weltanschauung Hegels entspricht
den Kreislaufen des Seins, die die mittelalterlichen christlichen Denker
entwarfen, und der altindischen Alleinheitslehre, auf die Hegel selbst in
seiner «Enzyklopidie» Bezug nimmt. Der bekannte Ausspruch Hegels:
«Wer die Welt verniinftig ansieht, den sicht sie auch verniinftig an»,
entspricht der indischen Anweisung: «Tat twam asi (das, nimlich der
Gegenstand bist du).» Geist bedeutet die Gleichheit von innen und
auflen; Gott ist véllig Welt, die Welt ist véllig Gott geworden. Hegel
nennt diese Lehre auch Mystik und setst das «Mystische» mit dem «Spe~
kulativen», dem eigentlichen Grundgehalt seiner Philosophie gleich. Im
absoluten oder speku]ativen Wissen, das ist im bewufiten, in sich zuriick~
gekehrten Selbst sind, wie das Positive und Negative, Religion und
Philosophie, das Gute und Bdse, so auch Offenbarung und Vernunft
eins geworden oder miteinander «versShnts. Hegels Freiheit ist die
«VersShnungs. |

Marxens Freiheit dagegen ist die «Revolutions, und die Revolution -
wird fiir unvereinbar mit Hegels Geistlehre erklirt. In seiner <kriti~
schen» Periode vor dem Exil lifit Marx den einen individuellen Faktor
der Geistlehre, die Philosophie, bestehen, aber ihr einziger Inhalt ist, den
anderen kosmischen Faktor, die Religion, als «Illusion» zu entlarven.
Hegels Kreislauf vom Entiduflern des Geistes zur daseienden Natur hin,
zum Insichgehen der Natur in die Individualisation ist fiir Marx nur
das «Insichkreisen der Abstraktion», Ausdruck der sehnsudhtsvollen
«Langeweile> des abstrakten Denkers, der «nach Sinnlichkeit diirstets.
Vom Beginn des Exils ab wird auch die Philosophie zum bloflen «Aus~
druck» der gesellschaftlichen Verhiltnisse, «Reflex der Wirklichkeits
wie die Religion. Das Selbstbewufitsein ist freilich auch fiir Marxens
Revolution konstitutiv, als das Vermdgen des Menschen, «seine Ge~
schichte zu machens und den Sprung von der naturwiichsigen Notwen~
digkeit zur Freiheit, zur Herrschaft tiber die Natur und zur Kontrolle
der eigenen gesellschaftlichen Aktion zu tun. Dies Bewufltsein ist eine
Gabe, mit dem die «Naturs den Menschen ausgestattet hat. Was es fiir
die Natur bedeutet, dafl sie SelbstbewufBitsein hervorbringt, danach fragt
Marx nicht, will er nicht fragen. Hitte er gefragt, so wiirde es sich ge~
zeigt haben, dafl gerade fiir den Standpunkt des naturalistischen Huma-~
nismus das Bewufitsein des Naturwesens Mensch Bewufitsein der Natur
selbst sein miisse, also etwas ganz Ahnliches wie Hegels «Insichgehens.
Die Abstinenz vom Fragen ist gerade der Wit bei Marxens Standpunkt.
Der Mensch soll nicht denken, sondern handeln.

Bei niherem Vergleich der Geschichtsauffassung Hegels und Mar~
xens verliert der Gegensats an Schirfe, ja das Verhiltnis beider zum
Geist kehrt sich um. Nicht Hegels Kompromifl des konstitutionellen
Staates, sondern Marxens klassenlose Gesellschaft ist die Verwirkli~

199



chung der Freiheit. Hegel macht theoretisch das Selbstbewufltsein zur
Grundlage der Freiheit, durch die praktische Nichtverwirklichung der-
selben untergribt er das Selbstbewufitsein. Marx verwirklicht die Frei~
heit, das kommt dem Selbstbewufitsein zugute. Hegel tStet den Geist,
indem er die geschichtliche Entwicklung ihrer Triebkraft beraubt und
zum vorzeitigen Abschlufl bringt. Marx macht den Geist lebendig, da~
durch, dafl er der Geschichte neue Triebkrifte einfiigt. Marx wird zum
Anwalt der Religion, in dem er Hegels Beibehaltung des unter der
antiken Universalmonarchie herausgebildeten abstrakten «Rechtszustan-
des» die Anpassung der Eigentumsverhiltnisse an den «wirklichen Men-
schen» entgegenstellt. Am Ende hat freilich Hegels praktische Verleug-
nung der Freiheit die gleiche Folge wie Marxens theoretische Abdankung
des Selbstbewufitseins: das Anlangen beim Kollektivismus. Die sich be~
kriegenden «Volksgeister» Hegels lassen genau so wie Marxens kimp~
fende Klassen den selbstbewufiten Einzelnen und den selbstbewufiten
Gott <unversShnt» in sich versinken. | -

Der grundlegende Begriff der Hegelschen Geschichtsphilosophie ist
die «<Entfremdung» und ihre «Aufhebungs. Entfremdung ist die Steige~
rung der Indivifualisation, des Insichgehens zum Bdsen; der biblische
Siindenfall, geschichtsphilosophisch zugeschnitten und auf die Ausein-~
andersetsung mit den Zeitgenossen, besonders die vorhergehende Auf-
klarung, zugeschnitten, An einer Stelle der Phinomenologie nennt Hegel
die Entfremdung die «abstraktes, das ist absondernde, ttende Negation.
Die Aufhebung der Entfremdung ist die «Negation des Bewufltseins, wel-
ches so aufhebt, dafl es das Aufgehobene bewahrt und erhilt und hiermit
sein Aufgehobenwerden iiberlebts. Die Negation des Bewufltseins ist die
«Dialektik», das ist die individuell-menschliche Seite der geschichtlichen
Entwidklung, die durch das Hinzutreten der religidsen oder universellen
Seite erst zur vollen geistigen oder geschichtlichen Wirklichkeit erginzt
wird. Der Entfremdung und ihrer Aufhebung beim Menschen steht die
Offenbarung und Erl8sung Gottes gegeniiber. — Wie das Gemeinwesen
in der Rechtsphilosophie, das aus Famiﬁe,Wirtsd'naft und Staat zusammen-
gesett war, ist auch die Entfremdung dreischichtig. Die Schichten durch~
dringen einander, was im Wesen des Geschichtlichen liegt, aber auch
durch Unklarheit der Begriffsbildung hervorgerufen ist. Der Wirtschaft
und ihrem System der Bediirfnisse liegt die Erndhrung zugrunde, die
den menschlichen und tierischen Individuen gemeinsam ist. Auch die
Tiere sind «eingeweiht in die unterste Schule der Weisheit, ndmlich in
die alten Eleusischen Mysterien der Ceres und des Bacchus — das Ge-~
heimnis des Essens des Brotes und des Trinkens des Weines», in dem
sich die «selbstlose Natur dem selbstischen Dasein» darbietet und «das
geistige Dasein berithrt>. Auch die Tiere haben Anteil an der Entfrem-
dung. Sie erfahren wie die Menschen den Eingang der Natur in der
entfremdeten Form der «Begierdes, die auf die «Vernichtung» des
Gegenstandes ausgeht. Die Wirtschaftsauffassung der Spitantike und

200



der Aufklirung mit ihrer Abzwedkung auf den «Nugsen» ist die auf die
Spise getriebene Begierde. Die zweite Schicht der Entfremdung ist der
Staat. Er entsteht dadurch, dafl die Begierde den «Kampf auf Leben und
Tod» zwischen den Menschen stiftet, der seinerseits den «Gegensats von
Herr und Knecht» erzeugt. Um sein Leben zu erhalten, tritt der Besiegte
in den Dienst des Siegers, verschafft ihm als Herrn den «Genuf}», das
heifit die Befriedigung seiner auf die Vernichtung des Gegenstandes
ausgehenden Begierde, wihrend die Begierde des Knechtes durch die
«Furcht des Herrn» gehemmt wird und die Erfahrung der Selbstindig~
keit der AuBlenwelt macht. Die «gehemmte Begierdes wird zur Arbeit
oder zum Bilden, das ist zur «Macht iiber das ganze gegenstindliche
Wesens. In der gegenseitigen «Anerkennungs von Herr und Knecht
entsteht der Staat als das Gemeinwesen des «freien Volkes», in dem
alle als Regierung befehlen und als Biirger gehorchen. In die Wirtschaft
oder «biirgerliche Gesellschaft> wirkt diese Anerkennung nur indirekt,
gebrochen hinein, teilweise wirbt hier der Gegensats von Herr und
Knecht unaufgehoben weiter. Ist der Staat durch das Kain~Abel-Motiv
begriindet, so die Familie, die dritte Schicht, durch das Adam-~Eva-Motiv,
das mit der Schuld der griechischen Tragédie verschmolzen wird. Im
Handeln der Tragddie emanzipiert sich das Individuum von seinem
Geschlechtscharakter und stiirzt damit die «sittliche Welts der Antike,
die auf dem Ineinander von Mann und Weib, Bruder und Schwester,
Eltern und Kindern, menschlichem und g&ttlichem Gesets, Staat und
Kultgemeinde beruhte, in die «Unwirklichkeit der Gesinnung». Durch
das individuelle Handeln des Helden der Tragddie (und Komd&die) ent-
steht aus der Sippengemeinschaft der antiken Polis die Personengesell-
schaft der sp'étantiken Universalmonarchie, der «Rechtszustand», der
durch die «Abstraktheit» des Eigentums ausgezeichnet ist. Das abstrakte
Recht des aus den natiirlichen und sozialen Zusammenhingen gerisse~
nen, nur dem «Nutsen» unterstellten Eigentiimers ist der hschste Aus~
druck der Entfremdung. Zur vollen Verwirklichung gelangt der antike
Rechtszustand erst in der neuzeitlichen europiischen Aufklirung, die
Fichte das «Zeitalter der vollendeten Stindhaftigkeit» genannt hatte. Im
Abschnitt der Phinomenologie: «Der sich entfremdete Geist, die Bil-
dung», untersucht Hegel die Aufklirung und stellt sie folgendermaflen-
dar: Der Bildung oder Arbeit und ihrem «Reich der Wirklichkeit», Staat
und Wirtschaft umfassend, steht das Reich des Geistes «jenseitig» gegen-
{iber, zusammengesetst aus Religion und Wissenschaft, oder «Glaube
und reiner Einsichts. Beide Bereiche sind wieder in sich gegensiglich
oder entfremdet. Das Reich der Wirklichkeit zerfillt in das «edelmiitige»
und «niedertrichtige Bewufltsein», Vorliufer der Marxischen Bour~
geoisie als der herrschenden und des Proletariats als der unterdriickten
Klasse; im Reich des Geistes zersesen sich Glaube und reine Einsicht
gegenseitig zu den Weltanschauungen der «reinen Materies und des

201



<hSchsten Wesenss, des Materialismus und Deismus. Die biblische
Stinde wird also zur Absonderung oder «Abstraktions. Sie ist der Tod-~
feind des auf die «Totalitdts eingeschworenen deutschen Idealismus.
Diesen Begriff der Entfremdung tibernimmt Marx mitsamt seiner
Zuspiung gegen die Aufklirung. In den Marxischen Friihschriften.
spielt die Entfremdung, auch Entmenschung genannt, eine woméglich
noch zentralere Rolle als bei Hegel. Spiter entfillt der Name, aber die
Sache bleibt. Die Entfremdung betrifft das ganze Wesen des «wirk~
lichens Menschen, und das ganze Wesen ist die Arbeit oder «Selbst~
betitigung» des Menschen. Marx vergleicht die Arbeit mit der Sonne.
Wie die Sonne Ursprung alles irdisch Seienden ist, so ist die Arbeit
Ursprung alles geschichtlich-gesellschaftlich Existierenden. Das Denken
ist eine besondere Art der geteilten Arbeit, nichts anderes. Daher tritt
die «NationalSkonomie» mit ihrem umfassenden Arbeitsbegriff das Erbe
der Hegelschen Philosophie an, wie Hegel mit seinem als theoretische
Arbeit gefafiten Begriff der Philosophie die ganze bisherige Philosophie
in sich befafit. Das ist die Tendenz der Marxischen Schrift «National~
8konomie und Philosophies. Die Entfremdung der Arbeit besteht darin,
dafl sie die Selbstbetitigung zur geteilten Arbeit macht, dafl sie das
Individuum unter die Arbeitsteilung und unter die auf dieser Teilung
beruhende Sozialordnung «subsumierts. Der Marxische Entfremdungs-~
begriff ist einheitlich gegeniiber der Dreischichtigkeit der Hegelschen
Entfremdung, wie auch seine Gesellschaft einheitlich ist gegeniiber der
«Dreigliederung> Hegels. Marx spricht einmal von dem «gesellschaft-
lichen Fluchs, der auf der Arbeitsteilung ruht. Dieser Fluch gipfelt wie
bei Hegel in der Aufklirung, nun nicht in deren kulturell-weltanschau~
lichen Geprige, sondern in deren gesellschaftlich~wirtschaftlicher Struk-
tur, der entstehenden «grofien Industries mit ihrem Gegensats von Bour
geoisie und Proletariat, herrschender und unterdriickter Klasse, Die Ent~
fremdetheit der Bourgeoisie besteht darin, dafl sie die zur Fortsetung
der Arbeit unerlafiliche, aufgehiufte Arbeit, das «Kapital», in der zu-
fillig zersplitterten und abstrakten, als «Geld» sich ausdriickenden Form
des Privateigentums besitst, wihrend der Proletarier, der «Arbeiters
schlechthin, von seiner Lebensquelle, dem Kapital, ausgeschlossen und
zu mechanisch-entmenschter Tatigkeit verurteilt ist. Die Weiterverfol~
gung der Stellung Hegels und Marxens zur Aufklirung zeigt den
charakteristischen Gegensats. Hegel ist Relativist und Skeptiker genug,
um das Reich des Geistes und der Wirklichkeit zu trennen. Marx lafit
das Hegelsche Reich des Geistes aufler Betracht, soweit es den Glauben
an ein «hdchstes Wesen« betrifft. Die «reine Materie» {ibernimmt er in
sein Reich der Arbeit. Und diese Materie ist fiir ihn «Wahrheits. Marx
kann ohne Wabhrheit nicht leben, Hegel kann es. Nun soll die «reine
Materie» zwar keine Weltanschauung sein, sondern nur die methodische
Gewiftheit der mit der Arbeit gegebenen «Selbstindigkeits der bearbei~
teten Gegenstinde. Allein die Materie ist im historischen Materialismus

202



mehr als «Ideologie», blofler «Ausdrudks der Arbeit; sie kann ihren
«Absolutheitscharakter» nicht verleugnen.

Den gleichen Selbstwiderspruch, der Marx auf theoretischem Gebiet
zustdBt, erfahrt Hegel auf dem Felde der Praxis. Seine Aufhebung der
Entfremdung liuft zuriick in die «Unwirklichkeit der Gesinnungs, in
der er die sittliche Welt der Antike durch die «Schuld> der Trag&die
untergehen liefl. Hegel griindet sein Reich der Freiheit auf den Gesamt-~
willen des politischen Staates und die Moralitit der biirgerlichen Gesell~
schaft, die beide nach seiner Darstellung ein blofler Formalismus sind.
Die Umgestaltung des Eigentums, das der Inhalt dieser Formalismen ist,
unterbleibt ganz und gar. Das «abstrakte Rechts des Eigentums wird in
der Phinomenoclogie wie in den <«Grundlinien der Philosophie des
Rechtss unverindert in die Sphire des Staatlichen und Moralischen iiber~
nommen. Diese Unterlassung, die sich bei Kant und Fichte nicht findet,
ist Hegel nahegelegt durch (ﬁe subjektivistische Grundstruktur des Idea~
lismus, der die letsten Reste des Kantischen «Dings an sich» zu beseitigen
strebte; ausgelst ist sie aber durch die menschliche Schwiche Hegels.
Die auch nur theoretische Umgestaltung der Eigentumsordnung sett die
Uberwindung vieler Widerstinde voraus; dieser Aufgabe war Hegels
konservative und konziliante Perssnlichkeit nicht gewachsen und zog
sich daher auf den reinen Reflexionsstandpunkt zuriick.

An diesem Punkt greift Marx mit starker Hand und unbeugsamem
Charakter ein und rettet das urspriingliche Freiheitsanliegen Hegels, des
deutschen Idealismus und der neueren europiischen Philosophie tiber~
haupt. Er vollzieht theoretisch und praktisch die wirkliche Vereinigung
von Proletarier und Bourgeois in der Revolution, die Hegel nur in der
«Spraches der «Empdrung» und «Zerrissenheits vollzogen hatte. Die
«Aufhebung der Arbeit», das ist der geteilten Arbeit, 16st zum ersten
Male in der Weltgeschichte das Individuum aus seinen Standes~ und
Klassenschranken, die ihm in der christlichen und humanistischen Ethik
— mit Ausnahme einiger Sekten — stets angehangen hatten. Die Ver~
gesellschaftung des Privateigentums ermdglicht die Umbildung der Ge-
samtgesellschaft zu einer «sozialen Macht», die reich und kraftvoll genug
ist, um ihre Glieder nach der Regel Saint-Simons leben zu lassen: jeder
nach seinen Fihigkeiten, jedem nach seinen Bediirfnissen. Die soziali~
stische Gesellschaft ist die subjektgewordene Substanz der Phinomeno~
logie. Marx fafit das so, dafl die Mitglieder der Gesellschaft sich gegen~
seitig Subjekt und Objekt sind. Subjekt sind sie, indem sie auf die
andern Menschen einwirken und sie leiden, das ist sinnlich empfinden
machen. Objekt sind sie, indem die andern auf sie wirken und sie
«leidens lassen. Die Vereinigung des Tuns und Leidens zu einem in sich
tibereinstimmenden Ganzen ist erst ein wirklicher «Organismus». Durch
die tatsichlich vollzogene Umbildung des «Rechtszustandes» fiihlt sich
Marx im Besits des Schliissels zur Hegelschen Geschichtsphilosophie und
berufen, sie neu auszulegen. In bezug auf Hegels Geschichtsphilosophie

203



hat Marx richtig erkannt, dafl man sie «aufheben muf}, um sie zu ver~
wirklichen». Ungliicklicherweise dehnt er diesen Sats aus auf die
Hegelsche Geistlehre, an der er das «Grofie und Tiefe» schliefSlich doch
nicht erkennt. Er gibt der Geistlehre als der «Liige des Prinzipss Schuld
an der Unfihigkeit Hegels, die Wirklichkeit umzugestalten. Marx hatte
das Zeug dazu, die Hegelsche Geistlehre von ihrer praktisch-sozialen
Unfruchtbarkeit zu befreien. Statt dessen laft er sich von Hegels
Schwidhe in der Ausfithrung seines Prinzips dazu verleiten, das Prinzip
selbst zu verwerfen und Hegels Idealismus durch seinen Materialismus

«vom Kopf auf die Fiifle zu stellens, Fr. R.
(Schluf folgt.)

Der wirkliche Shelley

In Paris feierte man diesen Winter das fiinfzigjihrige Bestehen der
«Cahiers de la Quinzaines, eines ganz besondern Genres der Verdffent~
lichung — Mittelding zwischen Buch und Revue —, die den Ehrgeiz hatten,
gegen die konformistische oder korrumptive Literatur der Zeit zu wirken
und tatsichlich einen sehr bedeutenden Einflufl auf die franz&sische Lite~
ratur der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts ausiibten. Angeregt wur~
den sie durch Charles Péguy, zu dessen Gedachtnis kiirzlich an der Sor~
bonne eine feierliche Huldigung stattfand. Péguy war ein origineller und
typisch franzSsischer Dichter, zweifellos unzuginglich dem Nichtfran~
zosen, der sich mit seinem Schaffen vertraut machen mdchte.

Als ein zum Katholizismus bekehrter Sozialist, der jedoch immer ein
unbeugsamer Gegner jeder Anpassung blieb, war Péguy vor allem ein
Mystiker, ein «Chevalier des Absolutens, mdchte man sagen, der, wie
die meisten den Anforderungen und Kompromissen dieser Welt schwer
sich anpassenden Menschen, jung sterben mufite. Freiwilliger Kdmpfer,
fiel er im August 1914 als einer der ersten im deutschen Kugelregen. Er
hinterlief ein reichhaltiges, aber unvollstindiges Werk.

Interessant ist die Feststellung, dafl Péguy, der sein Leben lang mit
unerhdrten materiellen Schwierigkeiten zu kimpfen hatte, nur Feinde und
ganz wenige Freunde hatte. Die bereits zum Erfolg gelangten Schrift~
steller hatten die Tendenz, ihn als einen Versager, zumindest aber als
einen «Bohemien des Gedankens» zu betrachten, kurz als einen, der den
zweifelhaften Ruhm des «Quartier latin» geniefit. Und doch sollte ihm-
nach seinem Tode ein posthumer Ruhm zuteil werden. So zihlt Péguy
in unserer Zeit fast nurmehr Bewunderer und Freunde, wobei zu ersteren
jene Reaktiondren und Klerikalen gehéren, die er zeitlebens verabscheut
hatte und die jetst, im Schuts des reinen und groflen Andenkens, sich
seiner zu bemichtigen versuchen, um ihn fiir ihre geheimen Zwecke aus~
zuniisen. Doch gelingt ihnen dies nur, indem sie den wesentlichsten, den

204



	Entstehung und Wandlung der marxistischen Weltanschauung

