
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 5

Artikel: Entstehung und Wandlung der marxistischen Weltanschauung

Autor: F.R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Blick. Die wirklich höhere Ebene ist nicht mehr eine, auf der man sicher
und fest stehen, im Kreise laufen oder an Ort treten könnte. Sie ist die
Ebene der Schreitenden, die darum, weil sie den Vater und sich selber
kennen, mit einem neuen Blick und einer neuen Gebärde dem Reich
dieses Vaters, dem wartenden Vaterhaus entgegengehen.

Wer auf diese höhere Ebene gerufen ist, kann weder auf taktische
noch auf moralische Anforderungen ganz verzichten, aber er kann die
Taktik wie die Moral erkennen und messen, er kann sie brauchen, ohne
ihnen zu verfallen, und er wird vor allem bereit sein müssen, sich beide

von Christus gründlich aus den Händen nehmen, zerschlagen und
— aus neuer Einsicht, neuer Liebe — neu formen zu lassen. Diese
Bereitschaft, dieser Verzicht ist der schwere Weg auf der Ebene Gottes.
Beharren, im Kreise laufen, an Ort treten ist der täuschende und leichte
Weg der Taktiker wie der Moralisten.

Der Sozialismus — und in besonderer Weise wohl der religiöse
Sozialismus — steht wohl heute vor der Frage, ob sein Schicksalsweg
ein wirkliches Schreiten oder nur ein unfruchtbares Treten an Ort sei.
Wohl niemand kann heute diese Frage mit einem klaren Ja oder Nein
beantworten. Sie wird aber zur bedrängenden Frage an jedem von uns,
denn wir wissen, daß die Sklaven der Taktik und die moralistischen
Pharisäer darin übereinstimmen, daß keiner von ihnen jemals wirklich
schreitet, weder die sozialistischen noch die christlichen, noch die religiös
oder christlich sozialistischen Taktiker oder Pharisäer. Bruno Balscheit.

Entstehung und Wandlung
der marxistischen Weltanschauung

Der «Materialismus» Marxens ist aus der Auseinandersefeung mit
dem «Idealismus» Hegels hervorgegangen und nur aus dieser
Auseinandersefeung zu verstehen. Der Hegelianismus ist die Voraussetzung
des Marxismus; umgekehrt ist der Marxismus die in die Geschichte
eingegangene Verwirklichung der Hegelschen Freiheitslehre. Man kann
Hegel neben Engels als Mitbegründer des «wissenschaftlichen Sozialismus»

ansehen. Allerdings ist es ein zwiespältiges, ja tragisches Verhältnis,
das zwischen Marx und Hegel besteht. Der Materialismus Marxens

hat Hegels Idealismus zerstört, indem er ihn ergänzte. Marx fühlte sich
von Hegel zugleich angezogen und abgestoßen, er hat ihn ebenso tief
begriffen wie gründlich mißverstanden. Hegel erschloß ihm die
abendländische Tradition, und er verstellte sie ihm wieder. Bei aller
Zwiespältigkeit hat Marx dem posthumen Lehrer unverbrüchliche Treue
bewahrt. In seiner deutschen Jugendzeit stand er intellektuell-sachlich im
Banne des Meisters, während er persönlich-gefühlsmäßig von ihm weg-

196



strebte. Er vergleicht seine Stellung zu Hegel mit dem Verhältnis Roms
zu Griechenland. Hegels «metaphysisches Universalreich» soll ähnlich
traumhaft phantastischen Charakter haben wie der Eroberungszug
Alexanders, während Marx für seinen »realen» oder «naturalistischen
Humanismus» einen festen Stand auf der Erde erstrebte, wie ihn Rom
innehatte. Die Auseinandersefeungen der Linkshegelianer, an denen er
sich anfangs beteiligte, schob er als «Diadochenkämpfe» beiseite. Im Exil,
nach der Begegnung mit der fortgeschrittenen, westeuropäischen
Arbeiterschaft und Bourgeoisie, gewahrte er viel überholte und rückständige
«deutsche Ideologien» an Hegel, ohne aber sein «Erbe», und das des
deutschen Idealismus überhaupt, aufzugeben. Die Umformung des
naturwissenschaftlich orientierten Materialismus der westlichen
Aufklärung zu einem «historischen» oder «dialektischen» Materialismus ist
durch das Festhalten am Idealismus Hegels (und Fichtes, dessen Einfluß
auf Marx nicht unterschätzt werden darf) hervorgerufen.

Mit großer Gewissenhaftigkeit, Paragraph für Paragraph
untersuchend, unternimmt Marx als erste veröffentlichte schriftstellerische
Arbeit eine «Kritik der Hegeischen Staatsphilosophie». Die Staatslehre
Hegels ist eine Verherrlichung der konstitutionellen Monarchie. Um das

zu verstehen, muß man sich der oft vertretenen Meinung entschlagen,
die in Hegel einen weltfremden Systematiker von pedantischer, logischer
Konsequenz erblickt. Er, der Jugendfreund Hölderlins, blieb immer eine
weltzugewandte Persönlichkeit von reichem Innenleben, aber unvollendeter

Ausgeprägtheit des Charakters und Werkes, darin vielen Menschen

jener Zeit ähnlich. Die Gegenstände der Außenwelt nahm er
entgegen, wie die «Gelegenheit» sie ihm darbot. Er faßte sie tief auf, ge-
heimnißte wohl auch von seinem Eigenen in sie hinein, aber er änderte
nicht viel daran. Als Humanist sah Hegel im Staat die «sittliche Welt»
der Antike, das «substantielle» Gemeinwesen der griechischen Polis. Zu
ihr tritt das «moderne» Prinzip der individuellen Freiheit in Gestalt der
«Moralität», sich als «Rechtschaffenheit» im freien Spiel der Kräfte in der
bürgerlichen Gesellschaft und als «Vaterlandsliebe» im Staat verwirklichend.

Beides, das antike «an und für sich seiende» Wesen und das

persönliche Prinzip der Gemeinschaft, schließt die «Spifee» des konstitutionellen

Monarchen zu einer lebendigen Einheit, zum «Organismus»
zusammen. Diesem formalistischen und kompromißfreudigen
Nebeneinander von Staat und bürgerlicher Gesellschaft stellt Marx die
Forderung eines Gemeinwesens aus einem Guß entgegen: das «wirkliche
Volk» oder die «Demokratie» — die Keimzelle der späteren kommunistischen

Gesellschaft —, in der der Zweck des Ganzen sich in jedem
einzelnen und nicht nur in der Person des Monarchen verkörpert. Über
die konstitutionelle Monarchie ist die deutsche Geschichte hinweggegangen;

ihre Widerlegung durch Marx war dabei wenig wirksam. Das
Bedeutsame an der «Kritik» ist, daß sie unterscheidet zwischen der
Zeitanpassung Hegels, dem «Stück Philisterzopf», das Engels den «Olym-

197



piern» Hegel und Goethe anhängen sah, und dem bleibenden «Großen
und Tiefen» der Hegeischen Philosophie. Das Große und Tiefe an Hegel
ist sein Freiheitsbegriff, den er am ungetrübtesten im ersten «revolutionären»

Hauptwerk, der «Phänomenologie des Geistes», entwickelt. Auf
die Phänomenologie greift Marx zurück; sie wird der Ausgangspunkt
des wissenschaftlichen Sozialismus, ohne deren Kenntnis kein gründliches

Verständnis des historischen Materialismus möglich ist. Das
Thema der Phänomenologie gibt der Leitsafe der Vorrede: «Die
Substanz ist das Subjekt.» Das ist in Hegels eigenwilliger Sprache
ausgedrückt und besagt: Die Substanz ist das Gemeinwesen als «Bestehendes»,

das das Individuum in «unmittelbarer» Einheit in sich befaßt. Durch
das Handeln als «ausschließendes Eins» oder das negative «Böse» vermittelt

sich das Individuum mit dem Gemeinwesen und macht es zum Subjekt,
dem «Wir des Geistes». Dieser Grundgedanke der Phänomenologie wird
bei Marx zum «Sprung aus dem Reiche der Notwendigkeit in das Reich
der Freiheit». Die Freiheit ist das gemeinsame Anliegen von Hegel und
Marx. Freilich nur im Ansafe; in der Ausführung gehen sie sogleich
verschiedene Wege.

Hegel leitet die Freiheit aus dem «Geiste» ab. Phänomenologie ist
«Lehre vom erscheinenden Geiste». Auch hier ist zum Verständnis die
Zurückweisung eines Vorurteils notwendig, nämlich des Vorurteils von
der «monistischen» Tendenz Hegels. Als Kantianer und Zusammenfasser

der neueren europäischen Philosophie geht Hegel vielmehr überall

vom Dualismus, von der Trennung und Gegensätzlichkeit aus.
Demgemäß entspringt ihm der Geist aus zwei verschiedenen Sphären, der
Religion, dem «Selbstbewußtsein des Geistes an und für sich», und der
Philosophie, dem Selbstbewußtsein des Einzelmenschen. Aus dem
Zusammenwirken dieser beiden Bereiche, des kosmisch-göttlichen und des
natürlich-individuellen, entsteht das «Dasein» oder die «Wirklichkeit»,
die deswegen keine einheitlich-geschlossene Welt, sondern mit der
«Zufälligkeit» behaftet ist, weil beide Faktoren nicht sogleich ineinandergreifen,

sondern erst im «Weltprozeß» zum Ausgleich gelangen. Gott hat
die Wirklichkeit in sich «eingeschlossen» und «entäußert» sie zur Natur.
Er geht vom Denken zum Sein, von innen nach außen. Demgegenüber
ist das Individuum das «Insichgehen» der Natur. Der Mensch geht vom
Sein zum Denken, von außen nach innen. Gott «steigt hinunter» vom
Allgemeinen zum Besondern, der Mensch «erhebt sich» vom Besondern
zum Allgemeinen. Gott ist das «sich preisgebende» positive Gute, der
Mensch das sich absondernde negative Böse. Beide stoßen zusammen
und beginnen sich zu vereinigen in der Menschwerdung Gottes. Gott
wird «daseiendes einzelnes Selbstbewußtsein», stirbt als einzelner und
aufersteht zur «Gemeinde», zur Gemeinschaft mit den Individuen, die
Geist wird. Geist ist das Zusammenfallen der «Momente» der Weltbewegung,

des Guten und des Bösen, des Positiven und des Negativen, des

Allgemeinen und des Besonderen zum «einzelnen». Geist ist das «in sich

198



zurückgekehrte» Selbst oder das «Selbstbewußtsein, das in seinem
Anderssein als solchem bei sich ist», das Resultat sowohl des «Ent-
äußerns» wie des «Insichgehens». Die Weltanschauung Hegels entspricht
den Kreisläufen des Seins, die die mittelalterlichen christlichen Denker
entwarfen, und der altindischen Alleinheitslehre, auf die Hegel selbst in
seiner «Enzyklopädie» Bezug nimmt. Der bekannte Ausspruch Hegels:
«Wer die Welt vernünftig ansieht, den sieht sie auch vernünftig an»,
entspricht der indischen Anweisung: «Tat twam asi (das, nämlich der
Gegenstand bist du).» Geist bedeutet die Gleichheit von innen und
außen; Gott ist völlig Welt, die Welt ist völlig Gott geworden. Hegel
nennt diese Lehre auch Mystik und sefet das «Mystische» mit dem
«Spekulativen», dem eigentlichen Grundgehalt seiner Philosophie gleich. Im
absoluten oder spekulativen Wissen, das ist im bewußten, in sich
zurückgekehrten Selbst sind, wie das Positive und Negative, Religion und
Philosophie, das Gute und Böse, so auch Offenbarung und Vernunft
eins geworden oder miteinander «versöhnt». Hegels Freiheit ist die
«Versöhnung».

Marxens Freiheit dagegen ist die «Revolution», und die Revolution
wird für unvereinbar mit Hegels Geistlehre erklärt. In seiner
«kritischen» Periode vor dem Exil läßt Marx den einen individuellen Faktor
der Geistlehre, die Philosophie, bestehen, aber ihr einziger Inhalt ist, den
anderen kosmischen Faktor, die Religion, als «Illusion» zu entlarven.
Hegels Kreislauf vom Entäußern des Geistes zur daseienden Natur hin,
zum Insichgehen der Natur in die Individualisation ist für Marx nur
das «Insichkreisen der Abstraktion», Ausdruck der sehnsuchtsvollen
«Langeweile» des abstrakten Denkers, der «nach Sinnlichkeit dürstet».
Vom Beginn des Exils ab wird auch die Philosophie zum bloßen
«Ausdruck» der gesellschaftlichen Verhältnisse, «Reflex der Wirklichkeit»
wie die Religion. Das Selbstbewußtsein ist freilich auch für Marxens
Revolution konstitutiv, als das Vermögen des Menschen, «seine
Geschichte zu machen» und den Sprung von der naturwüchsigen Notwendigkeit

zur Freiheit, zur Herrschaft über die Natur und zur Kontrolle
der eigenen gesellschaftlichen Aktion zu tun. Dies Bewußtsein ist eine
Gabe, mit dem die «Natur» den Menschen ausgestattet hat. Was es für
die Natur bedeutet, daß sie Selbstbewußtsein hervorbringt, danach fragt
Marx nicht, will er nicht fragen. Hätte er gefragt, so würde es sich
gezeigt haben, daß gerade für den Standpunkt des naturalistischen Humanismus

das Bewußtsein des Naturwesens Mensch Bewußtsein der Natur
selbst sein müsse, also etwas ganz Ähnliches wie Hegels «Insichgehen».
Die Abstinenz vom Fragen ist gerade der Wife bei Marxens Standpunkt.
Der Mensch soll nicht denken, sondern handeln.

Bei näherem Vergleich der Geschichtsauffassung Hegels und Marxens

verliert der Gegensafe an Schärfe, ja das Verhältnis beider zum
Geist kehrt sich um. Nicht Hegels Kompromiß des konstitutionellen
Staates, sondern Marxens klassenlose Gesellschaft ist die Verwirkli-

199



chung der Freiheit. Hegel macht theoretisch das Selbstbewußtsein zur
Grundlage der Freiheit, durch die praktische NichtVerwirklichung
derselben untergräbt er das Selbstbewußtsein. Marx verwirklicht die Freiheit,

das kommt dem Selbstbewußtsein zugute. Hegel tötet den Geist,
indem er die geschichtliche Entwicklung ihrer Triebkraft beraubt und
zum vorzeitigen Abschluß bringt. Marx macht den Geist lebendig,
dadurch, daß er der Geschichte neue Triebkräfte einfügt. Marx wird zum
Anwalt der Religion, in dem er Hegels Beibehaltung des unter der
antiken Universalmonarchie herausgebildeten abstrakten «Rechtszustandes»

die Anpassung der Eigentumsverhältnisse an den «wirklichen
Menschen» entgegenstellt. Am Ende hat freilich Hegels praktische Verleugnung

der Freiheit die gleiche Folge wie Marxens theoretische Abdankung
des Selbstbewußtseins: das Anlangen beim Kollektivismus. Die sich
bekriegenden «Volksgeister» Hegels lassen genau so wie Marxens kämpfende

Klassen den selbstbewußten Einzelnen und den selbstbewußten
Gott «unversöhnt» in sich versinken.

Der grundlegende Begriff der Hegeischen Geschichtsphilosophie ist
die «Entfremdung» und ihre «Aufhebung». Entfremdung ist die Steigerung

der Individualisation, des Insichgehens zum Bösen; der biblische
Sündenfall, geschichtsphilosophisch zugeschnitten und auf die
Auseinandersefeung mit den Zeitgenossen, besonders die vorhergehende
Aufklärung, zugeschnitten. An einer Stelle der Phänomenologie nennt Hegel
die Entfremdung die «abstrakte», das ist absondernde, tötende Negation.
Die Aufhebung der Entfremdung ist die «Negation des Bewußtseins, welches

so aufhebt, daß es das Aufgehobene bewahrt und erhält und hiermit
sein Aufgehobenwerden überlebt». Die Negation des Bewußtseins ist die
«Dialektik», das ist die individuell-menschliche Seite der geschichtlichen
Entwicklung, die durch das Hinzutreten der religiösen oder universellen
Seite erst zur vollen geistigen oder geschichtlichen Wirklichkeit ergänzt
wird. Der Entfremdung und ihrer Aufhebung beim Menschen steht die
Offenbarung und Erlösung Gottes gegenüber. — Wie das Gemeinwesen
in der Rechtsphilosophie, das aus Familie, Wirtschaft und Staat zusammengesetzt

war, ist auch die Entfremdung dreischichtig. Die Schichten
durchdringen einander, was im Wesen des Geschichtlichen liegt, aber auch
durch Unklarheit der Begriffsbildung hervorgerufen ist. Der Wirtschaft
und ihrem System der Bedürfnisse liegt die Ernährung zugrunde, die
den menschlichen und tierischen Individuen gemeinsam ist. Auch die
Tiere sind «eingeweiht in die unterste Schule der Weisheit, nämlich in
die alten Eleusischen Mysterien der Ceres und des Bacchus — das
Geheimnis des Essens des Brotes und des Trinkens des Weines», in dem
sich die «selbstlose Natur dem selbstischen Dasein» darbietet und «das

geistige Dasein berührt». Auch die Tiere haben Anteil an der Entfremdung.

Sie erfahren wie die Menschen den Eingang der Natur in der
entfremdeten Form der «Begierde», die auf die «Vernichtung» des

Gegenstandes ausgeht. Die Wirtschaftsauffassung der Spätantike und

200



der Aufklärung mit ihrer Abzweckung auf den «Nufeen» ist die auf die
Spifee getriebene Begierde. Die zweite Schicht der Entfremdung ist der
Staat. Er entsteht dadurch, daß die Begierde den «Kampf auf Leben und
Tod» zwischen den Menschen stiftet, der seinerseits den «Gegensafe von
Herr und Knecht» erzeugt. Um sein Leben zu erhalten, tritt der Besiegte
in den Dienst des Siegers, verschafft ihm als Herrn den «Genuß», das
heißt die Befriedigung seiner auf die Vernichtung des Gegenstandes
ausgehenden Begierde, während die Begierde des Knechtes durch die
«Furcht des Herrn» gehemmt wird und die Erfahrung der Selbständigkeit

der Außenwelt macht. Die «gehemmte Begierde» wird zur Arbeit
oder zum Bilden, das ist zur «Macht über das ganze gegenständliche
Wesen». In der gegenseitigen «Anerkennung» von Herr und Knecht
entsteht der Staat als das Gemeinwesen des «freien Volkes», in dem
alle als Regierung befehlen und als Bürger gehorchen. In die Wirtschaft
oder «bürgerliche Gesellschaft» wirkt diese Anerkennung nur indirekt,
gebrochen hinein, teilweise wirbt hier der Gegensafe von Herr und
Knecht unaufgehoben weiter. Ist der Staat durch das Kain-Abel-Motiv
begründet, so die Familie, die dritte Schicht, durch das Adam-Eva-Motiv,
das mit der Schuld der griechischen Tragödie verschmolzen wird. Im
Handeln der Tragödie emanzipiert sich das Individuum von seinem
Geschlechtscharakter und stürzt damit die «sittliche Welt» der Antike,
die auf dem Ineinander von Mann und Weib, Bruder und Schwester,
Eltern und Kindern, menschlichem und göttlichem Gesefe, Staat und
Kultgemeinde beruhte, in die «Unwirklichkeit der Gesinnung». Durch
das individuelle Handeln des Helden der Tragödie (und Komödie)
entsteht aus der Sippengemeinschaft der antiken Polis die Personengesellschaft

der spätantiken Universalmonarchie, der «Rechtszustand», der
durch die «Abstraktheit» des Eigentums ausgezeichnet ist. Das abstrakte
Recht des aus den natürlichen und sozialen Zusammenhängen gerissenen,

nur dem «Nufeen» unterstellten Eigentümers ist der höchste
Ausdruck der Entfremdung. Zur vollen Verwirklichung gelangt der antike
Rechtszustand erst in der neuzeitlichen europäischen Aufklärung, die
Fichte das «Zeitalter der vollendeten Sündhaftigkeit» genannt hatte. Im
Abschnitt der Phänomenologie: «Der sich entfremdete Geist, die
Bildung», untersucht Hegel die Aufklärung und stellt sie folgendermaßen
dar: Der Bildung oder Arbeit und ihrem «Reich der Wirklichkeit», Staat
und Wirtschaft umfassend, steht das Reich des Geistes «jenseitig» gegenüber,

zusammengesetzt aus Religion und Wissenschaft, oder «Glaube
und reiner Einsicht». Beide Bereiche sind wieder in sich gegensätzlich
oder entfremdet. Das Reich der Wirklichkeit zerfällt in das «edelmütige»
und «niederträchtige Bewußtsein», Vorläufer der Marxischen
Bourgeoisie als der herrschenden und des Proletariats als der unterdrückten
Klasse; im Reich des Geistes zersefeen sich Glaube und reine Einsicht
gegenseitig zu den Weltanschauungen der «reinen Materie» und des

201



«höchsten Wesens», des Materialismus und Deismus. Die biblische
Sünde wird also zur Absonderung oder «Abstraktion». Sie ist der
Todfeind des auf die «Totalität» eingeschworenen deutschen Idealismus.

Diesen Begriff der Entfremdung übernimmt Marx mitsamt seiner
Zuspifeung gegen die Aufklärung. In den Marxischen Frühschriften
spielt die Entfremdung, auch Entmenschung genannt, eine womöglich
noch zentralere Rolle als bei Hegel. Später entfällt der Name, aber die
Sache bleibt. Die Entfremdung betrifft das ganze Wesen des
«wirklichen» Menschen, und das ganze Wesen ist die Arbeit oder
«Selbstbetätigung» des Menschen. Marx vergleicht die Arbeit mit der Sonne.
Wie die Sonne Ursprung alles irdisch Seienden ist, so ist die Arbeit
Ursprung alles geschichtlich-gesellschaftlich Existierenden. Das Denken
ist eine besondere Art der geteilten Arbeit, nichts anderes. Daher tritt
die «Nationalökonomie» mit ihrem umfassenden Arbeitsbegriff das Erbe
der Hegelschen Philosophie an, wie Hegel mit seinem als theoretische
Arbeit gefaßten Begriff der Philosophie die ganze bisherige Philosophie
in sich befaßt. Das ist die Tendenz der Marxischen Schrift «Nationalökonomie

und Philosophie». Die Entfremdung der Arbeit besteht darin,
daß sie die Selbstbetätigung zur geteilten Arbeit macht, daß sie das
Individuum unter die Arbeitsteilung und unter die auf dieser Teilung
beruhende Sozialordnung «subsumiert». Der Marxische Entfremdungsbegriff

ist einheitlich gegenüber der Dreischichtigkeit der Hegelschen
Entfremdung, wie auch seine Gesellschaft einheitlich ist gegenüber der
«Dreigliederung» Hegels. Marx spricht einmal von dem «gesellschaftlichen

Fluch», der auf der Arbeitsteilung ruht. Dieser Fluch gipfelt wie
bei Hegel in der Aufklärung, nun nicht in deren kulturell-weltanschaulichen

Gepräge, sondern in deren gesellschaftlich-wirtschaftlicher Struktur,

der entstehenden «großen Industrie» mit ihrem Gegensafe von
Bourgeoisie und Proletariat, herrschender und unterdrückter Klasse. Die Ent-
fremdetheit der Bourgeoisie besteht darin, daß sie die zur Fortsefeung
der Arbeit unerläßliche, aufgehäufte Arbeit, das «Kapital», in der
zufällig zersplitterten und abstrakten, als «Geld» sich ausdrückenden Form
des Privateigentums besifet, während der Proletarier, der «Arbeiter»
schlechthin, von seiner Lebensquelle, dem Kapital, ausgeschlossen und
zu mechanisch-entmenschter Tätigkeit verurteilt ist. Die Weiterverfolgung

der Stellung Hegels und Marxens zur Aufklärung zeigt den
charakteristischen Gegensafe. Hegel ist Relativist und Skeptiker genug,
um das Reich des Geistes und der Wirklichkeit zu trennen. Marx läßt
das Hegelsche Reich des Geistes außer Betracht, soweit es den Glauben
an ein «höchstes Wesen« betrifft. Die «reine Materie» übernimmt er in
sein Reich der Arbeit. Und diese Materie ist für ihn «Wahrheit». Marx
kann ohne Wahrheit nicht leben, Hegel kann es. Nun soll die «reine
Materie» zwar keine Weltanschauung sein, sondern nur die methodische
Gewißheit der mit der Arbeit gegebenen «Selbständigkeit» der bearbeiteten

Gegenstände. Allein die Materie ist im historischen Materialismus

202



mehr als «Ideologie», bloßer «Ausdruck» der Arbeit; sie kann ihren
«Absolutheitscharakter» nicht verleugnen.

Den gleichen Selbstwiderspruch, der Marx auf theoretischem Gebiet
zustößt, erfährt Hegel auf dem Felde der Praxis. Seine Aufhebung der
Entfremdung läuft zurück in die «Unwirklichkeit der Gesinnung», in
der er die sittliche Welt der Antike durch die «Schuld» der Tragödie
untergehen ließ. Hegel gründet sein Reich der Freiheit auf den Gesamtwillen

des politischen Staates und die Moralität der bürgerlichen Gesellschaft,

die beide nach seiner Darstellung ein bloßer Formalismus sind.
Die Umgestaltung des Eigentums, das der Inhalt dieser Formalismen ist,
unterbleibt ganz und gar. Das «abstrakte Recht» des Eigentums wird in
der Phänomenologie wie in den «Grundlinien der Philosophie des
Rechts» unverändert in die Sphäre des Staatlichen und Moralischen
übernommen. Diese Unterlassung, die sich bei Kant und Fichte nicht findet,
ist Hegel nahegelegt durch die subjektivistische Grundstruktur des
Idealismus, der die lefeten Reste des Kantischen «Dings an sich» zu beseitigen
strebte; ausgelöst ist sie aber durch die menschliche Schwäche Hegels.
Die auch nur theoretische Umgestaltung der Eigentumsordnung sefet die
Überwindung vieler Widerstände voraus; dieser Aufgabe war Hegels
konservative und konziliante Persönlichkeit nicht gewachsen und zog
sich daher auf den reinen Reflexionsstandpunkt zurück.

An diesem Punkt greift Marx mit starker Hand und unbeugsamem
Charakter ein und rettet das ursprüngliche Freiheitsanliegen Hegels, des
deutschen Idealismus und der neueren europäischen Philosophie
überhaupt. Er vollzieht theoretisch und praktisch die wirkliche Vereinigung
von Proletarier und Bourgeois in der Revolution, die Hegel nur in der
«Sprache» der «Empörung» und «Zerrissenheit» vollzogen hatte. Die
«Aufhebung der Arbeit», das ist der geteilten Arbeit, löst zum ersten
Male in der Weltgeschichte das Individuum aus seinen Standes- und
Klassenschranken, die ihm in der christlichen und humanistischen Ethik
— mit Ausnahme einiger Sekten — stets angehangen hatten. Die
Vergesellschaftung des Privateigentums ermöglicht die Umbildung der
Gesamtgesellschaft zu einer «sozialen Macht», die reich und kraftvoll genug
ist, um ihre Glieder nach der Regel Saint-Simons leben zu lassen: jeder
nach seinen Fähigkeiten, jedem nach seinen Bedürfnissen. Die sozialistische

Gesellschaft ist die subjektgewordene Substanz der Phänomenologie.

Marx faßt das so, daß die Mitglieder der Gesellschaft sich gegenseitig

Subjekt und Objekt sind. Subjekt sind sie, indem sie auf die
andern Menschen einwirken und sie leiden, das ist sinnlich empfinden
machen. Objekt sind sie, indem die andern auf sie wirken und sie
«leiden» lassen. Die Vereinigung des Tuns und Leidens zu einem in sich
übereinstimmenden Ganzen ist erst ein wirklicher «Organismus». Durch
die tatsächlich vollzogene Umbildung des «Rechtszustandes» fühlt sich
Marx im Besife des Schlüssels zur Hegelschen Geschichtsphilosophie und
berufen, sie neu auszulegen. In bezug auf Hegels Geschichtsphilosophie

203



hat Marx richtig erkannt, daß man sie «aufheben muß, um sie zu
verwirklichen». Unglücklicherweise dehnt er diesen Safe aus auf die
Hegeische Geistlehre, an der er das «Große und Tiefe» schließlich doch
nicht erkennt. Er gibt der Geistlehre als der «Lüge des Prinzips» Schuld
an der Unfähigkeit Hegels, die Wirklichkeit umzugestalten. Marx hatte
das Zeug dazu, die Hegelsche Geistlehre von ihrer praktisch-sozialen
Unfruchtbarkeit zu befreien. Statt dessen läßt er sich von Hegels
Schwäche in der Ausführung seines Prinzips dazu verleiten, das Prinzip
selbst zu verwerfen und Hegels Idealismus durch seinen Materialismus
«vom Kopf auf die Füße zu stellen». Fr. JR.

(Schluß folgt.)

Der wirkliche Shelley
In Paris feierte man diesen Winter das fünfzigjährige Bestehen der

«Cahiers de la Quinzaine», eines ganz besondern Genres der Veröffentlichung

— Mittelding zwischen Buch und Revue —, die den Ehrgeiz hatten,
gegen die konformistische oder korrumptive Literatur der Zeit zu wirken
und tatsächlich einen sehr bedeutenden Einfluß auf die französische
Literatur der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ausübten. Angeregt wurden

sie durch Charles Péguy, zu dessen Gedächtnis kürzlich an der
Sorbonne eine feierliche Huldigung stattfand. Péguy war ein origineller und
typisch französischer Dichter, zweifellos unzugänglich dem Nichtfran»
zosen, der sich mit seinem Schaffen vertraut machen möchte.

Als ein zum Katholizismus bekehrter Sozialist, der jedoch immer ein
unbeugsamer Gegner jeder Anpassung blieb, war Péguy vor allem ein
Mystiker, ein «Chevalier des Absoluten», möchte man sagen, der, wie
die meisten den Anforderungen und Kompromissen dieser Welt schwer
sich anpassenden Menschen, jung sterben mußte. Freiwilliger Kämpfer,
fiel er im August 1914 als einer der ersten im deutschen Kugelregen. Er
hinterließ ein reichhaltiges, aber unvollständiges Werk.

Interessant ist die Feststellung, daß Péguy, der sein Leben lang mit
unerhörten materiellen Schwierigkeiten zu kämpfen hatte, nur Feinde und
ganz wenige Freunde hatte. Die bereits zum Erfolg gelangten Schriftsteller

hatten die Tendenz, ihn als einen Versager, zumindest aber als
einen «Bohemien des Gedankens» zu betrachten, kurz als einen, der den
zweifelhaften Ruhm des «Quartier latin» genießt. Und doch sollte ihm
nach seinem Tode ein posthumer Ruhm zuteil werden. So zählt Péguy
in unserer Zeit fast nurmehr Bewunderer und Freunde, wobei zu ersteren
jene Reaktionären und Klerikalen gehören, die er zeitlebens verabscheut
hatte und die jefet, im Schüfe des reinen und großen Andenkens, sich
seiner zu bemächtigen versuchen, um ihn für ihre geheimen Zwecke
auszunützen. Doch gelingt ihnen dies nur, indem sie den wesentlichsten, den

204


	Entstehung und Wandlung der marxistischen Weltanschauung

