Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 5

Artikel: Bessere Gerechtigkeit?

Autor: Balscheit, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139373

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Worte von Leonhard Ragaz

aus «Vom bésen Blick — und vom guten»
«Neue Wege> Februar 1945

Es bilde sich doch niemand ein, der bése Blick sei ein Zeichen be-
sonderer Gescheitheit. Er ist es weder bei den einzelnen nodh
bei den Gemeinschaften. Der Sachverhalt ist genau umgekehrt: Es
braucht viel mehr Geist, um das Gute als um das
Bése zu sehen. Und dies in bezug auf beide Formen des Bésen
und in bezug auf die Sffentlichen Dinge wie auf die privaten, auf die
groflen wie auf die kleinen, auf die Menschen wie auf die Dinge, auf
das Weltgeschehen wie auf das individuelle Erleben. Nichts ist leichter,
als das Bése zu sehen. Es liegt auf der Oberfliche. Es dringt sich auch
dem bléden Blich auf. Aber es fordert Geist, fordert Nachdenken, for-
dert Verstindnis Gottes, um nicht nur das Gute zu erkennen, wo es sich
offen zeigt, sondern es auch zu erkennen, wo es sich, bei Menschen und
Sachen, verhiillt, ja es sogar dort zu erkhennen, wo es im Gewande des
Gegenteils auftritt. Das ist eine viel gréfere Kunst; das erfordert, noch
noch einmal sei es gesagt, wirklichen Geist. Vielleicht heiligen Geist.
Und dieser Geist allein ist Segen und Sieg. Er ist es iiberall!

Bessere Gerechtigkeit?

Es ist eine nur allzu bekannte Tatsache, dafl iiber den Erfolg einer
Bewegung weniger deren Programm als die eingeschlagene Taktik ent~
scheidet. Wahlzeiten, wie' sie verschiedene schweizerische Kantone
gegenwirtig erleben, machen diese alte Einsicht immer neu lebendig.
Man kann aus ihr zwei verschiedene Konsequenzen ziehen: «Taktik ist
das Wesen der Politiks ist die eine dieser Konsequenzen, welche Men~
schen ziehen, die sich dann der reinen Taktik verschreiben und deren
+ Politik sich im taktischen Rinkespiel erschdpft. «Mit dieser unsauberen
Welt wollen wir nichts zu tun haben» ist die andere Konsequenz, weldhe
Menschen ziehen, die mit aller Macht suchen, eine Ebene zu erreichen,
die haher liegt als jene von dumpfen Liiften erfiillte Niederung.

Eines ist sicher: Die Welt, in der nur die Taktik gilt, ist eine grauen-~
hafte Welt, in der die reine Luft zum Atmen fehlt, in der der Mensch
schredlich deformiert und vom Geiste getrennt wird.

Keineswegs sicher aber ist, ob das, was sich so leicht als héhere Ebene
darbietet, wirklich hdher liegt, ob der «iiberpolitische» Mensch wirklich
{iber und nicht unter der Welt des Politischen lebt, ob der stolze «Uber~
parteiliches wirklich {iber und nicht unter den Parteien lebt. Denn was
bietet sich als «<hShere Ebene» an, was will die rein taktisch politischen
Urteile ersesen? '

193



Kéder fiir die Massen sind — in Wabhlzeiten wieder besonders —
moralische Gedanken und Urteile. Denn so sicher, wie nur wenige sich
als vorwiegend politische Menschen fithlen, fithlen alle sich als vor~
wiegend moralische Menschen. Von daher haben die moralischen Ut~
teile im politischen Raum ihr Gewicht und ihren Einflufl. Das Wahlflug-
blatt, das nur Versprechungen und Parteiprogrammpunkte enthielte,
wiirde sicher verpuffen. Eines aber, das zum Beispiel einer angegriffenen
Regierungsmehrheit Unsauberkeit vorwirft, tut seine Wirkung. Eine
Weltmacht, der man politische Dummheiten oder Schwiche vorhielte,
wiirde damit weder verfemt noch erledigt. Man zeihe sie aber unmora-~
lischer Handlungen und sehe dann, was dabei herauskommt. Oder zu
welchen Mitteln greift etwa das sich bedroht fithlende grofie Kapital,
wenn es — zum Beispiel bei neuen Steuergeseten — einer h&heren
Belastung entgehen will? Hat man es schon einmal erlebt, dafl dann
ohne moralische Spriiche gefochten wird? Taudht in solchen Fillen
nicht immer wieder der Hinweis auf, eine solche Mehrbelastung einer
Minderheit sei im Grunde eine unmoralische Handlung?

Moral gegen Politik, das scheint in der Tat eine einleuchtende
Sache, Moral als Mafistab fiir die Politik, scheint der langgesuchte Stein
der Weisen zu sein. Gegeniiber der niederen Sphire der reinen Taktik,
die nur den eigenen Nutien als Mafistab kennt, gegeniiber der sumpfi-
gen Sphire, da nur gefiihlsmafige Sympathien und Antipathien die Ur-~
teile bestimmen, scheint die Moral in der Tat eine hShere Ebene dar~
zustellen. Wer aber etwa — der politische Mensch tut das zwar selten —
beim Suchen nach einem giiltigen Mafistab auf Christus zu blicken und
zu hdren wagt, mul} erkennen, dafl hier, vor Christus, die Ebene der
Moral nicht als die rettende hshere Ebene erscheint: «Ich aber sage euch:
Wenn eure Gerechtigkeit nicht besser ist als die der Schriftgelehrten
und Pharisier, werdet ihr nicht in das Reich der Himmel kommen.»

Die Pharisier hatten eine hohe moralische Ebene, eine hshere als
die schlauen, skrupellosen Sadduzier, die Herodianer und Rémlinge, die
nur die Taktik zur Sicherung ihrer Stellung und ihres Besitses kannten.
Und doch ist auch diese Ebene dem Himmelreich zu fern. Denn der
Mensch auf dieser Ebene ist der mit den gefiillten Hinden, der mit dem
Recht auf Gott, mit dem Besits an Gott, ist der brave Sohn im Hause
des Vaters, der scheel auf seinen irrenden Bruder sicht. Und diesen
Hinden, diesem Blidk gibt der lebendige Gott sich nie mehr preis.

Auf dieser Ebene gibt es zudem eine fortschreitende Korruption, die
heute schlimmer ist als zu Zeiten der alten Pharisier. Die Grundhaltung
des reinen Besibbﬁrgertums ist als solche zu unmoralisch, als dafl ihre
moralischen Gebote etwas anderes als Liige sein kdnnten.

Die formalistische Proklamation der Rechtsgleichheit aller bei gleich~
zeitiger Anerkennung der Benachteiligung der Armen an den wirklichen
Lebensrechten und Mgéglichkeiten, der Glaube, die durch den Ver-
mdgensbesity geschaffene tatsichliche Ungleichheit beruhe auf Tiichtig~

194



keit einerseits und Unfihigkeit anderseits, ist eine Liige. Sie liegt wie
giftige Luft iiber unserer menschlichen Gemeinschaft, vergiftet die
Volksgemeinschaft wie die Religionsgemeinschaft, die natiirliche Freund-
schaft wie die kirchliche Kommunion.

Und moralische Urteile, auf diesem Boden erwadhsen, was kénnen
sic wert sein? Genau so viel wie die Freiheitsdeklamationen derer, die
nur die eigene Freiheit meinen und die der andern beschneiden oder
zertreten! Genau so viel wie die beschwdrenden Appelle unserer schwei-
zerischen «Fdderalisten», die, um die relativ hohe Besteuerung grofler
Einkommen und Vermdgen durch die eidgenSssische Wehrsteuer zu
bodigen, bereit sind, einerseits den Bund in Schulden stecken zu lassen
und anderseits ihren Kantonen erhebliche Mehrbelastungen aufzulegen
in der Hoffnung, dafl diese dann allerdings bei den zum Teil veralteten
Steuerrechten von den finanzschwachen Volkskreisen zu tragen wiren.
Auf dem Boden dieser unmoralischen Moral verlieren die Dinge ihr
wahres Wesen. Der Staat etwa wird zum Geschift degradiert. Sein
Mafistab bei der Besteuerung der Reichen soll die Konkurrenzfihigkeit
sein, die Angst also, kriftige Steuerzahler zu verlieren, und die Sudcht,
neue zu erhalten. Auf diesem Boden wird das Glaubensbekenntnis zur
Farce, weil ein die Klassenherrschaft anerkennender Christenglaube
niemals Gemeinschaft, Bruderschaft in der Wirklichkeit, die mehr wire
als ein momentanes Aufflackern, zu geben vermag.

Auf diesem Boden ist die moralische Ebene niemals die h&here, der
Politik iiberlegene Ebene, sondern nur ein Stiick der Pharisdergerechtig~
%wit, eine Ebene, die unter Umstinden noch unter der der reinen Taktik
iegt.

Wer es mit der Taktik zu tun hat, kann zuzeiten taktische Erfolge
erleben und — damit gerade in Gefahr geraten, als Meister der Taktik
deren armer Sklave zu werden. Auf der moralischen Ebene kann der
Mensch zuzeiten das Gefiihl haben, er besise das eigentliche moralische
Recht. Dieses Gefiihl ist in Entscheidungszeiten von nicht zu unter-
schigender Bedeutung. Es ist aber zugleich eine besondere Gefahr. Es
beruhigt, es bannt uns in einen Kreis, es hilt uns an einem Orte fest,
es schliefit uns in die Welt der Pharisder ein. Das Erlebnis erfolgreicher
Taktik und das Gefiihl des Besifses eines moralischen Rechtes sind be-~
sondere Gefahrenzonen.

Besser, Gott niher sollte die Gerechtigkeit sein als alles, was auf
diesen B&den widchst. Nicht ist die unpolitische Haltung der Politik ent-
gegenzustellen und nicht die Unmoral der Moral, aber audh wahrlich
nicht die Moral der Politik. Es gibt nur einen wirklichen Gegensat: eine
vom Rufe Christi lebende Welt auf der einen und eine ihre Politik oder
Unpolitik, Moral oder Unmoral als Heimatboden kennende Welt auf
der andern Seite. Der Ruf Christi ist ergangen, wir diirfen die grund-~
sifslich hdhere Ebene kennen, auf der der Mensch neu wird, ein Mensch

mit leeren Hinden und einem sich selber und den Vater kennenden

195



Blick. Die wirklich hshere Ebene ist nicht mehr eine, auf der man sicher
und fest stehen, im Kreise laufen oder an Ort treten kdnnte. Sie ist die
Ebene der Schreitenden, die darum; weil sie den Vater und sich selber
kennen, mit einem neuen Blick und einer neuen Gebirde dem Reich
dieses Vaters, dem wartenden Vaterhaus entgegengehen.

Wer auf diese hshere Ebene gerufen ist, kann weder auf taktische
noch auf moralische Anforderungen ganz verzichten, aber er kann die
Taktik wie die Moral erkennen und messen, er kann sie brauchen, chne
ihnen zu verfallen, und er wird vor allem bereit sein miissen, sich beide
von Christus griindlich aus den Hinden nehmen, zerschlagen und
— aus neuer Einsicht, neuer Liebe — neu formen zu lassen. Diese Be~
reitschaft, dieser Verzicht ist der schwere Weg auf der Ebene Gottes.
Beharren, im Kreise laufen, an Ort treten ist der tiuschende und leichte
Weg der Taktiker wie der Moralisten.

Der Sozialismus — und in besonderer Weise wohl der religidse
Sozialismus — steht wohl heute vor der Frage, ob sein Schicksalsweg
ein wirkliches Schreiten oder nur ein unfruchtbares Treten an Ort sei.
Wohl niemand karin heute diese Frage mit einem klaren Ja oder Nein
beantworten. Sie wird aber zur bedringenden Frage an jedem von uns,
denn wir wissen, dafl die Sklaven der Taktik und die moralistischen
Pharisier darin {ibereinstimmen, dafl keiner von ihnen jemals wirklich
schreitet, weder die sozialistischen noch die christlichen, nodh die religi6s
oder christlich sozialistischen Taktiker oder Pharisier. Bruno Balsdheit.

Entstehung und Wandlung
der marxistischen Weltanschauung

Der «Materialismus» Marxens ist aus der Auseinandersetfung mit
dem «Idealismuss Hegels hervorgegangen und nur aus dieser Ausein~
anderseung zu verstehen. Der Hegelianismus ist die Vorausseung
des Marxismus; umgekehrt ist der Marxismus die in die Geschichte ein~
gegangene Verwirklichung der Hegelschen Freiheitslehre. Man kann
Hegel neben Engels als Mitbegriinder des «wissenschaftlichen Sozialis-
mus» ansehen. Allerdings ist es ein zwiespiltiges, ja tragisches Verhilt-
nis, das zwischen Marx und Hegel besteht. Der Materialismus Marxens
hat Hegels Idealismus zerstdrt, indem er ihn erginzte. Marx fiihlte sich
von Hegel zugleich angezogen und abgestofien, er hat ihn ebenso tief
begriffen wie griindlich miflverstanden. Hegel erschloff ihm die abend~
landische Tradition, und er verstellte sie ihm wieder. Bei aller Zwie~
spiltigkeit hat Marx dem posthumen Lehrer unverbriichliche Treue be~
wahrt. In seiner deutschen Jugendzeit stand er intellektuell-sachlich im
Banne des Meisters, wihrend er persénlich-gefiihlsmiflig von ihm weg-~

196



	Bessere Gerechtigkeit?

