
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 5

Artikel: Bessere Gerechtigkeit?

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139373

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Worte von Leonhard Ragaz
aus «Vom bösen Blick — und vom guten»

«Neue Wege» Februar 1945

Es bilde sick doch niemand ein, der böse Blick sei ein Zeichen
besonderer Gescheitheit. Er ist es weder bei den einzelnen noch
hei den Gemeinschaften. Der Sachverhalt ist genau umgekehrt: Es
braucht viel mehr Geist, um das Gute als um das
Böse zu sehen. Und dies in bezug auf beide Formen des Bösen
und in bezug auf die öffentlichen Dinge wie auf die privaten, auf die
großen wie auf die kleinen, auf die Menschen wie auf die Dinge, auf
das Weltgeschehen wie auf das individuelle Erleben. Nichts ist leichter,
als das Böse zu sehen. Es liegt auf der Oberfläche. Es drängt sich auck
dem blöden Blick auf. Aber es fordert Geist, fordert Nackdenhen,
fordert Verständnis Gottes, um nickt nur das Gute zu erkennen, wo es sich

offen zeigt, sondern es auch zu erkennen, wo es sich, bei Menschen und
Sacken, verhüllt, ja es sogar dort zu erkennen, wo es im Gewände des

Gegenteils auftritt. Das ist eine viel größere Kunst -, das erfordert, noch
nodi einmal sei es gesagt, wirklichen Geist. Vielleicht heiligen Geist.
Und dieser Geist allein ist Segen und Sieg. Er ist es überall!

Bessere Gerechtigkeit?
Es ist eine nur allzu bekannte Tatsache, daß über den Erfolg einer

Bewegung weniger deren Programm als die eingeschlagene Taktik
entscheidet. Wahlzeiten, wie sie verschiedene schweizerische Kantone
gegenwärtig erleben, machen diese alte Einsicht immer neu lebendig.
Man kann aus ihr zwei verschiedene Konsequenzen ziehen: «Taktik ist
das Wesen der Politik» ist die eine dieser Konsequenzen, welche Menschen

ziehen, die sich dann der reinen Taktik verschreiben und deren
Politik sich im taktischen Ränkespiel erschöpft. «Mit dieser unsauberen
Welt wollen wir nichts zu tun haben» ist die andere Konsequenz, welche
Menschen ziehen, die mit aller Macht suchen, eine Ebene zu erreichen,
die höher liegt als jene von dumpfen Lüften erfüllte Niederung.

Eines ist sicher: Die Welt, in der nur die Taktik gilt, ist eine grauenhafte

Welt, in der die reine Luft zum Atmen fehlt, in der der Mensch
schrecklich deformiert und vom Geiste getrennt wird.

Keineswegs sicher aber ist, ob das, was sich so leicht als höhere Ebene
darbietet, wirklich höher liegt, ob der «überpolitische» Mensch wirklich
über und nicht unter der Welt des Politischen lebt, ob der stolze
«Überparteiliche» wirklich über und nicht unter den Parteien lebt. Denn was
bietet sich als «höhere Ebene» an, was will die rein taktisch politischen
Urteile ersetzen?

193



Köder für die Massen sind — in Wahlzeiten wieder besonders —
moralische Gedanken und Urteile. Denn so sicher, wie nur wenige sich
als vorwiegend politische Menschen fühlen, fühlen alle sich als
vorwiegend moralische Menschen. Von daher haben die moralischen
Urteile im politischen Raum ihr Gewicht und ihren Einfluß. Das Wahlflugblatt,

das nur Versprechungen und Parteiprogrammpunkte enthielte,
würde sicher verpuffen. Eines aber, das zum Beispiel einer angegriffenen
Regierungsmehrheit Unsauberkeit vorwirft, tut seine Wirkung. Eine
Weltmacht, der man politische Dummheiten oder Schwäche vorhielte,
würde damit weder verfemt noch erledigt. Man zeihe sie aber unmoralischer

Handlungen und sehe dann, was dabei herauskommt. Oder zu
welchen Mitteln greift etwa das sich bedroht fühlende große Kapital,
wenn es — zum Beispiel bei neuen Steuergesefeen — einer höheren
Belastung entgehen will? Hat man es schon einmal erlebt, daß dann
ohne moralische Sprüche gefochten wird? Taucht in solchen Fällen
nicht immer wieder der Hinweis auf, eine solche Mehrbelastung einer
Minderheit sei im Grunde eine unmoralische Handlung?

Moral gegen Politik, das scheint in der Tat eine einleuchtende
Sache, Moral als Maßstab für die Politik, scheint der langgesuchte Stein
der Weisen zu sein. Gegenüber der niederen Sphäre der reinen Taktik,
die nur den eigenen Nufeen als Maßstab kennt, gegenüber der sumpfigen

Sphäre, da nur gefühlsmäßige Sympathien und Antipathien die
Urteile bestimmen, scheint die Moral in der Tat eine höhere Ebene
darzustellen. Wer aber etwa — der politische Mensch tut das zwar selten —
beim Suchen nach einem gültigen Maßstab auf Christus zu blicken und
zu hören wagt, muß erkennen, daß hier, vor Christus, die Ebene der
Moral nicht als die rettende höhere Ebene erscheint: «Ich aber sage euch:
Wenn eure Gerechtigkeit nicht besser ist als die der Schriftgelehrten
und Pharisäer, werdet ihr nicht in das Reich der Himmel kommen.»

Die Pharisäer hatten eine hohe moralische Ebene, eine höhere als
die schlauen, skrupellosen Sadduzäer, die Herodianer und Römlinge, die
nur die Taktik zur Sicherung ihrer Stellung und ihres Besifees kannten.
Und doch ist auch diese Ebene dem Himmelreich zu fern. Denn der
Mensch auf dieser Ebene ist der mit den gefüllten Händen, der mit dem
Recht auf Gott, mit dem Besife an Gott, ist der brave Sohn im Hause
des Vaters, der scheel auf seinen irrenden Bruder sieht. Und diesen
Händen, diesem Blick gibt der lebendige Gott sich nie mehr preis.

Auf dieser Ebene gibt es zudem eine fortschreitende Korruption, die
heute schlimmer ist als zu Zeiten der alten Pharisäer. Die Grundhaltung
des reinen Besifebürgertums ist als solche zu unmoralisch, als daß ihre
moralischen Gebote etwas anderes als Lüge sein könnten.

Die formalistische Proklamation der Rechtsgleichheit aller bei
gleichzeitiger Anerkennung der Benachteiligung der Armen an den wirklichen
Lebensrechten und Möglichkeiten, der Glaube, die durch den Ver-
mögensbesife geschaffene tatsächliche Ungleichheit beruhe auf Tüchtig-

194



keit einerseits und Unfähigkeit anderseits, ist eine Lüge. Sie liegt wie
giftige Luft über unserer menschlichen Gemeinschaft, vergiftet die
Volksgemeinschaft wie die Religionsgemeinschaft, die natürliche Freundschaft

wie die kirchliche Kommunion.
Und moralische Urteile, auf diesem Boden erwachsen, was können

sie wert sein? Genau so viel wie die Freiheitsdeklamationen derer, die
nur die eigene Freiheit meinen und die der andern beschneiden oder
zertreten! Genau so viel wie die beschwörenden Appelle unserer
schweizerischen «Föderalisten», die, um die relativ hohe Besteuerung großer
Einkommen und Vermögen durch die eidgenössische Wehrsteuer zu
bodigen, bereit sind, einerseits den Bund in Schulden stecken zu lassen
und anderseits ihren Kantonen erhebliche Mehrbelastungen aufzulegen
in der Hoffnung, daß diese dann allerdings bei den zum Teil veralteten
Steuerrechten von den finanzschwachen Volkskreisen zu tragen wären.
Auf dem Boden dieser unmoralischen Moral verlieren die Dinge ihr
wahres Wesen. Der Staat etwa wird zum Geschäft degradiert. Sein
Maßstab bei der Besteuerung der Reichen soll die Konkurrenzfähigkeit
sein, die Angst also, kräftige Steuerzahler zu verlieren, und die Sucht,
neue zu erhalten. Auf diesem Boden wird das Glaubensbekenntnis zur
Farce, weil ein die Klassenherrschaft anerkennender Christenglaube
niemals Gemeinschaft, Bruderschaft in der Wirklichkeit, die mehr wäre
als ein momentanes Aufflackern, zu geben vermag.

Auf diesem Boden ist die moralische Ebene niemals die höhere, der
Politik überlegene Ebene, sondern nur ein Stück der Pharisäergerechtigkeit,

eine Ebene, die unter Umständen noch unter der der reinen Taktik
liegt.

Wer es mit der Taktik zu tun hat, kann zuzeiten taktische Erfolge
erleben und — damit gerade in Gefahr geraten, als Meister der Taktik
deren armer Sklave zu werden. Auf der moralischen Ebene kann der
Mensch zuzeiten das Gefühl haben, er besifee das eigentliche moralische
Recht. Dieses Gefühl ist in Entscheidungszeiten von nicht zu unter*
schäfeender Bedeutung. Es ist aber zugleich eine besondere Gefahr. Es

beruhigt, es bannt uns in einen Kreis, es hält uns an einem Orte fest,
es schließt uns in die Welt der Pharisäer ein. Das Erlebnis erfolgreicher
Taktik und das Gefühl des Besifees eines moralischen Rechtes sind
besondere Gefahrenzonen.

Besser, Gott näher sollte die Gerechtigkeit sein als alles, was auf
diesen Böden wächst. Nicht ist die unpolitische Haltung der Politik
entgegenzustellen und nicht die Unmoral der Moral, aber auch wahrlich
nicht die Moral der Politik. Es gibt nur einen wirklichen Gegensafe: eine
vom Rufe Christi lebende Welt auf der einen und eine ihre Politik oder
Unpolitik, Moral oder Unmoral als Heimatboden kennende Welt auf
der andern Seite. Der Ruf Christi ist ergangen, wir dürfen die grundsäfelich

höhere Ebene kennen, auf der der Mensch neu wird, ein Mensch
mit leeren Händen und einem sich selber und den Vater kennenden

195



Blick. Die wirklich höhere Ebene ist nicht mehr eine, auf der man sicher
und fest stehen, im Kreise laufen oder an Ort treten könnte. Sie ist die
Ebene der Schreitenden, die darum, weil sie den Vater und sich selber
kennen, mit einem neuen Blick und einer neuen Gebärde dem Reich
dieses Vaters, dem wartenden Vaterhaus entgegengehen.

Wer auf diese höhere Ebene gerufen ist, kann weder auf taktische
noch auf moralische Anforderungen ganz verzichten, aber er kann die
Taktik wie die Moral erkennen und messen, er kann sie brauchen, ohne
ihnen zu verfallen, und er wird vor allem bereit sein müssen, sich beide

von Christus gründlich aus den Händen nehmen, zerschlagen und
— aus neuer Einsicht, neuer Liebe — neu formen zu lassen. Diese
Bereitschaft, dieser Verzicht ist der schwere Weg auf der Ebene Gottes.
Beharren, im Kreise laufen, an Ort treten ist der täuschende und leichte
Weg der Taktiker wie der Moralisten.

Der Sozialismus — und in besonderer Weise wohl der religiöse
Sozialismus — steht wohl heute vor der Frage, ob sein Schicksalsweg
ein wirkliches Schreiten oder nur ein unfruchtbares Treten an Ort sei.
Wohl niemand kann heute diese Frage mit einem klaren Ja oder Nein
beantworten. Sie wird aber zur bedrängenden Frage an jedem von uns,
denn wir wissen, daß die Sklaven der Taktik und die moralistischen
Pharisäer darin übereinstimmen, daß keiner von ihnen jemals wirklich
schreitet, weder die sozialistischen noch die christlichen, noch die religiös
oder christlich sozialistischen Taktiker oder Pharisäer. Bruno Balscheit.

Entstehung und Wandlung
der marxistischen Weltanschauung

Der «Materialismus» Marxens ist aus der Auseinandersefeung mit
dem «Idealismus» Hegels hervorgegangen und nur aus dieser
Auseinandersefeung zu verstehen. Der Hegelianismus ist die Voraussetzung
des Marxismus; umgekehrt ist der Marxismus die in die Geschichte
eingegangene Verwirklichung der Hegelschen Freiheitslehre. Man kann
Hegel neben Engels als Mitbegründer des «wissenschaftlichen Sozialismus»

ansehen. Allerdings ist es ein zwiespältiges, ja tragisches Verhältnis,
das zwischen Marx und Hegel besteht. Der Materialismus Marxens

hat Hegels Idealismus zerstört, indem er ihn ergänzte. Marx fühlte sich
von Hegel zugleich angezogen und abgestoßen, er hat ihn ebenso tief
begriffen wie gründlich mißverstanden. Hegel erschloß ihm die
abendländische Tradition, und er verstellte sie ihm wieder. Bei aller
Zwiespältigkeit hat Marx dem posthumen Lehrer unverbrüchliche Treue
bewahrt. In seiner deutschen Jugendzeit stand er intellektuell-sachlich im
Banne des Meisters, während er persönlich-gefühlsmäßig von ihm weg-

196


	Bessere Gerechtigkeit?

