
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 4

Artikel: Zur Diskussion : Ohnmacht des historischen Christentums gegenüber
dem Gottlosentum der Gegenwart?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


daß sie Christen geblieben sind trofe den Kirchen, den Katastrophen und
Enttäuschungen, ihm verdanken, daß sie stete Hoffnung und Kampfeskraft

behalten haben!
Für ihn, der ja nicht allein sich in die «große Wolke der Zeugen»,

die uns umgibt, stellen wollte, war es eine der lefeten Freuden, daß er
sehen konnte, daß — in Frankreich und im Ausland — Jüngere die Fackel
in die Hände nehmen. Er hatte die Gewißheit, daß sie die Arbeit am
Reiche Gottes, dem er so treu gedient hat, weiterführen werden.

Maurice Voge.

Zur Diskussion
Ohnmacht des historischen Christentums gegenüber dem

Gottlosentum der Gegenwart?

Im «Kirchenblatt» für die reformierte Schweiz schaltet sich dessen Redaktor, Pfarrer
G. Wieser, in die Diskussion ein, die Pfarrer Trautvetter im «Aufbau» (Nr. 5) mit
mir begonnen und in Nr. 7 weitergeführt hatte. Er nimmt dabei Parta für Pfarrer
Trautvetter, allerdings noch ehe er meine Erwiderung und Selbstverteidigung
abgewartet und gelesen hat. Er meint dabei, ich hätte mich zu Unrecht auf das
«Kirchenblatt» berufen und auf das, was ich dort als passive Haltung bei den
ungarischen Christen gefunden und zitiert habe. Ich gestehe, daß ich aus den Ausführungen

von G. W. nicht recht klug werde. Es ist nicht etwa ein klares Ja und ein
klares Nein zu finden, wie ich es in meinem lefeten Artikel gefordert und formuliert
habe. Die Ausführungen von G.W. erscheinen mir vielmehr so unbestimmt,
unentschieden und unsicher, daß der Leser kaum feststellen kann, ob die Haltung der
evangelischen Christen in Ungarn richtig sei oder nicht. Sie werden von ihm in Sdiufe
genommen, und sie werden zugleich kritisiert, und zulefet flüchtet er sich in die
Unmöglichkeit eines Urteils von unserem schweizerischen Port aus. Jene, die Widerstand
leisten à la Mindszenty, haben nicht recht; jene, die sich politisch unterwerfen, haben
nicht recht; und doch haben beide wiederum recht. Man ist erinnert an jenen weisen
Rabbi, der, als Schiedsrichter von zwei streitenden Parteien bestellt, jeder Partei recht
gab. Als sein Diener, der alles mitangehört, sich erlaubte, dem Rabbi nachher sein
Bedenken zu äußern, es könnten doch nicht wohl beide recht haben, antwortete er:
Du hast auch recht!

Allein, Spaß beiseite. Es handelt sich mir hier um eine sehr ernste Feststellung.
Es zeigt sich meines Erachtens hier nur das, was Sehende schon längst, schon zur Zeit
des siegreichen Nationalsozialismus, mit Erschrecken festgestellt haben: «Wir heutigen
Christen und auch die Vertreter des offiziellen Christentums sind in Verlegenheit angesichts

des durchaus neuen Phänomens, das seit einigen Jahrzehnten aufgetaucht ist, nämlich

der Dämonie des kollektiv und gewalttätig auftretenden Heidentums. Während noch
vor wenigen Jahrhunderten ein heiligmäßiger Papst angesichts der brutalen Gewalt,
die man gegen ihn und die Sache der Kirche anwandte, ausrief: «Man braucht Gewalt,
Gott sei Dank!» und während noch ein Leo XIII. gegenüber politischen und kulturellen
Reaktionären auf das Kruzifix hinwies mit den Worten: «das ist der einzige Leichnam,
an welchen die Kirche gebunden ist», findet die gegenwärtige Stunde der Prüfungen
und des Gerichtes leider ein Geschlecht vor, das der Situation nicht gewachsen ist.
Entweder stemmt man sich mit mehr oder weniger Würde und Mut auf den Status quo
und pocht auf die traditionellen Rechte einer christlichen Kultur und Kirche - das ist
die Haltung der Römischen Kirche, die immerhin noch imponiert und das Verständnis
und die Zustimmung einer breiteren Öffentlichkeit für sich hat -, oder man gibt unter

176



verschiedenen, natürlich auch frommen und biblisch begründeten Vorwänden der
Gewalt des Tages nach und begnügt sich damit, daß wenigstens im sakralen Raum der
Kirche die christliche Betätigung freies Feld hat. Dies ist mehr oder weniger die Haltung

der meisten evangelischen Kirchen im Ostsektor. Die Gefahr hiezu ist um so
größer, als man dort über jede Zunahme der Gottesdienst-Beteiligung überglücklich
und geneigt ist, aus dieser Tatsache zu optimistische Schlüsse zu ziehen, während es
leicht psychologisch zu erklären ist, daß in allen diktatorisch regierten Ländern eine
zunehmende Frequenz des Gottesdienstes verzeichnet werden kann.

Nun behaupte ich, daß beide Einstellungen in Wirklichkeit ein Armutszeugnis für
das heutige Christentum darstellen und hier das «Hie rhodus, hie salta» gar nicht
wahrgenommen wurde.

Mit dem bald von links, bald von rechts heraufdrängenden neuen Heidentum und
Gottlosentum wird in Wirklichkeit das Christentum vor eine ganz neue Situation
gestellt. Es wird die altchristliche, apostolische und weltseelsorgliche Aufgabe des
Christentums neu auf den Plan gerufen. Eine seesorgliche Aufgabe, die sich nicht nur auf
die Verteidigung des eigenen Schafstalles beschränkt, sondern sidi, dem guten Hirten
gleich, verpflichtet fühlt, auch die außerchristliche und gegenchristliche Welt zu Christus
zu führen. Die Kirche rettet sich selbst gegenüber diesem Ansturm der gegenchristlichen

Welt am besten dadurch, daß sie diese Welt rettet und tauft, und nicht dadurdi,
daß sie die Atombombe gegen sie zu Hilfe ruft. Für diese neue Situation ist nun aber
die christliche Kirche im allgemeinen noch gar nicht vorbereitet. Es zeigt sich hier nicht
nur ein Versagen der traditionellen Pastoraltheologie. Wir spüren: es fehlt uns
heutigen Christen etwas. Etwas, was im Urchristentum nodi vorhanden war, es ist die
sauerteigartige Kraft, welche fähig ist, die Dämonien dieser Welt zu durchdringen
und zu taufen, der elementare christliche Geist, der mehr ist als bloß theologischreligiöse

Bildung und Kirchenfrömmigkeit. Dieses Etwas war in den Aposteln und in
den ersten Heidenbekehrern noch mächtig. - Wir sind es gar nicht mehr gewohnt,
Dämonen zu begegnen, dämonische Mächte zu besiegen, und zwar auf dtristlicfie
Weise. Überall dort, wo das junge Christentum dem noch ungetauften, realen Leben
gegenübertrat und sich mit ihm auseinandersefete, da hatte es mit solchen Dämonen
zu schaffen gehabt. Davon legen noch Zeugnis ab die Bilder und Legenden, die von
unsern Glaubensboten berichten. Sie künden alle von einem Kampf mit Dämonen.
Audi die seltsamen Fratzen und Ungeheuer an den Ornamenten unserer mittelalterlichen

Dome deuten darauf hin, daß dem Triumph Christi ein hartnäckiger Kampf mit
unheimlichen Naturgewalten vorausgegangen ist. Ein oberflächliches verweltlichtes
Kulturchristentum weiß davon allerdings nicht mehr viel. Während die Väter und
alten Heidenbekehrer, ja das heidenchristliche Urchristentum überhaupt noch mitten
in den Kämpfen zwischen Christus und den kosmischen Dämonen standen und den
Sieg Christi über dieselben noch in sich selbst erfahren hatten, ist uns Heutigen all
das fremd, ja zum Kinderschreck und Märchen geworden. Jahrhundertelange christliche

und humanistische Kultur hat das Dämonische in uns und außer uns so stark
filtriert und gebändigt oder zurückgedrängt, daß wir schließlich, in arger Selbsttäuschung,

gar nicht mehr damit rechneten und zulefet glaubten, es wäre nicht mehr da.
Kein Wunder, daß wir jefet, da diese Dämonen, von neuem entfesselt, wieder mit
Urgewalt in Erscheinung treten, dieser Situation gar nicht gewachsen sind. Wir sind
den Kampf mit Dämonen nicht gewohnt. Darum vermögen wir auch zum Beispiel das
Phänomen des Bolschewismus gar nicht einmal als solches zu erkennen und zu
durchschauen.

Dies zeigt sich denn auch in der Haltung, die wir Christen dem neuen Heidentum
und Gottlosentum gegenüber einnehmen. Sie ist durchaus unseelsorgerlioh, sie ist
reaktionär und ressentimentgeladen und militant ablehnend oder aber unklar, unsicher
und feige. Der Kulturchrist hat eben überhaupt kein Verhältnis zum Dämonischen.
Er ist ihm gegenüber in Verlegenheit. Es ist ihm eine fremde Größe. Aber eben das
ist das Tragische. «Denn in solcher Atmosphäre gedeihen die Ungeheuer wie nie zuvor
und erscheinen eines Tages unerwartet zum Fünfuhrtee.» (Fr. W. Förster.) Gewiß, ihr

177



Auftreten mißfällt und beunruhigt uns. Wir spüren instinktiv, daß etwas nicht in
Ordnung ist. Dieses elementare Diesseitige und Materielle erschreckt uns. Wir treten
denn auch moralisierend gegen dieses Heidentum auf, aber umsonst. Ein bloß
rückwärts orientiertes, ewig moralisierendes, apologierendes Christentum mit bloß papierener,

dem wirklichen Leben entfremdeter Gottesgelehrsamkeit vermag die Dämonen
der eigenen Gegenwart nicht zu durchschauen und beim Namen zu nennen. Darum,
und vor allem, weil es mehr Wort und Form und Lehre als lebendige Kraft ist, droht
es den dämonischen Kräften und Gewalten zu erliegen. Nun tut es, was es allein noch
tun kann: es sucht einen klugen Kompromiß mit ihm einzugehen, da es, wie alles,
was wenig Leben hat, ängstlich danach trachtet, dieses schwache Leben noch um jeden
Preis zu erhalten. Aber gerade das ist das Verkehrteste, was es tun kann. Denn es
steht geschrieben: «Wer sein Leben um jeden Preis gewinnen will, der wird es
verlieren.»

Solche Zeiten der kollektiven Dämonie rufen daher gleichsam mit Gewalt nach
einem neuen Urchristentum. Nur ein solches ist dem Heidentum gewachsen mit all
seiner unerlösten Dämonie. Indem es diese erlöst, überwindet es sie auch. Das
Kulturchristentum ist dazu ganz ungeeignet. Es ist dazu zu alt und zu kompliziert. Eine aus-
gebackene Pastete, anstatt ein geistiger Sauerteig. Nur ein jugendstarkes, mutiges,
unbelastetes Christentum kann es riskieren, überhaupt einmal die ganze Wirklichkeit
der Dämonie in diesem Leben einzugestehen und ihr offen ins Gesicht zu sehen. Es

kriegt keine Gänsehaut bei dem Wort «Heidentum», im Gegenteil: je echter, gründlicher

und ehrlicher das Heidentum auftritt, um so lieber ist es ihm; dies ist ja auch

vor Gott mehr wert als ein abgestandenes Christentum, wie ein gesunder Holzapfel
immerhin noch besser ist als eine faule Tafelbirne. Selbst das rote Tuch «Gottlosigkeit»

bringt es nicht in Harnisch und Kampfstellung. Das alles ist ihm nur willkommenes

Material für sein Apostolat und für die Neugestaltung des Reiches Gottes.
An solche urchristliche Situation müssen wir uns wieder gewöhnen. Darum müssen

wir uns hüten vor pharisäischer Qberheblichheit und Absonderung. Absonderung ist
für den Christen, der aus der Kraft der Gnade lebt, die Sünde. Wir dürfen nicht
abseits der schlechten, gottlosen Welt unsere eigene fromme Suppe kochen. Das
Evangelium vom Sauerteig verbietet uns das. Wir müssen ja in und durch die
Auseinandersetzung mit dem neuen Heidentum uns selber retten. Dazu brauchen wir aber
wie gesagt jenes Format, jene Kraft und jenen Schwung, der das Urchristentum
ausgezeichnet hat; jenen Sauerteigcharakter, der uns leider ganz abhanden gekommen ist.
Der übernatürliche, seelsorgliche, apostolische Blick ist uns verlorengegangen. Wir
kennen nicht mehr den Unterschied zwischen Natur und Ubernatur, zwischen Kultur
und Religion, zwischen Religion und Reich Gottes; das heißt, wir verwechseln und
verquicken beides miteinander. So haben wir zum Beispiel keinen Auftrag von Christus,
die Seelen zur «abendländisch-christlichen Kultur» zu bekehren. Christentum ist etwas
Übernatürliches, das alle natürlichen Dinge aufnehmen und erlösen muß, auch eine
asiatische, auch eine zukünftige sozialistische Kultur. Das Gerede wie «Rote Gefahr»,
«Gelbe Gefahr» ist im Grunde unchristlich und kommt daher, weil wir aus der Höhe
des Übernatürlichen, dem wahrhaft christlichen Blickfeld heruntergefallen sind auf die
Ebene des natürlichen, nationalen Denkens. Was das Gefährliche ist an unserem
Kulturchristentum, das ist daher das unbewußte, unvermerkte Verwechseln des
Übernatürlichen mit dem Natürlichen, des Absoluten mit dem Relativen, Zeitbedingten. Es

gehört eine große, geistige Wachheit dazu, dieser Gefahr nicht zu erliegen. Wir sind
ihr aber weithin erlegen. So nur konnte es geschehen, daß wir Christentum und westlich

abendländische Kultur so naiv miteinander verwechseln und verquicken. Es scheint
mir daher notwendig zu sein, in einer weiteren eigenen Abhandlung diese wichtige
Frage eingehend zu behandeln. H.

178


	Zur Diskussion : Ohnmacht des historischen Christentums gegenüber dem Gottlosentum der Gegenwart?

