
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 4

Artikel: Christus und der Marxismus. 1., Der Christus im Plus ; 2., Die
christliche Mission des Marxismus

Autor: Sievers, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


facht. Dadurch, daß die Mauern der Hölle brechen, wird noch nirgends
die Stadt Gottes gebaut. Dazu braucht es mehr, braucht es ein Leben
vom Oberflüssigen her, ein Ernstnehmen der Verheißung und ein
Empfangen der Krone.

Und darum ist es wohl kein Zufall, daß die wirklichen Kronen, wo
sie sich auf Menschen und Menschheitszeiten senken, zu Dornenkronen
werden. Sie dulden nicht alte Gefäße für Gottes neuen Wein, und sie
dulden nicht müde Beschauer für Gottes Revolution der Geschichte. Die
Dornenkronen, auf Menschenhäupter gesenkt, machen diese Menschen
zu solchen, denen der Ruf in den Ohren gellt: «Zeigt uns das wirklich
Neue, lebt uns die Kraft aus der Höhe vor!» Und sie machen diese Menschen

zu solchen, denen, im Zusammenprall mit ihrer Zeit, ihr Weg zu
einem Kreuzesweg wird. Mit der der ganzen Menschheit verheißenen
Krone ist es nicht anders. Auch sie ist nicht einfach eine Bestätigung des
natürlichen Seins, ist nicht einfach das Ja eines müden Gottes zu seiner
Welt: «Bleibe, wie du bist, du bist mir recht», sondern auch sie ist der
Zugriff des Schöpfers, der einmal als Töpfer und einmal als Schmied an
seiner Schöpfung am Werke ist.

Die Krönung Christi mit der Dornenkrone war im Grunde schon die
Krönung des Auferstandenen mit der Lebenskrone. Und die wirkliche
Lebenskrone, nach der schon die alte Menschheitssehnsucht tastend griff,
ist uns enthüllt als eine, die Schmerzen bringt. Diese Schmerzen aber sind
heilige Schmerzen; was wäre die Welt ohne sie? Ahnen wir wohl, zu
welcher Größe — auch zu welchem Schmerz — wir gerufen sind, wenn
der Gemeinde derer, die an den Auferstandenen glauben, gesagt wird:
«Halte fest, was du hast, damit niemand deine Krone nehme!»?

Bruno Balscheit.

Christus und der Marxismus*

t. Der Christus im Puls

Raum und Zeit sind menschliche Begriffe, die für eine geistige Welt
nicht dieselbe Bedeutung haben wie für uns. Was sich bei der Betrachtung
der kosmischen Entwicklung für den menschlichen Verstand als ein
Nacheinander durch Millionen von Jahren getrennter Begebenheiten darstellt,
wird im Bewußtsein Gottes als ewige Gegenwart erlebt.

Göttlicher Opferwille schuf unser Sonnensystem, ein Spiegelbild

* Dieser, dem noch ungedruckten Buchmanuskript des Verfassers, «Organisierte
Weltwirtschaft ; die Erfüllung des christlichen Bruderschaftsgedankens» (vgl. «Neue
Wege», 1950, Seite 8) entnommene Artikel möge eine Neubesinnung über die Grundlagen

des Marxismus einleiten. Beiträge anderer Verfasser werden folgen.

148



ohne Eigenleben, das sein Dasein dem göttlichen Licht verdankt. «In ihm
war Leben, und das Leben war das Licht der Menschen? und das Licht
scheint in der Finsternis, doch die Finsternis hat es nicht ergriffen.»
(Joh. 1, 5-6.)

In der materiellen Schöpfung ist die Gottheit verborgen, begraben.
Die drei Naturreiche kennzeichnen den Grad göttlicher Bewußtheit in
der Materie: vom Tiefschlaf der Gesteine zum Pflanzen- und Tierreich
ein immer lichteres Erwachen der Natur. Ein Ichbewußtsein finden wir
jedoch in keinem der drei Reiche. Erst bei der Schaffung des Menschen,
die in der Schöpfungsgeschichte des Alten Testaments angedeutet wird
mit dem «Einblasen des lebendigen Odems in den Erdenkloß», wurde
der Keim zum Ichbewußtsein gelegt. «Und so ward der Mensch eine
lebendige Seele.» Mit der Geburt des Ichs beginnt die eigentliche
Menschheitsentwicklung.

Doch ist das Menschen-Ich noch unselbständig und abhängig von den
Einflüssen und dem Willen der Gottheit. Das war die Reinheit und
Unschuld des «Paradieses», wo der Mensch in seinem Körper und dessen

Organen das Wirken göttlicher Wesenheiten schauend und träumend
erlebte, den Makrokosmos im Mikrokosmos.

Es ist jedoch die Bestimmung des Menschen, selbständig zu werden,
sich zur ichbewußten Persönlichkeit zu entwickeln. Er mußte diese
Selbständigkeit, das Freiwerden von göttlicher Bevormundung erstreben, weil
Gott selbst ihm den Ichimpuls gegeben hatte. Damit löste sich der Mensch
aus der göttlichen Verbundenheit und wurde zu einem Einzelwesen mit
eigenem Ichbewußtsein. Diese Sonderung bewirkte «Sünde», Trennung
von Gott und Aufwachen im gegenständlichen Diesseitsbewußtsein. Aus
dem von der Gottheit eingehauchten Ichimpuls entwickelte sich allmählich

an der Sinnenwelt ein Ichbewußtsein, das zwar eine gewisse
Selbständigkeit und Freiheit gegenüber der göttlichen Führung besaß, dafür
jedoch geistige Blindheit und Lebensunsicherheit in den Kauf nehmen
mußte. Der Mensch trug jefet allein die Verantwortung für seine
Handlungen, nachdem er vom «Baume der Erkenntnis» gegessen. Die
Entscheidung über «Gut und Böse» lag bei ihm, der die paradiesische Schau
der geistigen Welt verloren hatte und im materiellen Dasein sich nur
mühsam zurechtfinden konnte. Er brauchte daher noch eine Führung
durch äußere Gesefee und Vorschriften, weil sein eigenes Urteilsvermögen
und Verantwortungsbewußtsein noch nicht genügend entwickelt waren,
als daß er sein eigener Führer und Richter sein könnte. Eine solche

Führung wurde der damaligen Menschheit durch die Mysterien zuteil.
Der Mensch war nach dem Sündenfall mit seinem an den physischen

Leib gebundenen Bewußtsein auf sich selbst und seine äußere Umwelt
angewiesen. Nur die Mysterientempel konnten ihm noch eine schwache
Verbindung mit den geistigen Welten vermitteln, von denen er wußte,
daß sie seine eigentliche Heimat waren. Dementsprechend waren auch
seine Werke unvollkommen und standen nicht im Einklang mit den Ge-

149



sefeen und Absichten der geistigen Welt. Bis in den physischen Leib wirkte
sich die Disharmonie aus: Krankheiten und die eigenartige Unterbrechung

des vormals kontinuierlichen Bewußtseins, die wir «Tod» nennen,
waren die Folge. Die Menschheit würde schließlich in lauter Einzelwesen
ohne inneren Zusammenhang zerfallen sein und jedes Bewußtsein ihrer
ehemaligen Einheit im Vatergott verloren haben, wenn ihr nicht der
Christus von der geistigen Welt gesandt worden wäre. Die Einzel-Ichs
werden in Christus gesammelt, ohne ihr Eigenleben zu verlieren, wie
die Strahlen des Lichts im Brennpunkt der Linse. Seit dieser Zeit hat
jeder Mensch, unabhängig von seiner bisherigen Entwicklungsstufe, die
Möglichkeit, in seinem Innern den Christus zu finden und somit die
neue Einheit, den «neuen Bund» der Menschheit. «... auf daß alle eins
seien, so wie wir eins sind, ich in ihnen und du in mir, auf daß sie zur
Einheit vollendet seien.» (Joh. 17, 23.)

Während der paradiesische Mensch seine Verbundenheit mit dem
göttlichen Urgrund mehr unbewußt empfand, können wir heute
vollbewußt die Bruderschaft in Christus erleben. Das ist das Neue im
Christentum: die Erlösung aus der Vereinzelung, aus der Sonderung,
aus der «Erbsünde». Deshalb kann es ohne Christus keine echte Nächstenliebe,

keine wirkliche Bruderschaft geben, da wir ohne Ihn Einzelwesen
bleiben, ohne geistigen Zusammenhang, und daher Selbstsucht und
Feindschaft nicht überwinden können. Wenn trofedem Menschen heute
anscheinend ohne Christus zu einem gewissen Solidaritätsgefühl
gelangen, so handelt es sich hier mehr um den Hordeninstinkt des
unentwickelten, noch ich-schwachen Massenmenschen als um ein bewußtes
Bruderschaftserlebnis in einer höheren Einheit. Das erkennen wir schon
daran, daß sich das Solidaritätsgefühl nur auf die betreffende Gruppe
beschränkt, die als solche andern Gruppen gegenüber meist feindlich
gesinnt ist (Proletarier und Kapitalisten, politische Parteien, Konfessionen
und Sekten). Wahre christliche Bruderschaft kennt keine Feinde, da sie
die ganze Menschheit umschließt. — Doch ist es möglich, daß in einzelnen
Fällen Ansäfee echten christlichen Gemeinschaftsgeistes vorhanden sind,
ohne daß Christus erkannt wird, weil ER, ihnen unbewußt, in ihnen lebt.
Denn seit seiner Auferstehung ist ER ja tatsächlich unter uns, auch wenn
wir es nicht glauben können oder wollen.

Vorchristliche Gemeinschaften können wir jedoch nicht in unserem
Sinne als echte Bruderschaften bezeichnen, weil sie der Autorität eines
menschlichen, wenn auch hoch entwidcelten Führers unterstanden, sich
also nicht in Freiheit aus dem individuellen Erlebnis der metaphysischen
Einheit der ganzen Menschheit gebildet hatten.

Oberall herrscht das große Entwicklungsgesefe von «Stirb und Werde»,
Tod und Auferstehung. Schöpfung, Zeugung ist Opfer, aus dem ein
Neues hervorgeht. In jedem Schöpfungsprozeß, bei jedem Opfer ersteht
der Zeugende, der Hingebende in gewandelter Form. Diese geistige
Gesefemäßigkeit ist überall erkennbar, in der Natur, im Kosmos und in

150



den geistigen Welten. Stets gibt der Zeugende, der Schaffende, der
Liebende sich selbst auf, damit eine Neuschöpfung entstehe. Der bewußte
Schöpfer hat volles Vertrauen in sein Verschenken; er weiß, daß seine
Hingabe keine Vernichtung bedeutet, sondern Wandlung und
Auferstehung in der eigenen Schöpfung. Und der noch unbewußte Zeuger
wird durch den Schöpfungstrieb, der sich als Genuß und erhöhtes Lebensgefühl

kundtut, zum Zeugen und zum Schaffen gezwungen. — Auch die
totale Hingabe im physischen Tode bedeutet Opfer und Auferstehung
in gewandelter Form. Denn nichts kann im Universum vernichtet werden,
weder Substanz noch Bewußtsein; alles ist Wandlung.

Wenn der Mensch diese kosmische Gesefemäßigkeit erkennt, wird
er auch das Vertrauen aufbringen, das ihn zum bewußten Schöpfer
macht. Er wird begreifen, daß eine größere und vollkommenere Einheit
nur entstehen kann durch Opferung der bisherigen Teile. Nur wenn das
Individuum sich für die Familie einsefet, kann diese gedeihen; ein Volk,
eine Nation kann nur dann groß und bedeutend werden, wenn
Individuum und Familie, politische Parteien und Wirtschaftsgruppen ihre
Interessen denen des größeren Ganzen unterordnen. Weiter kann ein
Völkerbund, die Organisation der Vereinten Nationen, nur dann erfolgreich

arbeiten, wenn die Mitglieder auf ihre Souveränität verzichten und
ihre bisherige Daseinsform aufgeben, um in der großen kosmopolitischen
Einheit ihre Wiedergeburt zu erleben.

In allen Mysterien wußte man von dem großen Schöpfungsgeheimnis:
Opfertod und Auferstehung. In Einweihungsriten, Kulthandlungen und
Symbolen kam es zum Ausdruck. Auch in der äußeren Natur finden wir
es als Bild und Gleichnis: der Pflanzensame muß in die Erde gesenkt
werden und vermodern, damit neues Leben entstehen kann. Die Raupe
spinnt sich selbst ihren Sarg, aus dem sie als Schmetterling wiedergeboren
wird.

So mußte auch die Gottheit sich in die Vielfalt der Schöpfung ver-
strahlen und erstarren, um bei der Jordantaufe in einem einzelnen
Menschenwesen zum Selbstbewußtsein zu erwachen und nach der Kreuzigung

und Auferstehung ihre Wiedergeburt zu erfahren. In Jesus
Christus trafen sich Vergangenheit und Zukunft im Brennpunkt der
Gegenwart: ER erlebte zurückschauend in seinem physischen Körper den
in den drei Naturreichen verborgenen Vatergott und von oben
hereinleuchtend den sich als Heiligen Geist im Menschenwesen neu offenbarenden

Sohnesgott. Deshalb konnte ER sagen: «ICH und der Vater sind
eins.» Damit wurde zum erstenmal der Schöpfungskreis geschlossen, in
einem Gottmenschen, der nun Weg und Vorbild ist für das ganze
Menschengeschlecht.

Das Spiegelbild der Götter, einst abhängig und ohne Eigenleben,
ohne eigenes Ich, ist nun selbständig geworden. Aus dem Durchgang
durch die Naturreiche hat es sein irdisches Bewußtsein entwickelt, das

von seinem eigenen Wesen und von der äußeren Umwelt Besife ergreift.

151



Durch den Christusimpuls hat der Mensch die Möglichkeit bekommen,
in sich den Gott zu erwecken, zu erfahren, der selbst den Weg des Opfers
und der Auferstehung vorangegangen ist. Damit weitet sich sein Bewußtsein

nach oben, reicht hinein in geistige Welten, wo sich ihm Wesen und
Sinn der Schöpfung offenbaren. «Dies aber ist das ewige Leben, daß sie
dich erkennen, den allein wahrhaften Gott, und den du gesandt hast,
Jesus Christus.» (Joh. 17, 3.) Das «ewige Leben», die Kontinuität der
ich-bewußten Existenz, kann nur erreicht werden, wenn die menschliche
Individualität aus der Unbewußtheit des naturhaften Seins erwacht,
seinen göttlichen Ursprung erkennt und Christus als den metaphysischen
Mittelpunkt der Menschheit erlebt.

Es bestehen gegenwärtig geistige Strömungen, die von Asien aus in
die westliche, christliche Welt einzudringen bemüht sind, um die Menschen

abzulenken von der christlichen Erkenntnis und sie für die östliche,
das heißt vorchristliche Lebensauffassung zu gewinnen. Würde diese
Richtung Erfolg haben, so wäre die ganze Erden- und Menschheitsentwicklung

umsonst gewesen, sie wäre in eine Sackgasse geraten, aus
der es keinen Ausweg, sondern nur ein Zurück gäbe.

Diese asiatischen Bestrebungen zielen auf die Rückkehr des Menschen

in den vorparadiesischen Zustand hin, in das Nirwana des unge-
offenbarten Seins. Sie haben den Sinn des Kreuzes nicht verstanden,
wollen die Aufgaben der Durchgeistigung, der Wandlung der Materie
nicht auf sich nehmen. Ihr sehnlichster Wunsch ist, so schnell wie möglich

frei zu werden vom Zwang der Wiederverkörperung. Sie suchen
Begierden, Leidenschaften, das Streben nach Glück und sinnlichem
Genuß, ja jeden Lebenswillen zu ertöten, um den Leiden und Disharmonien
des irdischen Daseins zu entgehen. Und selbst wenn sie vorgeben, sich
nicht vom Erdenschicksal trennen, ihre Mitmenschen nicht im Stich lassen

zu wollen, wenn sie ihr Ziel erreicht haben, so ginge lefetlich ihre Hilfe
aus den geistigen Welten doch darauf hinaus, ihre noch an irdisches
Leben und Leiden gebundenen Brüder denselben Weg der Entsagung
und des Verzichts zu führen, den sie bereits gegangen. Eine Erlösung
der drei niederen Naturreiche — Tiere, Pflanzen und Gesteine — sehen
sie nur in ihrer Rückwandlung ins Geistige, ohne vorherigen Durchgang
durch die Menschheitsstufe.

Eine solche, die Materie verneinende Lebensauffassung steht im
Widerspruch zu der christlichen. Der Christ blickt nicht zurück in
paradiesische oder vorparadiesische Zustände, sondern vorwärts; oder,
richtiger gesagt, er ergreift im durchchristeten Gegenwartsbewußtsein
Vergangenheit und Zukunft. Er nimmt das Kreuz des materiellen Daseins
opferfreudig auf sich, schrickt nicht zurück vor den Tiefen der Begierden
und Leidenschaften; er bejaht das Tier in sich und sucht ihm nicht zu
entfliehen, sondern sich mit ihm zu vereinigen, um es zu wandeln, zu
erlösen. Sein geistiger Bezugspunkt ist der Christus, den er als den meta-

152



physischen Kristallisationspunkt der Menschheit erkennen und erleben
kann. «Niemand kommt zum Vater denn durch mich.»

Der zum Christusbewußtsein Erwachte empfängt seine Erkenntnis
durch Inspiration oder Intuition unmittelbar aus den geistigen Welten
als unmittelbares Wissen. Er ist ein wissend Seiender, der durch sein
Dasein die Umgebung wandelt wie der Sauerteig das Brot. Er hat den
Dualismus des Strebenden und Wollenden, des Asketen und
Pflichtmenschen überwunden und bringt sein wahres Wesen, das durchchristet
ist, zum Ausdruck, so gut oder schlecht er kann, ohne Scham und Reue,
mit all den Fehlern und Schwächen seiner noch unerlösten niederen Natur,
mit der er sich jedoch nicht mehr identifizieren kann. Die völlige
Verwandlung, Erlösung des niederen Menschen, die Verschmelzung mit
seinem höheren loh, macht ihn zum Heiligen, zum Christuseingeweihten.
Es ist der Weg der Kreuzigung und Auferstehung, der Nachfolge Christi.

Es ist daher irreführend, Christus mit Buddha und andern großen
Menschheitsführern in eine Linie zu stellen. Es genügt auch nicht,
zuzugeben, Christus sei der größte unter ihnen. Wem es nicht gelingt, und
wäre er in die ganze östliche Weisheit eingeweiht, die Einmaligkeit und
Besonderheit des Christus zu erkennen, Sein göttliches Wesen zu
erfassen, das sich vorher niemals in einem Menschenleibe verkörpert hatte,
der wird seine Bedeutung und Aufgabe für die Menschheitsentwicklung
nicht verstehen. Christus neben Buddha zu stellen, hieße die Sonne zum
Planeten degradieren. Wie es in unserem Sonnensystem nur eine Sonne
gibt, so kann es auch nur einen Christus geben, den metaphysischen
Mittelpunkt des Menschengeschlechts, der sich seit seiner Auferstehung
mit dem Erden- und Menschenschicksal untrennbar verbunden hat.
Christus lebt wirklich mit uns in der Erdensphäre, und wir haben die
Möglichkeit, seiner Gegenwart bewußt zu werden.

Aus diesem Grunde sollten auch die Bestrebungen, die auf
Aussöhnung und Vereinigung der bestehenden Religionen abzielen, eine
eindeutige und klare Sprache führen. Es läge nicht im Sinne der
Menschheitsentwicklung und der Aufgaben des Christentums im besonderen,
die Eigentümlichkeiten der christlichen und nichtchristlichen Religionen
zu verwischen. Es kann sich nicht darum handeln, diese beiden so
grundverschiedenen geistigen Strömungen einfach nebeneinanderzusefeen und
zu sagen: ihr seid alle gleich. Jede Religion hat ihre Aufgabe und
Bedeutung zu ihrer Zeit. Die vorchristlichen Religionen und Mysterienkulte
dienten der geistigen Führung einer noch unmündigen Menschheit und
ihrer Vorbereitung auf das Kommen des Christus. Ihren Vertretern im
heutigen Asien liegt die Betreuung gewisser Nachzügler in der
Bewußtseinsentwicklung ob. Sie handeln jedoch den Intentionen der geistigen
Welten zuwider, wenn sie sich in die Entwicklung der christlichen Völker
des Westens einmischen und diesen ihre alten Weisheitsreligionen
aufdrängen, die der damaligen Zeit angepaßt waren, heute jedoch, trofe den
ihnen innewohnenden Wahrheiten, dem westlichen Menschen schaden.

153,



2. Die christliche Mission des Marxismus
Das kleine, unscheinbare Samenkorn birgt unsichtbar die Anlage der

ganzen Pflanze. Naturwissenschaftliche Erkenntnis oder auch nur die
praktische Erfahrung kann ihre Entfaltung bis zur Blüten- und
Fruchtbildung voraussagen. Es muß also schon im Samenkorn eine schöpferische
Kraft vorhanden sein, die das Urbild der betreffenden Pflanze aufbewahrt
und zu verwirklichen trachtet.

Auch der Mensch stellt in seiner äußeren Erscheinung ein Stück Natur
dar; auch seine Entwicklung unterliegt bestimmten Gesefeen, die
wissenschaftlich erforscht und in ihrem Wesen und ihrer Zielrichtung erkannt
werden können.

Die Einstellung des Marxisten zum Leben hat große Ähnlichkeit mit
der des christlichen Mystikers. Hier wie dort dasselbe absolute Vertrauen,
dieselbe vollkommene Hingabe an eine schöpferische Kraft, von der er
sich getragen fühlt, die ihn durchpulst und zu immer größeren Höhen
der Bewußtheit und des unmittelbaren Wissens führt. Beide kennen die
Erfahrung einer großen Glückseligkeit, des Getragen- und Geborgenseins

durch Mächte, die, obwohl ihrem Wesen nach unbekannt, ihnen
eine Lebenssicherheit und Opferwilligkeit verleihen, die dem in seinem
Bewußtsein auf sein kleines Ich und dessen eigennüfeige Interessen
beschränkten Bürger der kapitalistischen Welt ganz unverständlich sind.

Wenn Marx von einer Naturgesefelichkeit im geschichtlichen
Geschehen spricht, so kann dies richtig oder falsch gedeutet werden. Falsch
wäre es, wenn man die Naturgesefelichkeit als Automatismus, als
schicksalhafte geschichtliche Notwendigkeit betrachtet, auf die der Mensch, das
Individuum keinen Einfluß hätte. Eine solche naturhafte Gesetzmäßigkeit
der Entwicklung gibt es nur bis zum Tierreich. Schon der primitive
Hordenmensch trug jedoch den Keim der Selbstbewußtheit, der schöpferischen
Ichheit in sich und unterschied sich so auch von der höchstentwickelten
Tierstufe. Die Ichanlage der Persönlichkeit kam ohne ihr Zutun in die Menschheit,

war ein Geschenk Gottes. Die weitere Entwicklung kann jedoch nur
durch die bewußte Aktivität des Individuums geschehen. Eine fatalistische
Passivität des Einzelnen gegenüber dem geschichtlichen Geschehen würde
ebenso zurück zum vorparadiesischen — das heißt tierhaften — Menschentum

führen wie die Naturschwärmerei gewisser Lebensreformer und
somit den Verzicht auf Menschenwürde und Menschenfortschritt
bedeuten.

Richtig dagegen ist die Interpretierung der marxistischen These, wenn
wir die Naturgesefelichkeit der sozialen Entwicklung in dem fortwährenden

Wachsen und Erstarken des Ichimpulses sehen, in dem allmählichen
Erwachen des schöpferischen Individuums aus der relativen Unbewußt-
heit des primitiven Menschen. Aber dann beginnt erst die bewußte und
aktive Mitarbeit des Einzelnen an den Aufgaben der Menschheit. In dem
Augenblick des Erwachens wird der Revolutionär geboren, der den

154



Widerspruch erkennt zwischen den Gesellschaftsformen der Vergangenheit
und den Bedürfnissen des erwachten Schöpfermenschen. Und damit

kommen wir an eine vielumstrittene und ungewollt oder böswillig meist
falsch ausgelegte These der marxistischen Philosophie: nur die
Produktionsverhältnisse seien entscheidend für die Formen der Gesellschaft und
ihre Geschichte.

Wenn die Klassenkämpfe nur subjektiver Ausdruck sind der durch
Änderungen der Produktionsformen verursachten Wandlungen, so müssen

die Ursachen solcher Veränderungen der Produktionsverhältnisse
also naturgesefelich sein. Bei der Abhängigkeit des primitiven Menschen
von der äußeren Natur und seiner relativen Unbewußtheit läßt sich gegen
eine solche Auffassung wohl nichts einwenden. Doch löste sich der Mensch
im Laufe seiner Entwicklung immer mehr aus dem Rahmen der
Naturgesefelichkeit; mit dem erwachenden Selbstbewußtsein flössen auch eigene
Impulse in seine Lebensgestaltung, die nicht immer Ausdruck der
Produktionsverhältnisse waren. Die Geschichte dieser Epoche war gekennzeichnet

durch die natürliche Abhängigkeit primitiver Massen von einer
kleinen, entwicklungsmäßig überlegenen Führerschicht. Erst das
Erwachen der Massen zum Selbstbewußtsein, das man allenfalls auch noch
naturgesefemäßig nennen könnte, da es ohne Wissen und Willen des
Einzelnen zustande kam unter dem Einfluß des im Menschenwesen
veranlagten Ichimpulses — dem allerdings ebenso wie allem Naturgeschehen
das Wirken geistiger Welten und Wesenheiten zugrunde liegt —, brachte
die sozialen Konflikte und Kämpfe. Der revolutionäre Wille zur
Veränderung der Lebensbedingungen entspringt somit einer Erkenntnis und
ist nicht mehr naturgesefelich bedingt im Sinne der unbewußten
Naturentwicklung.

Man könnte nun fragen, nach welchen Gesichtspunkten der Marxist
auf dieser — also der gegenwärtigen — Entwicklungsstufe die Gesellschaft
neu aufbauen möchte. Wie weit hat der Safe von der Abhängigkeit der
Gesellschaftsform von den Produktionsverhältnissen heute noch Gültigkeit?

Hat der Marxist recht, wenn er der Wirtschaft die bevorzugte
Stellung einräumt, die die Politik der Sowjetunion kennzeichnet?

Das Wirtschaftsleben stellt eine natürliche Funktion des Menschheitsorganismus

dar und folgt als solche ihren eigenen Gesefeen, wenn sie
der Mensch nicht daran behindert. Eine solche Abweichung von der
Gesetzmäßigkeit bedeutet das Eindringen selbstsüchtiger Beweggründe und
der Willkür, wie sie für das kapitalistische System charakteristisch sind.
Dadurch kann die Wirtschaft nicht mehr ihre Aufgabe der Erzeugung
und Verteilung, das heißt der Befriedigung der menschlichen Bedürfnisse,
reibungslos und zufriedenstellend erfüllen. Das Eindringen
wesensfremder Elemente in die Wirtschaft — Egoismus und Willkür — ist lefeten
Endes die Folge des ersten Icherwachens im Menschenwesen, war nicht
vermeidbar und somit schicksalhaft. Die Neuordnung des Wirtschaftslebens

im Einklang mit den geistig-kosmischen Gesefeen, wie sie auch in

155



den Naturreichen herrschen, kann nun nicht mehr «von selbst» erfolgen,
darf nicht erreicht werden durch Preisgabe des menschlichen
Selbstbewußtseins in einer atavistischen «Zurück-zur-Natur-Bewegung»,
sondern nur durch Entfaltung der schöpferischen Ichkräfte, die aus dem
Durchbruch zum Selbst» und Geistbewußtsein geboren werden.

Wirkliche Volkserziehung wäre jedoch völlig aussichtslos, wenn nicht
eine von Egoismus und Willkür befreite, im Sinne der Naturgesefe-
mäßigkeit organisierte Wirtschaft schon vorhanden wäre. Das Arbeiten
in einer nur auf das Wohl und Gedeihen der Gesamtheit ausgerichteten
Wirtschaft bedeutet für das Individuum Opferdienst am Altar der
Menschheit und bewirkt als täglich erlebtes Sakrament eine Wandlung
seines Wesens, auch wenn er den tieferen Sinn der Gemeinschaftsarbeit
nodi nicht begreift.

Der Marxist hat also recht, wenn er die Wirtschaft in den Mittelpunkt

seiner Philosophie und seiner Politik stellt. Er weiß aus Erfahrung,
wie schwer es ist, in der bürgerlichen Welt des kapitalistischen Systems
den Menschen zu läutern und zu wandeln. Nur wenigen innerlich starken
und reifen Menschen gelingt die Selbstreinigung und der Durchbruch
zum neuen Gemeinschaftsbewußtsein innerhalb einer bürgerlich-kapitalistischen

Umgebung. Der von den kapitalistischen Machthabern künstlich

erzeugte und ständig geschürte «Kampf ums Dasein» verbraucht den
Menschen frühzeitig und läßt ihm weder Zeit noch Kraft zur
Selbstbesinnung und zur Auflehnung gegen Unrecht und Ausbeutung,
geschweige denn zur Wandlung der bestehenden Verhältnisse. In dieser
Beziehung kann man wohl sagen, daß die wirtschaftlichen Bedingungen,
also die Umwelt, entscheidend sein können für die innere Entwicklung
des Individuums und somit der Gesellschaftsform einer ganzen Epoche.
Und es ist nur logisch und folgerichtig, wenn der Marxist aus dieser
Erkenntnis danach strebt, die bestehende Wirtschaftsform zu ändern,
um die Massen für eine neue Gesellschaftsordnung erziehen zu können.

Im Gegensafe zur marxistischen Auffassung behaupten nun christlich
oder allgemein religiös eingestellte Leute, die Probleme des menschlichen
Lebens könnten nur vom Geistigen her gelöst werden durch Wandlung
der Gesinnung, des Charakters, nicht aber durch rein äußerliche
Maßnahmen, denn das wäre «Materialismus». Wenn mit Materialismus eine
mechanistische Weltanschauung gemeint ist, so kann solchen Vertretern
geistiger Richtungen die Antwort gegeben werden, daß das
mechanistische Weltbild des vorigen Jahrhunderts auch von der heutigen
Naturwissenschaft überwunden ist. Und geht man näher auf die
Vorschläge dieser spirituellen Lebensreformer ein, so begegnet man meistens
Ideen, die dem nüchternen Denken als Utopien erscheinen müssen. Es ist
stets eine Utopie, wenn man bei Menschen eine Gesinnung voraussefet
oder von ihnen Handlungen erwartet, die sie auf ihrer gegenwärtigen
Entwicklungsstufe nicht haben oder nicht vollbringen können. Die
Forderungen, die von gewissen Sekten und esoterischen Schulen gestellt wer-

156



den, sind so schwer zu erfüllen, daß nur ganz wenige besonders
veranlagte Menschen solche Wege der Bekehrung und Wandlung gehen
können. Das wird vielfach auch schon eingesehen, und einige esoterische
Schulen, die die Lehre der Wiederverkörperung vertreten, geben der
Hoffnung Ausdruck, daß sich in allernächster Zeit Millionen hoch
entwickelter Menschenseelen verkörpern und damit eine neue
Entwicklungsepoche einleiten werden. Auch wenn man hypothetisch die Re-
inkarnationslehre anerkennen würde, so hielte eine solche Erwartung
einer geisteswissenschaftlichen Prüfung nicht stand, da es an geeigneten
menschlichen Körpern für die Inkarnation geistig fortgeschrittener
Individuen fehlen würde. Die bei weitem überwiegende Mehrzahl aller
Menschen steht noch auf so primitiver Entwicklungsstufe, daß reifere
Seelen in ihnen kein geeignetes Werkzeug für ihre Aufgaben finden
würden. Anderseits fangen die unentwickelten Massen heute an, intellektuell

zu erwachen, und werden sich immer mehr weigern, die Führung
einer geistigen Minderheit anzuerkennen, in der sie nur eine neue
Klasse von Ausbeutern sehen würden. Die Proletariermassen müssen
erst vorbereitet und biologisch und intellektuell entwickelt werden, damit
sie imstande sind, Träger des menschlichen Fortschritts zu sein und — um
mit den Anhängern der Reinkarnationslehre zu sprechen — den höher
entwickelten Individuen als Wohnung und Ausdrucksmittel zu dienen.
Das aber ist die Aufgabe des Marxismus.

Ein Problem ist nur die Erziehung der Massen. Und da begegnen
wir gleich einem der Hauptvorwürfe, die man dem politischen Marxismus

macht: er unterdrücke die individuelle Freiheit und bringe
Zwangsmethoden zur Anwendung, um einen Schablonenmenschen zu züchten
und den Erfolg der Planwirtschaft zu sichern.

Wir wollen es uns nun nicht so leicht machen, wie gewisse
kommunistische Parteistellen es tun, die das Freiheitsproblem mit den Worten
abtun: «Es gibt keine Freiheit, jeder ist abhängig von seinen Bedürfnissen,

seiner Umgebung und den Verhältnissen, in denen er lebt.» Die
Behauptung ist zwar richtig im allgemeinen, sie umgeht aber das eigentliche

Problem und bietet keine philosophisch befriedigende Lösung.
Wir vereinfachen uns die Untersuchung, wenn wir anstatt «individuelle

Freiheit» den Ausdruck «individuelle Initiative» sefeen; denn auf
diese läuft die Forderung in der Praxis hinaus. Und da können wir
sagen, daß in der kapitalistischen Wirtschaft die individuelle Initiative
ausschließlich im Dienste des persönlichen und Gruppenegoismus steht,
in der organisierten Wirtschaft dagegen im Dienste der Gemeinschaft
und des Fortschritts. Wenn der Gegner des Marxismus, beziehungsweise
der Planwirtschaft von individueller Initiative spricht, so meint er das
Recht des Produzenten und Handeltreibenden, im Rahmen der bestehenden

Gesefee der kapitalistischen Welt seinem Profitstreben freien Lauf
zu lassen und seine Unternehmungen ausschließlich mit Hinblick auf
größten Gewinn zu betreiben. Diese «Freiheit» ist allerdings in den Län-

157



dem mit marxistischer Planwirtschaft abgeschafft, und Leute, die sich
trofedem nicht in die neuen Verhältnisse einfügen wollen, machen sich
strafbar und — schimpfen auf den «Kommunismus».

Anderseits gibt es in der Sowjetunion und bei ihren Nachahmern
eine Freiheit der individuellen Initiative im Wirtschaftsleben, wie sie in
einem kapitalistischen Lande undenkbar wäre. Gerade das Schöpferische
im Menschen kann sich in einer organisierten Wirtschaft, die sich von
den Hemmungen, der Willkür und den Zufälligkeiten des kapitalistischen
Systems befreit hat, erst richtig entfalten und auswirken. Nicht nur der
Erfinder kann seine Ideen ohne Schwierigkeit und ohne Furcht vor
Benachteiligung zu seinem und zum Nufeen der Gemeinschaft erfolgreich
anbringen: auch der Arbeiter hat die Möglichkeit, ständig an der
Vereinfachung und Verbesserung des Arbeitsprozesses, an der Entwicklung
neuer Methoden und neuer Produkte mitzuarbeiten. Er wird mit seinen
Anregungen und Ratschlägen stets Gehör und angemessene Belohnung
finden. Die Teilnahme an den Konferenzen der Betriebsleitung, an der
Ausarbeitung des Planungsprogrammes usw. sefet ihn in den Stand,
Werdegang, Weg und Endbestimmung der Erzeugnisse seines Betriebes
zu verstehen. Dadurch weiten sich sein Blick und sein Bewußtsein, er
erkennt allmählich die Bedeutung der Planwirtschaft und ihrer Gesefee
und fühlt sich mitverantwortlich für ihren Erfolg, von dem auch sein
eigenes Wohlergehen, sein Lebensstandard, abhängt. Damit verschwindet
auch dasjenige, was besonders die Fabrikarbeit unter dem kapitalistischen
System so stumpfsinnig und geisttötend macht: die Interesselosigkeit am
Betriebe, an der Produktion, an dem Schicksal der Ware. Der Arbeiter
der kapitalistischen Wirtschaft kann ein solches Interesse nicht aufbringen,
weil er weiß, daß er lefeten Endes doch ausgebeutet wird, daß die Arbeiterschaft

niemals den Anteil am Verdienst des Betriebes empfangen kann,
der ihr gemäß ihrem Leistungsanteil zukommt; weil er weiß, daß seine
Initiative unerwünscht ist und selbst im Falle eines Erfolges unbelohnt
bleiben würde, und daß er nur in den seltensten Fällen die Möglichkeit
hat, sich weiterzuschulen und emporzuarbeiten, beispielsweise zum
Ingenieur. Das Bewußtsein des Arbeiters bleibt im kapitalistischen Betriebe
auf seine Maschine beschränkt, er ist selbst ein Stück Maschine, die er
bedient, der er dient, und seine geistigen Anlagen verdorren und
verkümmern im Takt eines seelenlosen Mechanismus. Das ist der geistige
Tod der unerlösten kapitalistischen Wirtschaft.

Wenn das Wesen des Christentums in der Fähigkeit besteht, das
menschliche Bewußtsein zu wandeln und es auszurichten auf die Gemeinschaft,

so müssen wir den bewußten Marxisten auch als Christen
anerkennen. Denn er befindet sich auf dem Wege der Opferung seines
«bürgerlichen», selbstsüchtigen Ichs zum Erwachen in einem
Gemeinschaftsbewußtsein, das nichts mehr zu tun hat mit dem Hordeninstinkt
des primitiven Menschen. Er hat sein ganzes Denken, Fühlen und Wollen
eingestellt auf das Wohl der Gemeinschaft. Der Marxist lebt und handelt

158



als Christ, weiß es aber noch nicht. Wüßte er es, so würde sich ihm der
metaphysische Mittelpunkt der Menschheit offenbaren, und er würde
bewußter Christ werden. Doch führt sein täglicher Opferdienst in der
Gemeinschaftsarbeit ihn ebenso sicher zu Christus wie das Sakrament
des Abendmahles den gläubigen Kirchenchristen. Dieser sollte sich jedoch
hüten, den Marxisten «bekehren» zu wollen; er würde nur Unheil
anrichten. Der Marxist muß vielmehr unbeschwert von vorgefaßten
Meinungen und Dogmen seinen Weg der voraussefeungslosen Natur-
forschung und des sozialen Erlebnisses in der vom Ungeist und den
Schlacken des kapitalistischen Systems befreiten und geläuterten Wirtschaft

zu Ende gehen. Der revolutionäre Geist seines erwachenden Ichs
wird ihn vorwärts treiben zu immer größeren Höhen der Bewußtheit
und wird ihm die Kraft geben, sein altes bürgerliches Ich zu reinigen
und zu wandeln, es der neuen Gemeinschaft als Opfer darzubringen.
Die in diesem Sinne erzogene neue Generation wird die Etappe des

bürgerlichen Menschen überspringen und, ebenso wie manche noch wenig
entwickelte asiatische Volksstämme, aus den naturhaften Bindungen des
Hordenmenschen zum Erwachen in einem höheren Gemeinschaftsbewußtsein

geführt werden.
Die marxistische Erziehung wendet sich vor allem an die noch

unentwickelten Massen, die vom Kirchenchristentum nicht erreicht werden
können. Ferner fallen in den Aufgabenbereich des Marxismus diejenigen,
die — durch Schuld der Kirche — die Botschaft des Christus nicht verstehen
und aufnehmen können, die im Christentum nur tote Dogmen und
unwissenschaftlichen Aberglauben sehen. Und das sind wiederum viele
Millionen Menschen in allen Teilen der Welt und aller Gesellschaftsklassen.
Die Verhältnisse werden sich erst dann zugunsten der Kirche ändern,
wenn der revolutionäre Geist des Urchristentums wieder aufersteht und
die Gotteshäuser erfüllt; wenn es dem Christen gelingt, sich von alten
Bindungen, die ihn an die absterbende Welt des bürgerlichen Kapitalismus

fesseln, zu lösen und nur aus dem neuen Geistbewußtsein zu leben
und zu schaffen, dessen einziger Bezugspunkt Christus ist.

Der Marxismus ist dazu berufen, die Massenseele aufzulockern, zu
differenzieren, individualisieren, sie zur Freiheit und Selbständigkeit zu
erziehen. Er führt aus Aberglauben, überlebten Formen und Dogmen
zum Ich-Erwachen, in dem sich die Individuen neu gruppieren im
Bewußtsein einer die ganze Menschheit umfassenden Einheit, die dem
Bruderschaftserlebnis des Urchristen entspricht.

Man kann hier von einem Weg sprechen, der zu einer
Masseneinweihung führt, wie sie in solchen Ausmaßen in der Geschichte der
Menschheit noch nie gesehen wurde. Seit Jahrtausenden waren die
Massen Gegenstand jeder Art von Unterdrückung und Ausbeutung. Als
sie vor etwa hundert Jahren anfingen, intellektuell zu erwachen, war
das erste, was sie erkannten, ihr eigenes menschenunwürdiges Dasein.
Die marxistische Methode der Dialektik gab ihnen ein Werkzeug in die

159



Hand, ihre soziale und wirtschaftliche Lage zu analysieren und ihre
Ursachen und Hintergründe aufzudecken. Es ist nur natürlich, daß diese
stets um ihre Menschenrechte betrogenen Proletariermassen allem mit
Mißtrauen begegnen, was ihnen aus den Reihen ihrer Ausbeuter, deren
Nufenießern und Mitläufern als «Hilfe» und «geistige Nahrung» angeboten

wird. Begriffe wie «Religion», «Metaphysik» und «Geisteswissenschaft»

sind ihnen zum Sinnbild reaktionärer Lüge und Betruges geworden.

Die wenigen, die aus geistiger Einsicht und wahrer Menschenliebe
den Massen helfen möchten, haben daher keine Möglichkeit, ihnen von
außen geistige Impulse zu vermitteln.

Wir haben es in der Menschheitsgeschichte mit zwei Hauptrichtungen
zu tun: einer, die auf Grund des besonderen Entwicklungsweges ihrer
Vertreter die Verbindung mit der geistigen Welt wenigstens gefühlsmäßig

nie ganz verloren hat, und der andern, die nicht mehr an Gott
glauben kann, weil man ihr den Glauben an die Menschheit genommen
und den sie erst im Marxismus wiedergefunden hat. Beide Strömungen
müssen sich schließlich begegnen, sich aussöhnen und wechselseitig
befruchten.

Dies ist das Geheimnis der Urschöpfung und Menschwerdung, die
sinnbildlich in den alten Mysterientempeln dargestellt wurde und die
ihre erstmalige Offenbarung und Erfüllung fand im Leben, Sterben und
Auferstehen desjenigen Gott-Menschen, den man Jesus, den Christus
nennt.

Man kann das wichtigste aller Entwicklungsgesefee in kurzen Worten
zusammenfassen: Ur-Sein, Ur-Licht offenbaren sich im Werden, finden
ihren Gegenpol im Nicht-Sein. Im Kampfe mit dem Nicht-Sein, mit der
Finsternis, entstehen Farben, Töne und Formen, wird aus Ur-Rhythmen
die materielle Welt im Raum und in der Zeit geboren. Ur-Bewußtsein,
Ur-Denken erlöschen in der Substanz der eigenen Schöpfung, glimmen
jedoch weiter als «göttlicher Funke», um schließlich im Menschen-Ich
wiederum zum Selbst- und Geistbewußtsein zu erwachen. An diesem
Punkt der Entwicklung erkennt der in die Materie herabgestiegene und
begrabene Gott-Mensch sein wahres, geistiges Wesen und vereinigt sich
auf einer neuen Bewußtseinsstufe mit dem Teil des geistigen Seins, der
niemals durch eine materielle Verkörperung hindurchgegangen ist. In
der Sprache der christlichen Mystiker heißt das die «chymische Hochzeit»,
aus der das «Kind», der «Sohn» geboren wird.

In Begriffen marxistischer Dialektik und in bezug auf unser Sonnensystem

würde das Grundgesefe der Urschöpfung lauten: These — Ur-Sein;
Antithese — das Nicht-Sein; Synthese — Versöhnung durch den Gott-
menschen Christus-Jesus.

Hiermit haben wir die Grenzen und Aufgaben der beiden großen
Geistesströmungen — Christentum und Marxismus — umrissen und
erkannt, daß auch der Marxismus eine Weltmission zu erfüllen hat, die
ihm die Kirche nicht abnehmen kann. Wir müssen zu einem Verhältnis

160



des gegenseitigen Verständnisses und der gegenseitigen Achtung
gelangen in dem Bewußtsein, daß beide — jeder auf seinem Wege — einem
gemeinsamen Ziel zustreben. Wir sollten auch nicht versuchen, den
Marxisten in bezug auf die Verhältnisse in der Sowjetunion «Moral zu
predigen». Kritisieren ist immer leichter als Bessermachen. Solange der
Kommunismus, sei er nun christlich oder marxistisch, den Angriffen und
dem Vernichtungswillen seitens der kapitalistischen Mächte ausgesetzt
ist, besteht für die christlichen Kommunisten oder auch nur Sozialisten
keine Möglichkeit, die Regierung eines Landes zu übernehmen, weil sie
sich mit ihrer christlichen Gesinnung und ihren christlichen Methoden
nicht durchsefeen und behaupten können, weder innen- noch
außenpolitisch. Wir müssen uns daher zunächst auf Werbetätigkeit beschränken,

auf den Kampf gegen Lüge und Entstellung, um so den Boden
vorzubereiten für die Organisierung der Weltwirtschaft, für die Sozialisierung

der ganzen Menschheit.
Solange der revolutionäre Geist des Marxismus lebendig bleibt,

solange das Parteileben nicht in toten Dogmen erstarrt und damit
verbürgerlicht, wird die Menschheit nicht vom christlichen Wege abweichen.
Die Worte Karl Marx': «geben nach seinen Fähigkeiten und empfangen
nach seinen Bedürfnissen» atmen den Geist des Urchristentums und
gelten gleichermaßen für den marxistischen wie für den christlichen
Kommunisten. Bernhard Sievers.

Vom Kampf um die Freiheit
Die lefete Tagung unserer religiös-sozialen Vereinigung hat es mir

wieder besonders klar gemacht, wie völlig irreführend es ist, den
Freiheitskampf unserer Zeit auf ein paar scheinbar einfache und einleuchtende

Formeln bringen zu wollen. Gewiß, nichts liegt uns vom
evangelischen Glauben her näher, als im Namen des nur an Gott gebundenen
Gewissens die unbedingte Freiheit und Selbstbestimmung des Menschen
auch und gerade dem Staat gegenüber zu fordern. Und nichts scheint
einfacher und selbstverständlicher, als von hier aus — nach der Besiegung
der faschistischen Gewaltstaaten — den Sowjetkommunismus und die ihn
verkörpernden Staaten als die großen Freiheitsfeinde der heutigen
Menschheit zu brandmarken, deren Taten in gar keiner Weise auch nur
von ferne entschuldigt oder gar gerechtfertigt, ja nicht einmal sachlich
erklärt werden dürften, wenn man nicht als Helfershelfer des
«fluchwürdigsten Despotismus unserer Zeit», als Feind des «wahren Sozialismus»,

ja als Verräter an der Sache Gottes und des Menschen dastehen
wolle.

Das alles klingt in den Ohren vieler Menschen durchaus plausibel.
Und doch ist es gründlich falsch und innerlich unwahr. Die schematische

161


	Christus und der Marxismus. 1., Der Christus im Plus ; 2., Die christliche Mission des Marxismus

