Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 4

Artikel: Christus und der Marxismus. 1., Der Christus im Plus ; 2., Die
christliche Mission des Marxismus

Autor: Sievers, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139369

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

facht. Dadurch, dafl die Mauern der Hélle brechen, wird noch nirgends
die Stadt Gottes gebaut. Dazu braucht es mehr, braucht es ein Leben
vom Uberfliissigen her, ein Ernstnehmen der Verheiflung und ein Emp-~
fangen der Krone.

Und darum ist es wohl kein Zufall, dafl die wirklichen Kronen, wo
sie sich auf Menschen und Mensdhheitszeiten senken, zu Dornenkronen
werden. Sie dulden. nicht alte Gefifle fiir Gottes neuen Wein, und sie
dulden nicht miide Beschauer fiir Gottes Revolution der Geschichte. Die
Dornenkronen, auf Menschenhiupter gesenkt, machen diese Menschen
zu solchen, denen der Ruf in den Ohren gellt: «Zeigt uns das wirklich
Neue, lebt uns die Kraft aus der H8he vorl» Und sie machen diese Men~
schen zu solchen, denen, im Zusammenprall mit ihrer Zeit, ihr Weg zu
einem Kreuzesweg wird. Mit der der ganzen Menschheit verheiflenen
Krone ist es nicht anders. Auch sie ist nicht einfach eine Bestitigung des
natiirlichen Seins, ist nicht einfach das Ja eines miiden Gottes zu seiner
Welt: «Bleibe, wie du bist, du bist mir rechts, sondern auch sie ist der
Zugriff des Schdpfers, der einmal als Tépfer und einmal als Schmied an
seiner Schdpfung am Werke ist.

Die Krénung Christi mit der Dornenkrone war im Grunde schon die
Krénung des Auferstandenen mit der Lebenskrone. Und die wirkliche
Lebenskrone, nach der schon die alte Menschheitssehnsucht tastend griff,
ist uns enthiillt als eine, die Schmerzen bringt. Diese Schmerzen aber sind
heilige Schmerzen; was wire die Welt ohne sie? Ahnen wir wohl, zu
welcher Gréfle — auch zu welchem Schmerz — wir gerufen sind, wenn
der Gemeinde derer, die an den Auferstandenen glauben, gesagt wird:
«Halte fest, was du hast, damit niemand deine Krone nehmels?

Bruno Balscheit.

Christus und der Marxismus™

1. Der Christus im Puls

Raum und Zeit sind menschliche Begriffe, die fiir eine geistige Welt
nicht dieselbe Bedeutung haben wie fiir uns. Was sich bei der Betrachtung
der kosmischen Entwidklung fiir den menschlichen Verstand als ein Nach-
einander durch Millionen von Jahren getrennter Begebenheiten darstellt,
wird im Bewuftsein Gottes als ewige Gegenwart erlebt. |

Géttlicher Opferwille schuf unser Sonnensystem, ein Spiegelbild

* Dieser, dem noch ungedruckten Buchmanuskript des Verfassers, «Organisierte
Weltwirtschaft; die Erfiillung des christlichen Bruderschaftsgedankens» (vgl. «Neue
Weges, 1950, Seite 8) entnommene Artikel mdge eine Neubesinnung iiber die Grund~
lagen des Marxismus einleiten. Beitrige anderer Verfasser werden folgen.

148



ohne Eigenleben, das sein Dasein dem géttlichen Licht verdankt. «In ihm
war Leben, und das Leben war das Licht der Menschen; und das Licht
scheint in der Finsternis, doch die Finsternis hat es nicht ergriffen.»
(Joh. 1, 5-6.)

In der materiellen Schdpfung ist die Gottheit verborgen, begraben.
Die drei Naturreiche kennzeichnen den Grad géttlicher BewuBtheit in
der Materie: vom Tiefschlaf der Gesteine zum Pflanzen~ und Tierreich
ein immer lichteres Erwachen der Natur. Ein IchbewuBltsein finden wir
jedoch in keinem der drei Reiche. Erst bei der Schaffung des Menschen,
die in der Schdpfungsgeschichte des Alten Testaments angedeutet wird
mit dem <«Einblasen des lebendigen Odems in den Erdenklofi», wurde
der Keim zum Ichbewuftsein gelegt. «Und so ward der Mensch eine
lebendige Seele.» Mit der Geburt des Ichs beginnt die eigentliche Mensch-
heitsentwicklung.

Dodh ist das Menschen-Ich noch unselbstindig und abhingig von den -
Einfliissen und dem Willen der Gottheit. Das war die Reinheit und Un-~
schuld des «Paradieses», wo der Mensch in seinem K&rper und dessen
Organen das Wirken géttlicher Wesenheiten schauend und triumend
erlebte, den Makrokosmos im Mikrokcsmos.

Es ist jedoch die Bestimmung des Menschen, selbstindig zu werden,
sich zur ichbewufiten Persénlichkeit zu entwickeln. Er mufite diese Selb-~
stindigkeit, das Freiwerden von géttlicher Bevormundung erstreben, weil
Gott selbst thm den Ichimpuls gegeben hatte. Damit [Sste sich der Mensch
aus der géttlichen Verbundenheit und wurde zu einem Einzelwesen mit
eigenem Ichbewuftsein. Diese Sonderung bewirkte «Siinde», Trennung
von Gott und Aufwachen im gegenstindlichen Diesseitsbewuftsein. Aus
dem von der Gottheit eingehauchten Ichimpuls entwickelte sich allmzh-
lich an der Sinnenwelt ein Ichbewufltsein, das zwar eine gewisse Selb~
stindigkeit und Freiheit gegeniiber der g&ttlichen Fithrung besafl, dafiir
jedoch geistige Blindheit und Lebensunsicherheit in den Kauf nehmen
muflte. Der Mensch trug jetst allein die Verantwortung fiir seine Hand-
lungen, nachdem er vom «Baume der Erkenntnis» gegessen. Die Ent-
scheidung tiber «Gut und B&se» lag bei ihm, der die paradiesische Schau
der geistigen Welt verloren hatte und im materiellen Dasein sich nur
mithsam zurechtfinden konnte. Er brauchte daher noch eine Fiihrung
durch dufere Gesete und Vorschriften, weil sein eigenes Urteilsverm&gen
und Verantwortungsbewufltsein noch nicht geniigend entwidkelt waren,
als dafd er sein eigener Fithrer und Richter sein k&nnte. Eine solche Fith~
rung wurde der damaligen Menschheit durch die Mysterien zuteil.

Der Mensch war nach dem Siindenfall mit seinem an den physischen
Leib gebundenen BewuBtsein auf sich selbst und seine duflere Umwelt
angewiesen. Nur die Mysterientempel konnten ihm noch eine schwache
Verbindung mit den geistigen Welten vermitteln, von denen er wufite,
daf sie seine eigentliche Heimat waren. Dementsprechend waren auch
seine Werke unvollkommen und standen nicht im Einklang mit den Ge-

149



sesen und Absichten der geistigen Welt. Bis in den physischen Leib wirkte
sich die Disharmonie aus: Krankheiten und die eigenartige Unterbre-
chung des vormals kontinuierlichen Bewuftseins, die wir «Tods nennen,
waren die Folge. Die Menschheit wiirde schliefilich in lauter Einzelwesen
ohne inneren Zusammenhang zerfallen sein und jedes Bewufitsein ihrer
chemaligen Einheit im Vatergott verloren haben, wenn ihr nicht der
Christus von der geistigen Welt gesandt worden wire. Die Einzel-Ichs
werden in Christus gesammelt, ohne ihr Eigenleben zu verlieren, wie
die Strahlen des Lichts im Brennpunkt der Linse. Seit dieser Zeit hat
jeder Mensch, unabhingig von seiner bisherigen Entwicklungsstufe, die
Maglichkeit, in seinem Innern den Christus zu finden und somit die
neue Einheit, den «neuen Bund» der Mensdhheit. «. .. auf daB alle eins
seien, so wie wir eins sind, ich in ihnen und du in mir, auf daB sie zur
Einheit vollendet seien.» (Joh. 17, 23.)

Wihrend der paradiesische Mensch seine Verbundenheit mit dem
g&ttlichen Urgrund mehr unbewuflt empfand, kdnnen wir heute voll-
bewufit die Bruderschaft in Christus erleben, Das ist das Neue im
Christentum: die Erldsung aus der Vereinzelung, aus der Sonderung,
aus der «Erbsiinde». Deshalb kann es ohne Christus keine echte Nichsten~
liebe, keine wirkliche Bruderschaft geben, da wir ohne Ihn Einzelwesen
bleiben, ohne geistigen Zusammenhang, und daher Selbstsucht und
Feindschaft nicht iiberwinden kdnnen. Wenn trosdem Menschen heute
anscheinend ohne Christus zu einem gewissen Solidarititsgefithl ge~
langen, so handelt es sich hier mehr um den Hordeninstinkt des unent~
wickelten, noch ich~-schwachen Massenmenschen als um ein bewufites
Bruderschaftserlebnis in einer hdheren Einheit. Das erkennen wir schon
daran, daf} sich das Solidarititsgefithl nur auf die betreffende Gruppe
beschrankt, die als solche andern Gruppen gegeniiber meist feindlich
gesinnt ist (Proletarier und Kapitalisten, politische Parteien, Konfessionen
und Sekten). Wahre dhristliche Bruderschaft kennt keine Feinde, da sie
die ganze Menschheit umschliefit. — Doch ist es mdglich, daf} in einzelnen
Fillen Ansitse echten christlichen Gemeinschaftsgeistes vorhanden sind,
ohne dafl Christus erkannt wird, weil ER, ihnen unbewuf}t, in ihnen lebt.
Denn seit seiner Auferstehung ist ER ja tatsichlich unter uns, auch wenn
wir es nicht glauben kdnnen oder wollen.

Vordhristliche Gemeinschaften kénnen wir jedoch nicht in unserem
Sinne als echte Bruderschaften bezeichnen, weif sie der Autoritit eines
menschlichen, wenn auch hoch entwickelten Fiihrers unterstanden, sich
also nicht in Freiheit aus dem individuellen Erlebnis der metaphysischen
Einheit der ganzen Menschheit gebildet hatten.

Uberall herrscht das grofle Entwidklungsgesets von «Stirb und Werde=,
Tod und Auferstehung. Schdpfung, Zeugung ist Opfer, aus dem ein
Neues hervorgeht. In jedem Schépfungsprozefl, bei jedem Opfer ersteht
der Zeugende, der Hingebende in gewandelter Form. Diese geistige
GesetsmiBigkeit ist {iberall erkennbar, in der Natur, im Kosmos und in

150



den geistigen Welten. Stets gibt der Zeugende, der Schaffende, der
Liebende sich selbst auf, damit eine Neuschpfung entstehe, Der bewufite
Schipfer hat volles Vertrauen in sein Verschenken; er weifl, daf seine.
Hingabe keine Vernichtung bedeutet, sondern Wandlung und Auf~
erstehung in der eigenen Schdpfung. Und der noch unbewufite Zeuger
wird durch den Schdpfungstrieb, der sich als Genufl und erhdhtes Lebens~
gefiihl kundtut, zum Zeugen und zum Schaffen gezwungen. — Auch die
totale Hingabe im physischen Tode bedeutet Opfer und Auferstehung
in gewandelter Form. Denn nichts kann im Universum vernichtet werden,
weder Substanz noch Bewufitsein; alles ist Wandlung.

Wenn der Mensch diese kosmische GesetsmaBigkeit erkennt, wird
er auch das Vertrauen aufbringen, das ihn zum bewufiten Schdpfer
macht., Er wird begreifen, dafl eine gréfiere und vollkommenere Einheit
nur entstehen kann durch Opferung der bisherigen Teile. Nur wenn das
Individuum sich fiir die Familie einsetst, kann diese gedeihen; ein Volk,
eine Nation kann nur dann groff und bedeutend werden, wenn Indi~
viduum und Familie, politische Parteien und Wirtschaftsgruppen ihre
Interessen denen des gréfleren Ganzen unterordnen. Weiter kann ein
Vélkerbund, die Organisation der Vereinten Nationen, nur dann erfolg-
reich arbeiten, wenn die Mitglieder auf ihre Souveranitit verzichten und
ihre bisherige Daseinsform aufgeben, um in der grofien kosmopolitischen
Einheit ihre Wiedergeburt zu erleben.

In allen Mysterien wuflte man von dem groflien Schdpfungsgeheimnis:
Opfertod und Auferstehung. In Einweihungsriten, Kulthandlungen und
Symbolen kam es zum Ausdruck. Auch in der dufleren Natur finden wir
es als Bild und Gleichnis: der Pflanzensame muf} in die Erde gesenkt
werden und vermodern, damit neues Leben entstehen kann. Die Raupe
spirllnt sich selbst thren Sarg, aus dem sie als Schmetterling wiedergeboren
wird.

So mufite auch die Gottheit sich in die Vielfalt der Schépfung ver-
strahlen und erstarren, um bei der Jordantaufe in einem einzelnen Men-
schenwesen zum Selbstbewuftsein zu erwachen und nach der Kreuzi~
gung und Auferstehung ihre Wiedergeburt zu erfahren. In Jesus
Christus trafen sich Vergangenheit und Zukunft im Brennpunkt der
Gegenwart: ER erlebte zuriickschauend in seinem physischen K&rper den
in den drei Naturreichen verborgenen Vatergott und von oben herein~
leuchtend den sich als Heiligen Geist im Menschenwesen neu offenbaren~
den Sohnesgott. Deshalb konnte ER sagen: «ICH und der Vater sind
eins.» Damit wurde zum erstenmal der Schdpfungskreis geschlossen, in
einem Gottmenschen, der nun Weg und Vorbild ist fiir das ganze Men-~
schengeschledlt.

Das Spiegelbild der Gétter, einst abhingig und ohne Eigenleben,
ohne eigenes Ich, ist nun selbstindig geworden. Aus dem Durchgang
durch die Naturreiche hat es sein irdisches Bewufltsein entwickelt, das
von seinem eigenen Wesen und von der dulleren Umwelt Besifs ergreift,

151



Durch den Christusimpuls hat der Mensch die Méglichkeit bekommen,
in sich den Gott zu erwecken, zu erfahren, der selbst den Weg des Opfers
und der Auferstehung vorangegangen ist. Damit weitet sich sein Bewuf}t~
sein nach oben, reicht hinein in geistige Welten, wo sich ihm Wesen und
Sinn der Schdpfung offenbaren. «Dies aber ist das ewige Leben, dafl sie
dich erkennen, den allein wahrhaften Gott, und den du gesandt hast,
Jesus Christus.» (Joh. 17, 3.) Das «ewige Leben», die Kontinuitit der
ich-bewuflten Existenz, kann nur erreicht werden, wenn die menschliche
Individualitdst aus der Unbewuftheit des naturhaften Seins erwadht,
seinen géttlichen Ursprung erkennt und Christus als den metaphysischen

Mittelpunkt der Menschheit erlebt,

" Es bestehen gegenwirtig geistige Strdmungen, die von Asien aus in
die westliche, dhristliche Welt einzudringen bemiiht sind, um die Men-~
schen abzulenken von der dhristlichen Erkenntnis und sie fiir die 8stliche,
das heifit vorchristliche Lebensauffassung zu gewinnen. Wiirde diese
Richtung Erfolg haben, so wire die ganze Erden~ und Menschheits~
entwicklung umsonst gewesen, sie wire in eine Sackgasse geraten, aus
der es keinen Ausweg, sondern nur ein Zuriick gibe.

Diese asiatischen Bestrebungen zielen auf die Riickkehr des Men-
schen in den vorparadiesischen Zustand hin, in das Nirwana des unge-~
offenbarten Seins. Sie haben den Sinn des Kreuzes nicht verstanden,
wollen die Aufgaben der Durchgeistigung, der Wandlung der Materie
nicht auf sich nehmen. Thr sehnlichster Wunsch ist, so schnell wie mdg-
lich frei zu werden vom Zwang der Wiederverkdrperung. Sie suchen
Begierden, Leidenschaften, das Streben nach Gliick und sinnlichem Ge-
nufl, ja jeden Lebenswillen zu ertdten, um den Leiden und Disharmonien
des irdischen Daseins zu entgehen. Und selbst wenn sie vorgeben, sich
nicht vom Erdenschicksal trennen, ihre Mitmenschen nicht im Stich lassen
zu wollen, wenn sie ihr Ziel erreicht haben, so ginge letstlich ihre Hilfe
aus den geistigen Welten doch darauf hinaus, ihre noch an irdisches
Leben und Leiden gebundenen Briider denselben Weg der Entsagung
und des Verzichts zu fithren, den sie bereits gegangen. Eine ErlSsung
der drei niederen Naturreiche — Tiere, Pflanzen und Gesteine — sehen
sie nur in jhrer Riidkwandlung ins Geistige, ohne vorherigen Durchgang

durch die Mensdhheitsstufe.

Eine solche, die Materie verneinende Lebensauffassung steht im
" Widerspruch zu der christlichen. Der Christ blickt nicht zuriick in para~
diesische oder vorparadiesische Zustinde, sondern vorwirts; oder, rich~
tiger gesagt, er ergreift im durchchristeten Gegenwartsbewufitsein Ver-
gangenheit und Zukunft, Er nimmt das Kreuz des materiellen Daseins
opferfreudig auf sich, schrickt nicht zuriick vor den Tiefen der Begierden
und Leidenschaften; er bejaht das Tier in sich und sucht ihm nicht zu
entflichen, sondern sich mit ihm zu vereinigen, um es zu wandeln, zu
erl8sen. Sein geistiger Bezugspunkt ist der Christus, den er als den meta-

152



physischen Kristallisationspunkt der Menschheit erkennen und erleben
kann. «Niemand kommt zum Vater denn durch mich.»

Der zum Christusbewuftsein Erwachte empfingt seine Erkenntnis
durch Inspiration oder Intuition unmittelbar aus den geistigen Welten
als unmittelbares Wissen. Er ist ein wissend Seiender, der durch sein
Dasein die Umgebung wandelt wie der Sauerteig das Brot. Er hat den
Dualismus des Strebenden und Wollenden, des Asketen und Pfiicht~
menschen tiberwunden und bringt sein wahres Wesen, das durchchristet
ist, zum Ausdrudk, so gut oder schlecht er kann, chne Scham und Reue,
mit all den Fehlern und Schwidhen seiner noch unerldsten niederen Natur,
mit der er sich jedoch nicht mehr identifizieren kann. Die vé&llige Ver~
wandlung, Erldsung des niederen Menschen, die Verschmelzung mit
seinem héheren Ich, macht ihn zum Heiligen, zum Christuseingeweihten.
Es ist der Weg der Kreuzigung und Auferstehung, der Nachfolge Christi.

Es ist daher irrefithrend, Christus mit Buddha und andern grofien
Menschheitsfiithrern in eine Linie zu stellen. Es gentigt auch nicht, zuzu~
geben, Christus sei der gréfite unter ihnen. Wem es nicht gelingt, und
wire er in die ganze Sstliche Weisheit eingeweiht, die Einmaligkeit und
Besonderheit des Christus zu erkennen, Sein g&ttliches Wesen zu er~
fassen, das sich vorher niemals in einem Menschenleibe verk&rpert hatte,
der wird seine Bedeutung und Aufgabe fiir die Menschheitsentwicklung
‘nicht verstehen. Christus neben Buddha zu stellen, hiefle die Sonne zum
Planeten degradieren. Wie es in unserem Sonnensystem nur eine Sonne
gibt, so kann es auch nur einen Christus geben, den metaphysischen
Mittelpunkt des Menschengeschlechts, der sich seit seiner Auferstehung
mit dem Erden~ und Menschenschicksal untrennbar verbunden hat.
Christus lebt wirklich mit uns in der Erdensphire, und wir haben die
Mésglichkeit, seiner Gegenwart bewufit zu werden.

Aus diesem Grunde sollten auch die Bestrebungen, die auf Aus-~
sShnung und Vereinigung der bestehenden Religionen abzielen, eine
eindeutige und klare Sprache fiihren. Es lige nicht im Sinne der Mensch~
heitsentwidklung und der Aufgaben des Christentums im besonderen,
die Eigentiimlichkeiten der christlichen und nichtchristlichen Religionen
zu verwischen. Es kann sich nicht darum handeln, diese beiden so grund-
verschiedenen geistigen Strémungen einfach nebeneinanderzusegen und
zu sagen: ihr seid alle gleich. Jede Religion hat ihre Aufgabe und Be-~
deutung zu ihrer Zeit. Die vordiristlichen Religionen und Mysterienkulte
dienten der geistigen Fithrung einer noch unmiindigen Menschheit und
ihrer Vorbereitung auf das Kommen des Christus. Jhren Vertretern im
heutigen Asien liegt die Betreuung gewisser Nachziigler in der Bewuft~
seinsentwidklung ob. Sie handeln jedoch den Intentionen der geistigen
Welten zuwider, wenn sie sich in die Entwicklung der christlichen Vélker
des Westens einmischen und diesen ihre alten Weisheitsreligionen auf-
dringen, die der damaligen Zeit angepafit waren, heute jedoch, trots den
ihnen innewohnenden Wahrheiten, dem westlichen Menschen schaden.

153



2. Die dhristliche Mission des Marxismus

Das kleine, unscheinbare Samenkorn birgt unsichtbar die Anlage der
ganzen Pflanze. Naturwissenschaftliche Erkenntnis oder auch nur die
praktische Erfahrung kann ihre Entfaltung bis zur Bliiten~ und Frucht~
bildung voraussagen. Es muf also schon im Samenkorn eine schipferische
Kraft vorhanden sein, die das Urbild der betreffenden Pflanze aufbewahrt
und zu verwirklichen trachtet.

Audh der Mensch stellt in seiner Zufleren Erscheinung ein Stiick Natur
dar; auch seine Entwidklung unterliegt bestimmten Gesetsen, die wissen~
schaftlich erforscht und in ihrem Wesen und ihrer Zielrichtung erkannt
werden kénnen.

Die Einstellung des Marxisten zum Leben hat grofie Ahnlichkeit mit
der des christlichen Mystikers, Hier wie dort dasselbe absolute Vertrauen,
dieselbe vollkommene Hingabe an eine schipferische Kraft, von der er
sich getragen fiihlt, die thn durchpulst und zu immer gréfieren Héhen
der Bewufitheit und des unmittelbaren Wissens fithrt. Beide kennen die
Erfahrung einer grofien Gliickseligkeit, des Getragen~ und Geborgen~
seins durch Midhte, die, obwohl ithrem Wesen nach unbekannt, ihnen
eine Lebenssicherheit und Opferwilligkeit verleihen, die dem in seinem
Bewufltsein auf sein kleines Ich und dessen eigenniisige Interessen be~
schrinkten Biirger der kapitalistischen Welt ganz unverstindlich sind.

Wenn Marx von einer Naturgesetslichkeit im geschichtlichen Ge-~
schehen spricht, so kann dies richtig oder falsch gedeutet werden. Falsch
wire es, wenn man die Naturgesetlichkeit als Automatismus, als schick~
salhafte geschichtliche Notwendigkeit betrachtet, auf die der Mensch, das
Individuum keinen Einflufl hitte. Eine solche naturhafte Gesetymafigkeit
der Entwicklung gibt es nur bis zum Tierreich. Schon der primitive Hor-~
denmensch trug jedoch den Keim der SelbstbewuBtheit, der schopferischen
Ichheit in sich und unterschied sich so auch von der hdchstentwidkelten Tier~
stufe. Die Ichanlage der Persdnlichkeit kam ohne ihr Zutun in die Mensch~
heit, war ein Geschenk Gottes. Die weitere Entwicklung kann jedoch nur
durch die bewufite Aktivitit des Individuums geschehen. Eine fatalistische
Passivitit des Einzelnen gegeniiber dem geschichtlichen Geschehen wiirde
ebenso zurilick zum vorparadiesischen — das heifit tierhaften — Menschen~
tum fithren wie die Naturschwérmerei gewisser Lebensreformer und
somit den Verzicht auf Menschenwiirde und Menschenfortschritt be~
deuten. ,

Richtig dagegen ist die Interpretierung der marxistischen These, wenn
wir die Naturgesegslichkeit der sozialen Entwicklung in dem fortwahren~
den Wachsen und Erstarken des Ichimpulses sehen, in dem allmzhlichen
Erwachen des schdpferischen Individuums aus der relativen Unbewuf3t-
heit des primitiven Menschen. Aber dann beginnt erst die bewufite und
aktive Mitarbeit des Einzelnen an den Aufgaben der Menschheit. In dem
Augenblick des Erwachens wird der Revolutionir geboren, der den

154



Widerspruch erkennt zwischen den Gesellschaftsformen der Vergangen-
heit und den Bediirfnissen des erwachten Schépfermenschen. Und damit
kommen wir an eine vielumstrittene und ungewollt oder béswillig meist
falsch ausgelegte These der marxistischen Philosophie: nur die Produk-
tionsverhiltnisse seien entscheidend fiir die Formen der Gesellschaft und
ihre Geschichte.

Wenn die Klassenkdmpfe nur subjektiver Ausdrudk sind der durch
Anderungen der Produktionsformen verursachten Wandlungen, so miis~
sen die Ursachen solcher Verinderungen der Produktionsverhiltnisse
also naturgesetslich sein. Bei der Abhingigkeit des primitiven Menschen
von der dufleren Natur und seiner relativen Unbewufitheit 156t sich gegen
eine solche Auffassung wohl nichts einwenden. Doch I6ste sich der Mensch
im Laufe seiner Entwicklung immer mehr aus dem Rahmen der Natur~
gesetlichkeit; mit dem erwachenden Selbstbewuftsein flossen auch eigene
Impulse in seine Lebensgestaltung, die nicht immer Ausdruck der Pro~
duktionsverhiltnisse waren. Die Geschichte dieser Epoche war gekenn-
zeichnet durch die natiirliche Abhangigkeit primitiver Massen von einer
kleinen, entwicklungsmiflig iiberlegenen Fiihrerschicht. Erst das Er~
wachen der Massen zum Selbstbewufltsein, das man allenfalls auch noch
naturgesemifig nennen kdnnte, da es ohne Wissen und Willen des
Einzelnen zustande kam unter dem Einflufl des im Menschenwesen ver~
anlagten Ichimpulses — dem allerdings ebenso wie allem Naturgeschehen
das Wirken geistiger Welten und Wesenheiten zugrunde liegt —, brachte
die sozialen Konflikte und Kimpfe. Der revolutionire Wille zur Ver~
anderung der Lebensbedingungen entspringt somit einer Erkenntnis und
ist nicht mehr naturgeseglich bedingt im Sinne der unbewufiten Natur~
entwidklung.

Man kénnte nun fragen, nach welchen Gesichtspunkten der Marxist
auf dieser — also der gegenwirtigen — Entwidklungsstufe die Gesellschaft
neu aufbauen méchte. Wie weit hat der Sats von der Abhingigkeit der
Gesellschaftsform von den Produktionsverhiltnissen heute noch Giiltig~
keit? Hat der Marxist recht, wenn er der Wirtschaft die bevorzugte Stel-
lung einrdumt, die die Politik der Sowjetunion kennzeichnet?

Das Wirtschaftsleben stellt eine natiirliche Funktion des Mensdhheits-
organismus dar und folgt als solche ihren eigenen Gesefsen, wenn sie
der Mensch nicht daran behindert. Eine solche Abweichung von der Ge~
semaBigkeit bedeutet das Eindringen selbstsiichtiger Beweggriinde und
der Willkiir, wie sie fiir das kapitalistische System charakteristisch sind.
Dadurch kann die Wirtschaft nicht mehr ihre Aufgabe der Erzeugung
und Verteilung, das heif}t der Befriedigung der menschlichen Bediirfnisse,
reibungslos und zufriedenstellend erfiillen. Das Eindringen wesens~
fremder Elemente in die Wirtschaft — Egoismus und Willkiir — ist lesten
Endes die Folge des ersten Icherwachens im Menschenwesen, war nicht
vermeidbar und somit schicksalhaft. Die Neuordnung des Wirtschafts~

lebens im Einklang mit den geistig-kosmischen Gesetsen, wie sie auch in

155



den Naturreichen herrschen, kann nun nicht mehr «von selbst» erfolgen,
darf nicht erreicht werden durch Preisgabe des menschlichen Selbst-
bewufltseins in einer atavistischen «Zuriidk-zur-Natur-Bewegung», son~
dern nur durch Entfaltung der schdpferischen Ichkrifte, die aus dem
Durchbruch zum Selbst~ und Geistbewufitsein geboren werden.

Wirkliche Volkserziehung wire jedoch véllig aussichtslos, wenn nicht
eine von Egoismus und Willkiir befreite, im Sinne der Naturgesets~
mifligkeit organisierte Wirtschaft schon vorhanden wire. Das Arbeiten
in einer nur auf das Wohl und Gedeihen der Gesamtheit ausgerichteten
Wirtschaft bedeutet fiir das Individuum Opferdienst am Altar der
Menschheit und bewirkt als tiglich erlebtes Sakrament eine Wandlung
seines Wesens, auch wenn er den tieferen Sinn der Gemeinschaftsarbeit
noch nicht begreift.

Der Marxist hat also recht, wenn er die Wirtschaft in den Mittel-
punkt seiner Philosophie und seiner Politik stellt. Er wei} aus Erfahrung,
wie schwer es ist, in der biirgerlichen Welt des kapitalistischen Systems
den Mensdhen zu ldutern und zu wandeln. Nur wenigen innerlich starken
und reifen Menschen gelingt die Selbstreinigung und der Durchbruch
zum neuen Gemeinschaftsbewuftsein innerhalb einer biirgerlich-kapi-
talistischen Umgebung. Der von den kapitalistischen Machthabern kiinst-
lich erzeugte und stindig geschiirte «Kampf ums Dasein» verbraucht den
Menschen friihzeitig und 1aflt ihm weder Zeit noch Kraft zur Selbst-
besinnung und zur Auflehnung gegen Unrecht und Ausbeutung, ge-~
schweige denn zur Wandlung der bestehenden Verhiltnisse. In dieser
Beziehung kann man wohl sagen, daf} die wirtschaftlichen Bedingungen,
also die Umwelt, entscheidend sein k&nnen fiir die innere Entwidklung
des Individuums und somit der Gesellschaftsform einer ganzen Epoche.
Und es ist nur logisch und folgerichtig, wenn der Marxist aus dieser
Erkenntnis danach strebt, die bestehende Wirtschaftsform zu andern,
um die Massen fiir eine neue Gesellschaftsordnung erziechen zu kénnen.

Im Gegensaty zur marxistischen Auffassung behaupten nun christlich
oder allgemein religids eingestellte Leute, die Probleme des menschlichen
Lebens kdnnten nur vom Geistigen her geldst werden durch Wandlung
der Gesinnung, des Charakters, nicht aber durch rein duflerliche Mafi-
nahmen, denn das wire «Materialismus». Wenn mit Materialismus eine
mechanistische Weltanschauung gemeint ist, so kann solchen Vertretern
geistiger Richtungen die Antwort gegeben werden, dafl das mecha~
nistische Weltbild des vorigen Jahrhunderts auch von der heutigen
Naturwissenschaft tiberwunden ist. Und geht man niher auf die Vor~
schlige dieser spirituellen Lebensreformer ein, so begegnet man meistens
Ideen, die dem niichternen Denken als Utopien erscheinen miissen. Es ist
stets eine Utopie, wenn man bei Menschen eine Gesinnung voraussetst
oder von ihnen Handlungen erwartet, die sie auf ihrer gegenwirtigen
Entwidklungsstufe nicht haben oder nicht vollbringen kdnnen. Die Forde-~
rungen, die von gewissen Sekten und esoterischen Schulen gestellt wer~

156



den, sind so schwer zu erfiillen, dafl nur ganz wenige besonders ver-
anlagte Menschen solche Wege der Bekehrung und Wandlung gehen
kdnnen. Das wird vielfach auch schon eingesehen, und einige esoterische
Schulen, die die Lehre der Wiederverkdrperung vertreten, geben der
Hoffnung Ausdruck, dafl sich in allernichster Zeit Millionen hoch
entwickelter Menschenseelen verkérpern und damit eine neue Entwick-
lungsepoche einleiten werden. Auch wenn man hypothetisch die Re~
inkarnationslehre anerkennen wiirde, so hielte eine solche Erwartung
einer geisteswissenschaftlichen Priifung nicht stand, da es an geeigneten
menschlichen K&rpern fiir die Inkarnation geistig fortgeschrittener In~
dividuen fehlen wiirde. Die bei weitem tiberwiegende Mehrzahl aller
Menschen steht noch auf so primitiver Entwicklungsstufe, dafl reifere
Seelen in ihnen kein geeignetes Werkzeug fiir ihre Aufgaben finden
wiirden. Anderseits fangen die unentwidkelten Massen heute an, intellek~
tuell zu erwachen, und werden sich immer mehr weigern, die Fithrung
einer geistigen Minderheit anzuerkennen, in der sie nur eine neue
Klasse von Ausbeutern sehen wiirden. Die Proletariermassen miissen
erst vorbereitet und biologisch und intellektuell entwidkelt werden, damit
sie imstande sind, Trager des menschlichen Fortschritts zu sein und — um
mit den Anhingern der Reinkarnationslehre zu sprechen — den héher
entwidckelten Individuen als Wohnung und Ausdrucksmittel zu dienen.
Das aber ist die Aufgabe des Marxismus.

Ein Problem ist nur die Erzichung der Massen. Und da begegnen
wir gleich einem der Hauptvorwiirfe, die man dem politischen Marxis~
mus macht: er unterdriicke die individuelle Freiheit und bringe Zwangs-
methoden zur Anwendung, um einen Schablonenmenschen zu ziichten
und den Erfolg der Planwirtschaft zu sichern.

Wir wollen es uns nun nicht so leicht machen, wie gewisse kommu-
nistische Parteistellen es tun, die das Freiheitsproblem mit den Worten
abtun: «Es gibt keine Freiheit, jeder ist abhingig von seinen Bediirf-
nissen, seiner Umgebung und den Verhiltnissen, in denen er lebt.» Die
Behauptung ist zwar richtig im allgemeinen, sie umgeht aber das eigent~
liche Problem und bietet keine philosophisch befriedigende L3sung.

Wir vereinfachen uns die Untersuchung, wenn wir anstatt «indivi~
duelle Freiheit» den Ausdruck «individuelle Initiatives setsen; denn auf
diese lauft die Forderung in der Praxis hinaus. Und da kdnnen wir
- sagen, dafl in der kapitalistischen Wirtschaft die individuelle Initiative
ausschliefilich im Dienste des persdnlichen und Gruppenegoismus steht,
in der organisierten Wirtschaft dagegen im Dienste der Gemeinschaft
und des Fortschritts. Wenn der Gegner des Marxismus, beziehungsweise
der Planwirtschaft von individueller Initiative spricht, so meint er das
Recht des Produzenten und Handeltreibenden, im Rahmen der bestehen-
den Gesetse der kapitalistischen Welt seinem Profitstreben freien Lauf
zu lassen und seine Unternehmungen ausschliefilich mit Hinblick auf
gréfiten Gewinn zu betreiben. Diese «Freiheits ist allerdings in den Lin~

157



dern mit marxistischer Planwirtschaft abgeschafft, und Leute, die sich
trotsdem nicht in die neuen Verhiltnisse einfiigen wollen, machen sich
strafbar und — schimpfen auf den «Kommunismuss.

Anderseits gibt es in der Sowjetunion und bei ihren Nachahmern
eine Freiheit der individuellen Initiative im Wirtschaftsleben, wie sie in
einem kapitalistischen Lande undenkbar wire. Gerade das Schdpferische
im Menschen kann sich in einer organisierten Wirtschaft, die sich von
den Hemmungen, der Willkiir und den Zufilligkeiten des kapitalistischen
Systems befreit hat, erst richtig entfalten und auswirken. Nicht nur der
Erfinder kann seine Ideen ohne Schwierigkeit und ohne Furcht vor Be-
nachteiligung zu seinem und zum Nugsen der Gemeinschaft erfolgreich
anbringen: auch der Arbeiter hat die Mdglichkeit, stindig an der Ver~
einfachung und Verbesserung des Arbeitsprozesses, an der Entwidklung
neuer Methoden und neuer Produkte mitzuarbeiten. Er wird mit seinen
Anregungen und Ratschligen stets Gehdr und angemessene Belchnung
finden. Die Teilnahme an den Konferenzen der Betriebsleitung, an der
Ausarbeitung des Planungsprogrammes usw. sett ihn in den Stand,
Werdegang, Weg und Endbestimmung der Erzeugnisse seines Betriebes
zu verstehen., Dadurch weiten sich sein Blick und sein Bewufltsein, er
erkennt allmihlich die Bedeutung der Planwirtschaft und ihrer Gesetse
und fiihlt sich mitverantwortlich fiir ihren Erfolg, von dem auch sein
cigenes Wohlergehen, sein Lebensstandard, abhingt. Damit verschwindet
auch dasjenige, was besonders die Fabrikarbeit unter dem kapitalistischen
System so stumpfsinnig und geisttStend macht: die Interesselosigkeit am
Betriebe, an der Produktion, an dem Schicksal der Ware. Der Arbeiter
der kapitalistischen Wirtschaft kann ein solches Interesse nicht aufbringen,
weil er weill, dafl er letsten Endes doch ausgebeutet wird, dafl die Arbeiter-
schaft niemals den Anteil am Verdienst des Betriebes empfangen kann,
der ihr gemif ihrem Leistungsanteil zukommt; weil er weifl, dafl seine
Initiative unerwiinscht ist und selbst im Falle eines Erfolges unbelohnt
bleiben wiirde, und dafB er nur in den seltensten Fillen die M&glichkeit
hat, sich weiterzuschulen und emporzuarbeiten, beispielsweise zum In~
genieur. Das Bewufltsein des Arbeiters bleibt im kapitalistischen Betriebe
auf seine Maschine beschrankt, er ist selbst ein Stiick Maschine, die er
bedient, der er dient, und seine geistigen Anlagen verdorren und ver~
kitmmern im Takt eines seelenlosen Mechanismus. Das ist der geistige
Tod der unerldsten kapitalistischen Wirtschaft.

Wenn das Wesen des Christentums in der Fihigkeit besteht, das
menschliche Bewufltsein zu wandeln und es auszurichten auf die Gemein~
schaft, so miissen wir den bewufiten Marxisten auch als Christen an~
erkennen. Denn er befindet sich auf dem Wege der Opferung seines
«biirgerlichen», selbstsiichtigen Ichs zum Erwachen in einem Gemein~
schaftsbewufltsein, das nichts mehr zu tun hat mit dem Hordeninstinkt
des primitiven Menschen. Er hat sein ganzes Denken, Fithlen und Wollen
eingestellt auf das Wohl der Gemeinschaft. Der Marxist lebt und handelt

158



als Christ, weif} es aber noch nicht. Wiifite er es, so wiirde sich ihm der
metaphysische Mittelpunkt der Menschheit offenbaren, und er wiirde
bewufiter Christ werden. Doch fiihrt sein tiglicher Opferdienst in der
Gemeinschaftsarbeit ihn ebenso sicher zu Christus wie das Sakrament
des Abendmahles den gliubigen Kirchenchristen. Dieser sollte sich jedoch
hiiten, den Marxisten «bekehren» zu wollen; er wiirde nur Unheil an~
richten. Der Marxist muf} vielmehr unbeschwert von vorgefafiten Mei-~
nungen und Dogmen seinen Weg der voraussetsungslosen Natur-
forschung und des sozialen Erlebnisses in der vom Ungeist und den
Schlacken des kapitalistischen Systems befreiten und gelduterten Wirt~
schaft zu Ende gehen. Der revolutionire Geist seines erwachenden Ichs
wird ihn vorwirts treiben zu immer gréfleren Hshen der Bewufitheit
und wird thm die Kraft geben, sein altes biirgerliches Ich zu reinigen
und zu wandeln, es der neuen Gemeinschaft als Opfer darzubringen.
Die in diesem Sinne erzogene neue Generation wird die Etappe des
biirgerlichen Menschen {iberspringen und, ebenso wie manche noch wenig
entwickelte asiatische Volksstimme, aus den naturhaften Bindungen des
Hordenmenschen zum Erwachen in einem hdheren Gemeinschaftsbewuf3t-
sein gefiihrt werden.

Die marxistische Erziechung wendet sich vor allem an die noch un~
entwickelten Massen, die vom Kirchenchristentum nicht erreicht werden
kadnnen. Ferner fallen in den Aufgabenbereich des Marxismus diejenigen,
die — durch Schuld der Kirche — die Botschaft des Christus nicht verstehen
und aufnehmen kdnnen, die im Christentum nur tote Dogmen und un~
wissenschaftlichen Aberglauben sehen. Und das sind wiederum viele Mil~
lionen Mensdhen in allen Teilen der Welt und aller Gesellschaftsklassen.
Die Verhiltnisse werden sich erst dann zugunsten der Kirche indern,
wenn der revolutionire Geist des Urchristentums wieder aufersteht und
die Gotteshiuser erfiillt; wenn es dem Christen gelingt, sich von alten
Bindungen, die ihn an die absterbende Welt des biirgerlichen Kapitalis~
mus fesseln, zu 18sen und nur aus dem neuen Geistbewufitsein zu leben
und zu schaffen, dessen einziger Bezugspunkt Christus ist.

Der Marxismus ist dazu berufen, die Massenseele aufzulockern, zu
differenzieren, individualisieren, sie zur Freiheit und Selbstindigkeit zu
erzichen. Er fithrt aus Aberglauben, {iberlebten Formen und Dogmen
zum Ich-Erwachen, in dem sich die Individuen neu gruppieren im Be-~
wufltsein einer die ganze Menschheit umfassenden Einheit, die dem
Bruderschaftserlebnis des Urchristen entspricht.

Man kann hier von einem Weg sprechen, der zu einer Massen~
cinweihung fiihrt, wie sie in solchen Ausmaflen in der Geschichte der
Menschheit noch nie gesehen wurde. Seit Jahrtausenden waren die
Massen Gegenstand jeder Art von Unterdriickung und Ausbeutung, Als
sie vor etwa hundert Jahren anfingen, intellektuell zu erwachen, war
das erste, was sie erkannten, ihr eigenes menschenunwiirdiges Dasein.

Die marxistische Methode der Dialektik gab ihnen ein Werkzeug in die
159



Hand, ihre soziale und wirtschaftliche Lage zu analysieren und ihre
Ursachen und Hintergriinde aufzudecken. Es ist nur natiirlich, daf} diese
stets um ihre Menschenrechte betrogenen Proletariermassen allem mit
MifBtrauen begegnen, was ihnen aus den Reihen ihrer Ausbeuter, deren
Nutnieflern und Mitliufern als «Hilfes und «geistige Nahrung» ange-~
boten wird. Begriffe wie «Religion», «Metaphysiks und «Geisteswissen-
schaft» sind ihnen zum Sinnbild reaktiondrer Liige und Betruges gewor~
den. Die wenigen, die aus geistiger Einsicht und wahrer Menschenliebe
den Massen helfen mdchten, haben daher keine Maglichkeit, ihnen von
auflen geistige Impulse zu vermitteln.

Wir haben es in der Menschheitsgeschichte mit zwei Hauptrichtungen
zu tun: einer, die auf Grund des besonderen Entwicklungsweges ihrer
Vertreter die Verbindung mit der geistigen Welt wenigstens gefiihls~
mifig nie ganz verloren hat, und der andern, die nicht mehr an Gott
glauben kann, weil man ihr den Glauben an die Menschheit genommen
und den sie erst im Marxismus wiedergefunden hat. Beide Strémungen
miissen sich schliefilich begegnen, sich aussShnen und wechselseitig be~
fruchten. '

Dies ist das Geheimnis der Urschdpfung und Menschwerdung, die
sinnbildlich in den alten Mysterientempeln dargestellt wurde und die
ihre erstmalige Offenbarung und Erfiillung fand im Leben, Sterben und
Auferstehen desjenigen Gott-Menschen, den man Jesus, den Christus
nennt.

Man kann das wichtigste aller Entwicklungsgesetie in kurzen Worten
zusammenfassen: Ur~Sein, Ur~Licht offenbaren sich im Werden, finden
ihren Gegenpol im Nicht-Sein. Im Kampfe mit dem Nicht-Sein, mit der
Finsternis, entstehen Farben, Téne und Formen, wird aus Ur-Rhythmen
die materielle Welt im Raum und in der Zeit geboren. Ur-Bewufitsein,
Ur-Denken erldschen in der Substanz der eigenen Schdpfung, glimmen
jedoch weiter als «gdttlicher Funke», um schlieBlich, im Menschen-Ich
wiederum zum Selbst- und Geistbewufltsein zu erwachen. An diesem
Punkt der Entwicklung erkennt der in die Materie herabgestiegene und
begrabene Gott-Mensch sein wahres, geistiges Wesen und vereinigt sich
auf einer neuen Bewuftseinsstufe mit dem Teil des geistigen Seins, der
niemals durch eine materielle Verkdrperung hindurchgegangen ist. In
der Sprache der christlichen Mystiker heifit das die «chymische Hochzeits,
aus der das «Kind», der «Sohn» geboren wird.

In Begriffen marxistischer Dialektik und in bezug auf unser Sonnen-
system wiirde das Grundgesets der Urschépfung lauten: These — Ur~Sein;
Antithese — das Nicht-Sein; Synthese — Verséhnung durch den Gott~
menschen Christus-Jesus.

Hiermit haben wir die Grenzen und Aufgaben der beiden grofien
Geistesstrdmungen — Christentum und Marxismus — umrissen und er-
kannt, daBl auch der Marxismus eine Weltmission zu erfillen hat, die
ihm die Kirche nicht abnehmen kann. Wir miissen zu einem Verhiltnis

160



des gegenseitigen Verstindnisses und der gegenseitigen Achtung ge~
langen in dem Bewuftsein, dafl beide — jeder auf seinem Wege — einem
gemeinsamen Ziel zustreben. Wir sollten auch nicht versuchen, den
Marxisten in bezug auf die Verhiltnisse in der Sowjetunion «Moral zu
predigen». Kritisieren ist immer leichter als Bessermachen. Solange der
Kommunismus, sei er nun christlich oder marxistisch, den Angriffen und
dem Vernichtungswillen seitens der kapitalistischen Machte ausgesetst
ist, besteht fiir die christlichen Kommunisten oder auch nur Sozialisten
keine Maglichkeit, die Regierung eines Landes zu {ibernehmen, weil sie
sich mit ihrer christlichen Gesinnung und ihren christlichen Methoden
nicht durchsesen und behaupten kénnen, weder innen~ noch auflen~
politisch. Wir miissen uns daher zunichst auf Werbetitigkeit beschrin~
ken, auf den Kampf gegen Liige und Entstellung, um so den Boden vor~
zubereiten fiir die Organisierung der Weltwirtschaft, fiir die Soziali~
sierung der ganzen Mensdhheit.

Solange der revolutionire Geist des Marxismus lebendig bleibt, so~
lange das Parteileben nicht in toten Dogmen erstarrt und damit ver~
biirgerlicht, wird die Menschheit nicht vom christlichen Wege abweichen.
Die Worte Karl Marx’: «geben nach seinen Fihigkeiten und empfangen
nach seinen Bediirfnissen> atmen den Geist des Urchristentums und
gelten gleichermaflen fiir den marxistischen wie fiir den christlichen
Kommunisten. Bernhard Sievers.

Vom Kampf um die Freiheit

Die leste Tagung unserer religids-sozialen Vereinigung hat es mir
wieder besonders klar gemacht, wie véllig irrefithrend es ist, den Frei~
heitskampf unserer Zeit auf ein paar scheinbar cinfache und einleuch~
tende Formeln bringen zu wollen, Gewif}, nichts liegt uns vom evan~
gelischen Glauben her niher, als im Namen des nur an Gott gebundenen
Gewissens die unbedingte Freiheit und Selbstbestimmung des Menschen
auch und gerade dem Staat gegeniiber zu fordern. Und nichts scheint
einfacher und selbstverstandlicher, als von hier aus — nach der Besiegung
der faschistischen Gewaltstaaten — den Sowjetkommunismus und die ihn
verkSrpernden Staaten als die groflen Freiheitsfeinde der heutigen
Menschheit zu brandmarken, deren Taten in gar keiner Weise auch nur
von ferne entschuldigt oder gar gerechtfertigt, ja nicht einmal sachlich
erklirt werden diirften, wenn man nicht als Helfershelfer des «fluch~
wiirdigsten Despotismus unserer Zeits, als Feind des «wahren Sozialis-
mulsl», ja als Verrdter an der Sache Gottes und des Menschen dastehen
wolle.

Das alles klingt in den Ohren vieler Menschen durchaus plausibel.
Und doch ist es griindlich falsch und innerlich unwahr. Die schematische

161



	Christus und der Marxismus. 1., Der Christus im Plus ; 2., Die christliche Mission des Marxismus

