Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 3

Artikel: Leben und Werk Léon Bloys (Fortsetzung und Schluss) : Teil Il
Autor: Hug, Herbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139364

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Leben und Werk Léon Bloys

(Fortsetzung und SchluB3)

1.

Es wird in Zukunft miiheloser sein, sich mit Léon Bloys Werk ver~
traut zu machen, da seit 1947 bei Francois Bernouard in Paris unter der
weisen Aufsicht von Joseph Bollery eine gediegen ausgestattete, mit Va~
rianten und Anmerkungen versehene Gesamtausgabe erscheint, die um
die dreiflig Binde umfassen wird. Bereits 1929 hat J. Bollery mit seinem
Buche «Ein grofler verkannter Schriftsteller Frankreichs: Léon Bloy» eine
gute Einfiihrung gegeben und eine vollstindige Bibliographie der Werke
Bloys versffentlicht. Dieses Buch ist zusammen mit Stanislas Fumets «Sen~
dung von Léon Bloy» (1935) immer noch lesenswert, obwohl uns heute
nzherliegendes Material zur Verfiigung steht. Es ist dem fritheren Basler
Ordinarius fiir franzésische Philologie, Albert Béguin-Vincent, zu ver~
danken, dafl uns Bloy durch seine subtile Durchschauung und Durchdrin~
 gung der oft schwer verstindlichen Texte zu einer lebendigen und pro~
phetischen Gestalt unserer Zeit erstanden ist. In der Sammlung «Le Cri
~ de la France» hat Béguin im Jahre 1943 bei Egloff in Freiburg eine wohl~
erwogene Auswahl der Schriften Léon Bloys erscheinen lassen, und ein
Jahr darauf hat er beim gleichen Verleger sein wundervolles Meisterpors
trat «Léon Bloy, L'Impatient» verdffentlicht. Monographische Studien
eines Literaturprofessors zeichnen sich gewdhnlich durch die Kilte der
kritischen Distanz und durch die Schirfe der Analyse aus. Bei Béguin ist
das anders. Sein wahrlich auch kritisches Urteilsvermdgen und sein ana~
lytischer Scharfsinn sind ganz und gar von einer tiefen und lebhaften gei-
stigen Sympathie in Anspruch genommen, und man merkt es jeder Zeile
seines Buches an, dafl er iiber Léon Bloy schreibt, weil er sich zutiefst von
dessen nodh unerschlossener Hoheit iiberwunden weif. Er liebt ihn, liebt
ihn glithend und ringt um die Wertschiung eines Menschen, dessen
Ruhm einst schmachvoll zertreten worden war. Mein eigenes Essay, das.
ich hier verdffentlichen darf, hat audh keinen andern Sinn, als ein kleiner
Beitrag zu sein fiir eine Wiedergutmachung, die Bloy gegeniiber schon
langst fillig ist. Um ihn mundtot zu machen, taten sich einst seine Zeit~
genossen zu einer Verschwérung des Schweigens zusammen, und charak-
teristisch dafiir war die Stellung, die Paul Bourget, einer jener erfolg-
reichen Literaten, noch 1923 bezog, indem er von Bloy erklirte: «<Ein
interessanter Mensch war das nicht . . . Er war nicht ohne Begabung, hielt
sich aber fiir ein Genie . . . Er war hochmiitig, ein Faulenzer . . . Er dachte
nur daran, Geld zu borgen, und beleidigte die, welche es ihm weiger~
ten ... Er hielt sich stindig fiir verfolgt...» Das ist die Legende von
Léon Bloy. Von Frankreich aus drang sie in alle Welt, besonders ‘auch
nach Deutschland, und so ist es gekommen, dafl Bloy auf deutschem
Sprachgebiet. nicht nur ein verkannter, sondern ganz einfach ein unbe-

100



_ kannter Autor ist. Die duflerst spirlichen Ubersetsungen weniger Werke -
‘von ihm bestitigen es. Der katholische Pfarrer Karl Pfleger ist beinahe
der einzige, der sich um Bloy intensiv gemiiht hat. In seinem lehrreichen
Werk «Geister, die-.um Christus ringen» (Verlag Anton Pustet, Salzburg
1934) bietet er unter anderen Essays, die Péguy, Gide, Chesterton, Dosto-
jewskij, Solowiow, Berdjajew gewidmet sind, auch eine grofangelegte
Studie iiber Léon Bloy als den «Pilger des Absoluten», die zur Einfiihrung
in sein Lebenswerk gute Dienste leistet. Ferner hat Pfleger die Brautbriefe
{ibersetst und ihnen unter dem Titel «<Ein Dokument der Liebe» ein leuch~
tendes Vorwort vorangestellt. Sehr hilfreich ist mir selbst die Abhandlung
von Lotte Kaupp (Ziirich/Kiisnacht) geworden, die den Zusammenhén-
‘gen zwischen der Weltanschauung und dem Stil Léon Bloys nachgeht und
-die Eigenart seiner rhythmischen Schreibweise sinnyoll beleuchtet. Die
Abhandlung ist als Doktordissertation unter dem Titel «Versuch iiber den
Stil Léon Bloys» 1937 in Ziirich erschienen. Aufler den bereits genannten
Brautbriefen liegen an Uberseungen blofl noch-die beiden folgenden vor:
«Clotilde Maréchals, iibersetst von Hans Jacob' (Basel-Leipzig, 1931),
und «Das Blut des Armens, ins Deutsche {ibertragen von Clemens ten
Holder, sowie durch ein Kapitel «<Das Mysterium der Armut bei Bloy»
eingeleitet von Karl Pfleger (Salzburg-Leipzig, 1936). :

a) Der Herrgottsnarr. Ungefihr zur gleichen Zeit, da Nietsche~
Zarathustra in ein dionysisches Gelichter iiber das Christentum ausbricht
und die Welt aufschreckt mit der Botschaft, daBl Gott tot sei, schreibt Bloy
sein biandereiches Werk von der ersten bis zur letsten Zeile ausdriicklich
und ausschlieBlich zur Ehre Gottes, und zwar des alten Gottes Abrahams,
Isaaks und Jakobs, und nicht des Gottes der Philosophen. Er schreibt alles
aus glithendem Drang nach dem, was vollkommen, was absolut ist, fithrt
alles mit ansteigender Ungeduld {iber das Furioso seiner nach Gott
 schmachtenden Seele und eifert mit Eliasgeist fiir den einen, ewigen Gott
gegen die Baale seiner Zeit und gegen ihre Baalspriester. Ein Herrgotts-
narr ist er, aber man vergleiche ihn nicht mit jenem umbrischen Herrgotts~:
* bruder, der die Gabe der Milde besafl und dessen Seele in seraphischem
Gesang mit den Sonnenuntergingen Umbriens verschwebte. Bloy ist zwar
auch ein Franziskus in seiner Weise, aber er kann kein Heiliger sein wie
jener — und darunter hat er zeitlebens gelitten! —, sondern mufl um des
Herrn willen nur ein Hund sein, ein treuer canis Domini, der unaufhdr~
lich bellend die Herde Christi umkreist, um sie zusammenzuhalten und
zu schiisen. ' T

«Niemand kann zwei Herren dienen: entweder er wird den einen
hassen und den andern lieben, oder er wird dem einen anhangen und den
andern verachten. Ihr kénnt nicht Gott dienen und dem Mammon.» Dieses
Wort der-Bergpredigt ist bei Bloy sozusagen existentiell geworden. Sein
ganzes Werk ist darum so gespannt, darum so explosiv, weil er mit die~
sem unerbittlichen «lhr kdnnt nicht!»> seine Zeitgenossen in h&chstem
Mafle aufreizen und skandalieren muf. Seine Aufgabe ist es, sich leiden~

101



schaftlich fiir die ganze, ungeteilte, unverwisserte Wahrheit einzuseten.
Darum muf} er das Entweder-Oder mit der ganzen Schirfe der uns ob-~
liegenden Entscheidung betonen und alle verdammen, die es sophistisch
in ein Sowohl-als~-Auch umliigen. Bloy ist noch unnachsichtiger als der
Engel der Gemeinde zu Laodizea. Jener Engel riigt die Werke, die weder
kalt noch warm sind. Kalt oder warm sind fiir Bloy zu milde Gegensite.
Bei ihm gilt nur: Eis oder Glut. Darum empfindet er das meiste als lau
und speit es weg aus seinem Munde. Kein Wunder, dal seine Zeitungs~
artikel, seine Schriften und Briefe ihm auf der ganzen Linie den Haf} und
die Feindschaft der Machtigen und Erfolgreichen einbringen und dafl ihm
zugleich tiberall, wohin er dringt, die Tiiren all der Verborgenen, Armen
und Dunklen aufgehen, jener unbekannten Einzelnen, die sich stets im
Hintergrunde halten und die Bloy erkennt und feiert als die eigentlichen
Triger des Reiches Gottes auf Erden.

Bloy ist Kiinstler. Er hat aber eine sehr strenge Auffassung vom
Wesen der Kunst, Sie hat die Wahrheit zu verteidigen gegen dfe Un~
wahrheit und das Schéne wider das Unschéne. Denn noch deutlicher als
irgendwer empfindet der Kiinstler die Verbannung aus dem Paradiese
- und die Sehnsucht nach dem Absoluten. Darum bedenkt er alles sub specie
aeternitatis und fragt nicht, ob er gefalle oder mififalle, ob er Erfolg habe
oder Miflerfolg: er hat nur sich selber treu zu sein und seiner Sendung,
Denn was er zu sagen hat, hat er nicht aus sich selbst: es wird ihm gege-~
ben, aufgezwungen, und die duflere Form, um die er ringt, ist ein Ver~
such, Unendliches mit endlichen Mitteln auszudriicken. Bloys Ideal wire
es gewesen, sich ganz von der Welt zuriickzuziehen — in ein kleines

Haus mit einem Garten — um sich nur «vom Worte Gottes zu ernihren».
~ Aber dieser Traum von einem beschaulichen Leben sollte sich fiir ihn nie
_erfiillen. Gerade der Abgrund zwischen der grenzenlosen Herrlichkeit
Gottes, die er, wie selten einer, schon zu Lebzeiten ahnen darf, und der

bodenlosen Niedertracht der Welt, mit der er sich im bitteren Kampf ums
‘Dasein tiglich herumschlagt, bringt sein Instrument zum T&nen. Er be~
herrscht seine Sprache mit tiberlegener Meisterschaft. Nichts bleibt ab~ -
strakt. Alles gestaltet sich bei ihm zum plastischen Bilde. Und das kommt
daher, daf} sein Reden und Schreiben ein Werk vor Gott ist, ein Gebet.
«Das Gebet ist die Arbeit der Herren», sagt er einmal in einer seiner
prignanten Formulierungen, «und die Arbeit ist das Gebet der Knechtes.
Das Gebet ist eine geheimnisvolle, tibernatiirliche Kraft, «eine Waffe, die
wir Gott in die Hand legen, deren Bestimmung uns aber v&llig unbekannt
bleibts, ein Kapital, mit dem Gott an unserer Stelle arbeitet. Bloy glaubt
an die wunderwirkende Kraft des Gebetes. Die Gabe der Apostel und
Jiinger Jesu und so vieler Heiliger, Krankheiten durch Gebete zu heilen,
ist eine natiirliche Kraft des kindlich glaubigen Christen und uns nur des~
halb verlorengegangen, weil wir diesen Glauben nicht mehr haben.

Hinter allem Sichtbaren ahnt er die Madht des Unsichtbaren. Nichts

ist seinen Augen bedeutungslos, Das geringste Geschehen ist geheimnis~

102



voll und wunderbar, weil es im grofien Plane Gottes vorgesehen ist. Wenn
uns am Jiingsten Gericht die Augen aufgehen und wir mit einem Schlag
den Blick bekommen fiir die grofien Zusammenhinge des Weltgesche~
hens, werden wir uns anbetend vor der Herrlichkeit Gottes beugen.
«Anbeten», das ist eines seiner Lieblingsworte. «Ich bin vor allem ein
Anbeters, sagt er irgendwo, «tnd ich sehe mich selbst jedesmal unter-dem
Vieh, wenn ich anders als aus Liebe und aus den Motiven der Liebe
handle.» Mag ihm Schweres und Schwerstes widerfahren, er ruht nicht,
bis er auch und gerade vor solchem anbetend erstaunen mufl. Nicht daf}
Gottes allwissende Vorsehung den freien Willen des Menschen aufhsbel!
Es gehdrt vielmehr gerade zum tiefen Ernst Bloyscher Weltanschauung,
dafl er die Verantwortlichkeit des frei sich entscheidenden Menschen mit
erschreckender Deutlichkeit wahrnimmt und aufzeigt: Wir handeln nidht
- als voneinander unabhingige Einzelwesen, sondern als Teile der gesam-
ten Menschheit, als Glieder eines Leibes, an dem Christus das Haupt ist.
Die scheinbar unbedeutendste unserer Handlungen hat ihre Auswirkun-
gen im Unsichtbaren. Fiir des einen Siinden miissen andere biiflen, an des
einen Verdiensten haben andere teil. Die Gerechtigkeit Gottes verlangt
ein konstantes Gleichgewicht zwischen den Verfehlungen und den Ver~
diensten der ganzen Menschhit. Mag uns auch dies in unserem egoisti~
schen Individualismus ungerecht erscheinen, so diirfen wir doch nicht an
Gottes Gerechtigkeit zweifeln, nur weil unser begrenzter, armseliger
Menschenverstand das grofie Geheimnis der Gemeinschaft der Heiligen
nicht zu erfassen vermag. Als glaubiger Christ visiert Bloy immer wieder
fast in jedem seiner Werke diese Gemeinschatt der Heiligen, in welcher
er die Einheit des ganzen Menschengeschlechts wiedererkennt. Hervor-
gegangen aus dem ersten Menschenpaar, ist die Menschheit in ihrer Ge-~
samtheit mit den Folgen der ersten Siinde, der Erbsiinde, belastet. Weil
aber an des einen Last alle tragen miissen, kann auch eines einzigen Siihne
tir alle genugtun. Deshalb hat Christi Tod — riickwirkend und nach~
wirkend — alle erl&st, Juden und Heiden, und Verfehlungen und Ver~
dienste jedes Einzelnen haben nicht eine beschrinkte persdnliche Bedeu~
tung, sondern sie beeinflussen wesentlich das Gleichgewicht der ganzen
Menschheit.

Bloy verkiindigt Christus den Gekreuzigten, Gottes allgenugsame
Opfertat. Aber er kennt auch die abgrundtiefe Gottesferne der Welt, in
der diese Verkiindigung immer noch und sogar immer mehr entweder
eine Torheit ist oder ein Argernis. Aus dieser Spannung heraus wachst
sein Werk. Blidkt er auf Gott, so wird seine Sprache wunderbar rein und
klar, sicht er auf die Welt, so wird sie wild und grob, ja unflatig. Er sicht
das Heilige heiliger und das Gemeine gemeiner als wir. Er hat nur Sinn
fiir die Extreme, fiir alle Zwischenstufen geht ithm das Verstindnis voll~
kommen ab. Er hafit die «goldene Mitte», verachtet jeden klugen Kompro~
mif}, und besonders die Indifferenz der Christen seiner Zeit wedkt seinen

mafllosen Zorn. Hitte ihn nicht Christi Lehre und Leben bis ins Mark
103



hinein durchdrungen, er wire vielleicht mit seiner vehementen Natur-
anlage eine Bestie geworden. Nun aber stellt er sich selbst bedingungslos
in den Dienst Gottes: seinen kindlichen Glauben, seine aufopfernde Liebe,
seine Demut und seinen Stolz, seine Erdhaftigkeit und Sinnlichkeit, seine
Leidenschaftlichkeit und seine bissige Ironie. Die Satire scheint ihm die
gemifleste Form seines geistigen Kampfes zu sein. Aber hinter der Maske
des Pamphletirs verbirgt sich der missionarische Eifer, seine Gegner zu
Ehren Gottes zu «erledigens, und je gewagter der Kampf wird, um so
flammender wird seine Begeisterung. Vorsicht kennt er nicht. Er ist seiner
‘Sache sicher, und das {ibrige anvertraut er Gott.

b) Der Dichter des Leidens. Es gibt schmerztrunkene Romantiker, die
das Leiden besingen und verkliren. Vielleicht ist ihr Gejammer nicht
immer so theatralisch als es sich anhért. Auch Viktor Hugo kannte den
Schmerz, auch Hélderlin, und wie! Aber entschiedener als sie alle ist
Bloy durch den Schmerz ins geistige Leben eingedrungen. «Freude fiir
den schénen Kérper, Schmerz fiir die schéne Seele», dieses Wort aus der
Epistola in carcere et vinculis von Oskar Wilde kdnnte auch von Bloy
stammen. Durch unsigliches Leid ist seine Seele erst zum vollen Wuchs
ihrer Vollendung herangereift. Gewifs hat auch Bloy nidht sofort fiir sich
das Leid bejaht und begriifit, Auch er hat damit begonnen, dafl er sich
dagegen wehrte und auflehnte, und schrittweise nur gelangte er zur Ein~
sicht, da} es in der Nachfolge Christi gar nicht anders sein darf: durch
schmerzlichen Verzicht fiihrt der Weg zum Leben. Zwar hat seine starke
Seele mitunter das Ungliick herbeigesehnt, wie um es sich selber zu be~
- weisen, daf} sie es zu ertragen vermag; aber es bedurfte mancher Stiirme,
bis er sich von dieser befremdlichen Neigung, leiden zu wollen, zur Er-
- kenntnis dieser seltsamen Sehnsucht erhob und schlielich sogar zur festen
Uberzeugung, dafl der menschliche Schmerz eigentlich der Schmerz des
gekreuzigten Gottes selber ist. Béguin redet von den «Etappen einer lang-

~ samen und allmihlichen Einweihung», die sich schon in Bloys Kindheit

ankiindigte, sich bei wachsendem Alter zunehmend vertiefte und in den
Biichern seiner letsten Jahre zur ungeduldigen Erwartung des Weltendes
ausreifte. In einem an seinen Freund Georges Landry gerichteten Briefe
hat sich der damals erst Siebenundzwanzigjihrige bemerkenswert hell-
sichtig tiber die luternde, heiligende Wirkung des Leidens gesufert. «<Der
Schmerzs, so fihrt er hier aus, «ist der diamantne Schliissel, mit dem ich
mein eigenes Herz erschliefle. Er ist jenes heilige Schweifituch, dem das
blutige Antlits unseres mild gesinnten ErlSsers aufgeprigt ist. Die Sterne
nehmen, wie man weill, immer denselben Plagg am Himmel ein, aber je -
nach dem Drudk der Wettersphire erscheinen sie viel ferner als sonst,
oder sie riicken niher und niher und gleichen auf einmal gliernden Tr3~
nen, die zu Boden fallen. So ist es auch mit Gott. Die Freude riickt ihn
weit von uns fort, indessen die Bedringnis ihn uns immer niher bringt,
so nah, dafl er schliefilich in uns wohnt. Withlen uns Qualen auf, so sind

104



sie doch immer begleitet von wundersamen Gnadenerweisungen . . . Das
Herz hort vielleicht nicht auf zu bluten, aber im Frieden Gottes blutet es -
sich gut. Denn ein Herz ohne Leid ist wie eine Welt ohne Offenbarung;
im verblassenden Licht der Diammerung schaut es erst Gott, Ja, von En~
geln sind unsere Herzen erfiillt, wenn sie voll Qualen sind . . .

Der Schmerz versenkt uns in den Willen Gottes wie in ein Grab, er
hiillt uns wie in ein nachtdunkles Leichentuch ein, verengt mehr und mehr
unsern Horizont und prefit das ganze All in unsere Brust hinein . . . Unser
inneres Leben wird wadher. Unsere Seele stirker. Und unversehens be~
finden wir uns auf Golgatha. .. Finsternis ringsum ... Die lichte Ge-
stalt Jesu allein hebt sich hervor . .. Sein warmes Blut rinnt {iber unsere
Hinde, die sein Kreuz ergreifen . . . Wir sind mit Gott, unserem Sch3p~
fer und unserem ErlSser. Er ist uns um so niher, je ferner wir von den
Dingen dieser Welt sind. Zwar ist er immer derselbe in unseren Seelen,
aber das Blendwerk der Dinge verdeckt ihn uns. Erst in der Nadht, gleich
den Sternen, begegnet er uns. Am hellen Mittag strahlt uns des Mondes
milder Glanz nidht, in der Nacht jedoch entziickt er uns. Gleich wunder~
bar ist es mit unserem Erl&ser. Seine milde Klarheit breitet sich iiber un~
sere Seelen erst aus in der Finsternis des geistigen Golgathas.»

Wohl ist durch die Siinde das Leid in die Welt gekommen. Vor dem
Siindenfall konnten die ersten Menschen nicht leiden. Daher ist alles Leid
seinem Wesen nach Heimweh nach dem verlorenen Paradiese. Urspriing~
lich ein Fluch, wird es uns in Christus zum Zeichen der Erl8sung. Ja, Bloy
erblickt auch im eigenen Leiden erl8sende Kraft. Weil Christus gelitten
hat, ist unser Leiden in seiner Nachfolge geradezu notwendig; denn «der
Knecht ist nicht mehr als sein Herr», und wir miissen «mit IThm leiden, um
mit Thm verherrlicht zu werdens. Die Passion des dornengekrénten Er~
I8sers geht weiter in dieser Welt und vollendet sich in seinen Gliedern.
Indem wir teilhaben an seinem Todeskampf, werden wir {iberhaupt erst
Glieder seines Leibes und hinzugesellt zur Gemeinschaft der Heiligen.
So gebiert der Schmerz aus sich die ewige Freude. Er madht uns Gott zur
alleinigen Zuflucht, und geborgen in seinen viterlichen Armen erfassen
wir das Wunder seiner schrankenlosen Liebe. : _

Bloy hat es immer als ein providentielles Ereignis empfunden, dafl er
im Jahre der Erscheinung der Notre Dame de La Salette geboren worden
ist. Diese Erscheinung der weinenden Gottesmutter, die kirchlich beglau~
bigt worden ist, hat sein ganzes geistiges Leben beherrscht. Sie bildet das
Kernstiick in seinem Roman «Die arme Fraus (Clotilde Marédhal). Bemer-
kenswert ist der Rahmen, in den hier der Dichter seine Erzihlung von
La Salette einspannt, Der Kunstmaler Gacougnol und seine Freundin Clo~
tilde haben einen Ausflug in den Zoologischen Garten von Paris unter~
nommen, und dort begegnen sie beide Cain Marchenoir, alias Bloy. Es
kommt zu einem sehr eigenartigen Gesprich iiber die in ihren Kifigen
eingepferchten Tiere, iiber die Leiden dieser Tiere. «Ich kann Ihnen gar
nicht schilderns, erklirt Mardhenoir, «wie sehr ich mich mit fast allen Tie~

105



ren, die hier sind, solidarisch fiihle: sie sind mir tatsichlich viel niher als
viele Menschen. Nicht eines von ihnen, glaube ich, hat mich in Herzens~
qualen oder in Geistesn&ten im Stich gelassen. Man will nicht bemerken,
dafl die Tiere ebenso geheimnisvoll sind wie der Mensch, und man weif§
gar nichts davon, daf} thre Geschichte eine ,Schrift’ in Bildern ist, darin
das géttliche Geheimnis ruht. Aber seit sechstausend Jahren ist noch kein
Genie entstanden, um das symbolische Alphabet der Schépfung zu entzif-
fern . . .» Sensibel fiir alles Weh auf Erden, ist Marchenoir auch ungemein
hellh&rig fiir das Seufzen der Kreatur. Er erkennt auch in ihrem Leiden
einen tiefen, in die g&ttliche Heilsgeschichte einbezogenen Sinn. Gott hat
den Menschen nach seinem Ebenbilde geschaffen und ihm die Herrschaft
{iber die Tiere gegeben. Adam hat jedem von ihnen einen Namen gege~
ben, und so wurden die Tiere nach dem Bilde seiner Vernunft geschaffen,
wie er selbst nach dem Ebenbilde Gottes geschaffen worden war. Denn
der Name eines Wesens ist das Wesen selbst. Unser Urahne hat dadurdh,
daf} er ihnen Namen gegeben hat, die Tiere auf unsagbare Art zu seinen
Tieren gemadht. Er hat sie nicht nur unterworfen wie ein Herrscher. Seine
Wesenheit ist in sie eingedrungen. Er hat sie fiir ewig an sich gebunden,
an sich geheftet, indem er sie in sein Gleichgewicht miteinbezog und in
sein Schicksal verflocht. «Warum sollen die Tiere, die uns umgeben, nicht
gefangen sein, wo doch die menschliche Rasse siebenmal gefangen ist?
Alles mufite auf den gleichen Plats fallen, auf den der Mensch fiel. Man
hat gesagt, die Tiere hitten sich gegen den Menschen emp&rt, wie sich der
 Mensch gegen Gott empdrt hat. Fromme Rhetorik ohne Tiefe, Diese K-
fige sind nur dunkel, weil sie sich unter dem Kifig der Menschen befinden,
den sie stiisen und der sie erdriickt. Aber, ob gefangen oder frei, ob wild
oder gezimt, ob ihrem kliglichen Sultan sehr nah oder sehr fern — die
Tiere sind gezwungen, unter ihm, seinetwegen und folglich fiir ihn zu
leiden . . . Selbst in der Ferne spiiren sie das unbesiegliche Geset;, und sie
zerfleischen einander — wie wir selbst — in der Einsamkeit unter dem
Vorwande, sie seien Fleischfresser. Die gewaltige Menge ihrer Leiden
gehdrt zu unserem Lsegeld, und die ganze Kette der Tiere, vom Men~
schen bis zum letsten Vieh, ist der allgemeine Schmerz, ein und dieselbe
Siihne.» Diese Lehre vom Sinn des Leidens und die Idee der Schicksals~
gemeinschaft der ganzen Schdpfung sind nicht voneinander zu trennen.
Beide sind nicht nur Theorie, die Bloy immer wieder vertritt — sie sind
'die Luft, in der er lebt.

Im Zusammenhang solcher Gedanken kommt nun Mardchenoir auf
seine Wallfahrt zu sprechen, die er einst zu «Unserer Lieben Frau von
La Salette» unternommen hat. Bekanntlich soll auf jenem Berge im Jahre
1846 die Heilige Jungfrau zwei armen Kindern erschienen sein. Marche~
noir entriistet sich iiber die Leute, die es wagen, durch Lacherlichkeit oder
Verleumdung jenes wunderbare Ereignis zu entehren. Er sieht es selbst
fiir «die hinreiflendste gdttliche Offenbarung seit der Verklarung Christi»
an. Er wurde dort auf dem Gipfel des Berges von La Salette angesichts

106



der in ihre Hinde weinenden Muttergottes von einer «entsetlichen Vi~
sion» heimgesucht, jener Ort ist ihm seither sd1reckerregend wie der Berg
- Horeb. Warum? Versunken in einem heiligen Erbarmen zu aller leiden-
den Kreatur angesichts «Derjenigen, die weint» wird er mitten im Gast~
hoftbetrieb der dortigen Pilgerstitte Zeuge der niedertrichtigsten Szene.
Ein Vegetarier, der sich unter den Pilgern befindet, wird zur Zielscheibe
des ausgelassensten Spottes, an dem auch ein Priester in langer Soutane
schuldig wird. Bloy schimpft bei dieser Gelegenheit iiber die «priester~
lichen Kuhhirtens, die offenbar vom Wunder von La Salette keine Ahnung
haben, obwohl sie dort tiglich zur Erklirung desselben ihre immer glei~
chen Redensarten von sich geben, als hitte sich die Jungfrau im flammen~
den Dornbusch ihrer Schmerzen blofl offenbart, um ihnen eine Existénz
zu ermdglichen . . . Marchenoir mufl sich zur leidenschaftlichen Verteidi-
gung jenes Vegetariers einsetsen, weil er entdeckt, dafl der Angegriffene
aus Liebe zu allen Tieren seine Enthaltsamkeit {ibt. «Ich weill auch», sagt
jener, «dafl Gott uns die Tiere zur Speise iiberlassen hat, aber er hat uns
nicht geboten, sie wirklich zu verschlingen, und die Erfahrungen der Aske-
ten seit rund tausend Jahren haben bewiesen, daf} die Kraft des Menschen
nicht auf dieser Nahrung beruht. Man erkennt die Liebe nicht, weil man
unter dem Antlits nicht die Wirklichkeit sieht. Wie ist es zum Beispiel
méglich, ein Lamm oder ein Rind zu tSten, chne sich sofort daran zu er-
innern, dafl diese armen Geschdpfe die Ehre hatten, durch sich das all-
gemeine Opfer unseres Herrn Jesus Christus zu verkiinden? . . .» Dieser
Mann, dessen Zartlichkeit fiir die Tiere von einer Art mystischer Achtung
begleitet war, hatte einst im Duell einen Menschen getétet und war seit~
her von einem unstillbaren Durst nach Sithne entbrannt. In der Darstel-
lung dieses Kampfes iiberbietet Bloy meines Erachtens Dostojewskijs Psy-~
chologie des schuldigen Menschen, und es klingt durchaus glaubhaft, wenn
Mardchenoir seine Erzihlung folgendermafien endet: «Der arme Mann ist
in meinem Gedachtnis ein parabolisches Gleichnis fiir jenes gigantische
einstige Christentum geblieben, von dem unsere heutigen mifiratenen
Generationen nichts wissen wollen. Fiir mich verkérpert er die {ibernatiir~
liche Verbindung von Kinderei in der Liebe und Tiefe im Opfer, die den
ganzen Geist der ersten Christen ausgemacht hat, die vom Orkan der
Schmerzen eines Gottes umbraust gewesen waren. Beschimpft von den
Narren und von den Scheinheiligen, als freiwilliger Bettler, der traurig
bis in den Tod ist, wenn er sich selbst betrachtet, allen Qualen verbunden
und Gefihrte aller Schande ist dieser Mann, in dem das Feuer des Ge~
kreuzigten brannte, das Abbild und die sechr getreue Zusammenfassung
jener entschwundenen Zeiten, da die Erde noch wie ein grofies Schiff im
Golf des Paradieses warl» A |
¢) Der Schrei des Armen. «Man tritt nicht morgen, noch {ibermorgen,
noch erst in zehn Jahren ins Paradies ein, sondern heute kommt man
hinein, wenn man arm ist und gekreuzigt.s So lautet ¢in Sats in dem

107



bereits erwihnten Buch, das den Titel trigt: «<Die arme Frau.» Ein anderes
Wort ist nicht minder bezeichnend: «Mendicus et pauper-sum, Bettler bin
ich und arm.» Dieses Wort darf man getrost an die Spitze seines gesam~
ten Werkes setsen. Es gibt keinen Autor der Christenheit aufler dem sera~
phischen Vater, der so viele Epigramme und gefliigelte Worte auf den
Bettler und den Armen prigte wie Bloy. Von dem Augenblick an, da man
dem jungen Schriftsteller auf der Redaktion von Louis Veuillots «Univers»
erklarte, dafl er nicht verwendbar sei wegen seiner vielen Epitheta, be~
gann die Passion dieses Mirtyrers des Journalismus und der Literatur.
Er gerit in die ewige Gefangenschaft durch den Geldmangel, in eine Burg,
die umwallt ist durch den Hunger, in ein Exil, das ihm auferlegt wird
durch Freunde und Berufsgenossen, Was aber ihm widerfihrt, er nimmt
es in seinen Willen auf und begriifit es mit ungeheurer Trauer. Er weif},
welche schweren Lasten Gott auf die legt, die ihm gehorchen; er, der von
sich sagen kann, dafl er im Lichte lebe alle Tage seines Lebens: «Unser
Leben ist der iibernatiirliche Preis eines wiitenden Kampfes an jedem
Tage. Ich habe Jesus folgen wollen, und siche da: Er sit mich in die Ein~
Sde, in terra deserta et invia et inaquosas. :

So gerit Bloy in das allerschindlichste und allerverworfenste Dasein,
das der moderne Biirger kennt, das Dasein ohne Rente, ohne Einkiinfte,
ohne Geld, das Dasein auf Grund tiglichen Borgens bei Hausbesitsern
und Krimern, das Dasein schuldiggebliebener Miete, unbezahlter Lebens~
mittel, das allverhafite Dasein des Armen: «Man wird mich mit abgenag-~
ten Fiusten in einer Festung ohne Tore und ohne Schiefischarten finden.
Sie nennt sich der Geldmangel. Man kann sie weder einnehmen noch ver~
teidigen, sie wird blodkiert durch einen Wall von Leichen.» Dies letstere
budhstiblich: das Exil traf nicht nur ihn, sondern audh seine Familie, und
tStete zwei seiner Kinder!

Bloy beginnt den ersten Band seines Tagebuches «Der undankbare
Bettler» mit dem unerhdrten Appell: «Wehe dem, der nicht bettelt! Nichts
Grofleres gibt es denn betteln! Gott bettelt. Engel betteln. Kénige, Pro~
pheten und Heilige betteln. Tote betteln. Alles bettelt, was da im Ruhme
und im Lichte ist. Warum will man, daf} ich mich nicht ehre und ein Bettler
war, insonderheit ein undankbarer Bettler?» Und Bollery fafit alles in
einer Lobrede auf diesen gewaltigen Bettler zusammen: «Wie hat er ge~
lebt? Er hat gebettelt. Er hat sein Brot gebettelt und das seiner Kinder. Er
hat sein Einkommen gebettelt. Er hat die Gerechtigkeit gebettelt, die die
Menschen ihm weigerten. Er hat den Ruhm gebettelt, den man ihm schul~
dig war. Er hat die Schdnheit gebettelt, nach der er hungrig war. Er hat
die Freundschaft gebettelt. Er hat die Liebe der Seelen gebettelt . . .» Und
in der Tat, zahlreich waren die Seelen, die kamen, um bei Léon Bloy «den
Weg zum Himmel zu erfragens. So kreist all sein Werk um das Magni~
fikat der Armut, am erschiitterndsten jedoch dasjenige mit der Uberschrift
«Das Blut des Armens. 7

Das Christentum hat keinen Erfolg gehabt, das Wort Gottes hat

108



keinen Erfolg gehabt. Man hat dem Christentum das Recht auf Reichtum
unterschoben, und dieser Betrug ist — nach Bloy — «eine tatsdchliche
Verneinung des Evangeliums und eine menschenfressende Verhdhnung
des Erlssers». Allein, dieses Recht auf Reichtum steht bereits in allen Ge~
sesbiichern eingetragen. Es ist unmdglich, diesen Bandwurm auszureifien,
ohne daf} die Eingeweide mit zerrissen werden, und doch ist diese Opera~
tion h&chst dringend. Bloy weif} sich dazu berufen, Gott, der sie vollzichen
wird, zu assistieren. Mit grimmiger Ironie betont er zwar, dafl er den
Reichen ihr Vorrecht, mit dem sie nebst so vielen andern Vorrechten
gesegnet sind, ndmlich: «<im Vorhof der Halle iiber die Freuden und die
Bestindigkeit des Reichtums nachzudenken», keineswegs vorenthalten
m&chte, aber er hofft doch noch, lebendige Herzen im «riesengrofien
Dunghaufen der Herzen» zu finden, fiir die er in seinen Schriften das
Elend der Armen nicht vergebens beschwdrt. Fiir ihn ist es eine hygie~
nische Notwendigkeit, dafl der Arme vom Reichen gefressen wird. «Der
Reiche findet ihn sehr gut und kann nicht genug bekommen. Seine Kin~
der werden mit der Fleischbriihe aus dem Armen genihrt, und seine
Kiiche ist mit Extrakt aus dem Fleisch des Armen reichlich versehen.» Der
tief unten in der Finsternis liegende Bergmann, der schwarze Kumpel,
der immer nur Kohlenstaub schluckt, sorgt fiir die angenchme Tempera~
tur im Palaste Balthasars. Vielleicht ist eine von seinen Téchtern unter den
Freudenmidchen, mit denen sich der Biirger Schindlich amiisiert. — Es
ist ein besonderer Genuf}, wenn man bei ohnehin schon vollem Wanst
sich sagen kann, daff das Gefliigel oder die Hammelkeule, die aufgetra-
gen werden, einer armen Familie mit zehn hungrigen Kindern, die allein
ein Recht auf diese Schlemmerei hat und nicht ein einziges Kriimchen da~
von bekommt, hitte geschenkt werden kénnen. Oder da wird auf der
Schwelle eines Pfandhauses ein reicher Mann angesprochen. — Was tun
Sie denn hier? Sie wollen doch bestimmt nichts verpfanden, — Ich suche
eine giinstige Gelegenheit. Zuweilen trifft man hier nimlich kleine,
hiibsche Frauen, die keinen Freund haben und aus Armut gezwungen
sind, das Kostbarste, was sie haben, zu verseen. Mandhe weinen sogar,
was sie noch niedlicher madht ... Die Zahl dieser Wohltiter ist unbe~
kannt. — Da lebt ein Millionar, der unnétig viel Geld besitst, und in einer
Minute gibt er fiir eine Laune eine Summe aus, die fiinfzig oder sechzig
Jahre lang Gegenstand der verzweifelten Wiinsche eines armen Mannes
war. — Da ist eine arme, alte Frau. Sie schuldet einer Dame von der
«Caritas» an die zehn Franken. Die Dame sagt zu ihr: «Sie kdnnen mir-
kein Geld geben, Sie werden mir also Ihre Arbeit geben.» Die Ungliick~
selige, erfiillt von dem Wunsche, ihre Schulden zu bezahlen, arbeitet alsos
sie besorgt den Haushalt, die Wische, die Kiiche und die Niherei. So
vergehen Wochen, Monate und Jahre. Der Tod kommt. Sie schuldet im-
mer noch die zehn Franken und obendrein eine ewige Dankbarkeit. —
Nun genug der Beispiele! Bloy beschwért eine geradezu apokalyptische
Menge ausgehungerter Geschdpfe, die arbeiten, leiden und sterben, um

109



die Freuden von wenigen Einzelnen zu garantieren, Menschen, die kein
Licht zum Arbeiten haben, kein Licht zum Leiden, kein Licht zum Sterben,
und das seit Generationen, seit Jahrhunderten. Und was thn am meisten
* in Harnisch bringt, das ist die sogenannte «billige Arbeitskrafts, die fiir
den Ausbeuter wucherische Gewinne abwirft, vor allem die Arbeitskraft
" der Kinder, die damals in allen Lindern aufs Abscheulichste miflbraucht
worden ist. Bloy sdhiittet die Schale seines Zornes aus iiber das «System
des Schweifles», worunter er nichts anderes als den Kapitalismus versteht,
. «Gewif}, man kann nichts erreichen ohne den Schweill und das Blut des
Armen; aber wenn dieser Schweil} von einer edlen Stirne fliefit, und wenn
dieses Blut aus einem edlen Herzen tropft, so sollten es nicht die Hunde
. saufen; und es ist mehr als empSrend, wenn man Zeuge davon sein mufi.»
Und wie ist ihm aller Merkantilismus zuwider! Im Grunde genommen
heifit <handelns: sehr teuer verkaufen, was billig gewesen ist, wobei man
nach Méglichkeit {iber Quantitit und Qualitit zu tiuschen versucht. Mit
andern Worten: «Der Handel nimmt den Tropfen Erldserblut, der jedem
Menschen umsonst gegeben ist, und betreibt mit diesem {iberaus kost~
baren Tropfen, der auf grauenhafte Weise durch Verdiinnungen und
Mischungen gepanscht ist, ein mehr oder weniger schwunghaftes Ge-~
schift.» Bloy riumt mit den bekannten Gemeinpliten wie «Geld regiert
diec Welt» oder «Geschaft ist Geschift» griindlich auf und zeigt uns
das wahre satanische Gesicht unserer Wirtschafts~ und Gesellschafts-
«ordnung». |

Mit einem Wirbel von Unwettern fihrt er gegen die Kolonialpolitik
los. Christoph Kolumbus — eine Gestalt, der Bloy auch ein selbstindiges
Werk widmet — hatte verlangt, dall kein Spanier in den neuentdeck~
‘ten Landern an Land gehen sollte, der nicht ein echter Christ wire, damit
so das wahre Ziel dieses Unternehmens, nimlich «die Ausbreitung und
Verherrlichung der christlichen Religion», erreicht wiirde. Man leerte fiir
ihn die Gefiangnisse und die Galeeren. Gauner, Meineidige, Betriiger,
Diebe, Kuppler und Mérder sollten den Indianern das Beispiel der christ~
lichen Tugenden geben. Bloy schildert die Sklavenarbeit der Armeen von
Menschen, die damals auf den unermeflichen Diamantenfeldern buch-~
stiblich eingesperrt waren, und {iberhaupt ist ihm Amerika das Land, «das
durch den Geiz einiger Kapitalisten in eine Kolonie der Hélle verwandelt
worden ists, '

Und was sagt die Kirche dazu? «Gibt es iiberhaupt einen Priesters,
fragt Bloy, «der iiber folgenden Text zu predigen wagte: ,Vae vobis divi-
tibus, quia habetis consolationem vestram — Wehe eudh, ihr Reidhen,
die ihr euren Trost habtl’? Das ist zu schwer, zu evangelisch, zuwenig
liebevoll. Die Reichen verstehen nicht, daf auch die Armen Tr&stungen
und Freuden haben. Der Gedanke, daf} ein Armer sich Tabak gekauft
oder eine Tasse Kaffee getrunken hat, ist ihnen unertriglich. Sie haben
recht, chne es zu wissen, da ja die Armen fiir sie leiden. Aber sie behalten
ithren Trost fiir sich, ihren entseglichen Trost, und welch ein Todeskampf,

110



wenn sie, da sie auf Grund unaussprechlicher Abrechnungen jedes Stiick~
chen ihres mdrderischen Reichtums abbiiflen miissen, diesen Berg der
Qualen auf sich zukommen sehen, ehe sie sterben.» Bloy nennt jeden
Reichen, der sich nicht als Diener und Verwalter des Armen betrachtet,
einen «infamen Bruderm&rders. Doch wer ist reich? Bloy antwortet: «Je~
der Mensch, der aufler dem, was zum k&rperlichen und geistigen Leben
notwendig ist, noch etwas besitst, ist ein Million4r und infolgedessen ein
Schuldner derer, die nichts besien.» Jegliches Vermdgen, auch das
kleinste, ist ein uns anvertrautes Verwaltungskapital zugunsten des noch
Bediirftigeren. Wenn wir in Not sind und einen Reichen um Hilfe bitten,
tun wir ein gutes Werk: Wir erinnern ihn an seine Pflicht, und im Grunde
genommen ist er es, der uns dadurch zu Dank verpflichtet wird. Bloy war
— wie wir wissen — oft in solcher Lage. Er hat sich nicht geschimt, oft
und eindringlich zu betteln, und wenn er von irgendeiner Seite Geld be~
kam, dann begliickwiinschte er den Geber! Er dankte wohl auch, aber nur
nebenbei. Denn wem gebiihrt der Dank aufler Gott, von dem doch alles
kommt? Stolz trigt er den Schimpfnamen «le mendiant ingrat», den ithm
seine Feinde gegeben haben, jene Schreiberlinge, die seine #tsende Satire
fiirchteten und ihm mit einigen Sous den Mund zu stopfen suchten. Un~
beirrt von Gunst oder Mifigunst sieht er die echte Dankbarkeit im mutigen
Zeugnis fiir Gerechtigkeit und Wahrheit. Und darum hdrt er nicht auf,

daran zu erinnern, dafl Jesus nur den Armen gepredigt hat, auf den

Spuren der uralten Psalmen, die stets den Armen gegen den Reichen in
Schus nehmen, Bloy triumt von einem Katholizismus der Barfiifligen und
erhebt den Ruf der Barmherzigkeit fiir das arme «Volk Gottes»: «Seit
Jesus Christus ist Gottes Volk jeder unter uns! Ich bin’s, Sie sind’s, Sie,
der Tischler, Sie, der Schlosser, Sie, der Biiroangestellte, der Abtrittfeger
oder der Didhter. Alles ist es, was arm ist, alles, was leidet, alles, was tief
gedemiitigt ist. Eine unermefliche Herde ist es in der Einsamkeit, eine
unendliche Menge trauriger Herzen auf der Suche nach dem Paradiese.
Solche gibt es, die gerecht ihr Brot erwerben und die doch nie eine Stunde
zur Pflege ihrer Seelen haben und darauf schliefilich verzichten miissen.
Wie sie belehren, sie leiten, sie ermutigens, klagt Bloy, «<wo die Geistlich~
keit unzureichend der Zahl nach ist und fast immer ven erschreckender
MittelmaBigkeit?» «Sie sind es», fahrt er dann fort, «denen Christus sagte:
Verlasset alles, verkaufet alles, verzichtet auf alles und folgt mir; denn
niemand ist von der evangelischen Verkiindigung ausgeschlossen. Und

sie kdnnten ihm antworten: Wir haben nichts zu verlassen, nichts zu ver~ .

kaufen und besitsen nidhts, nicht einmal unsere Kérper und unsere Seelen,
wir wissen nicht, worauf verzichten. Wir weigern uns nicht, dir zu folgen,
aber wir sind Trostlose, Hunderte von Millionen Trostloser in den Fin~
sternissen.» Thren Klagen antwortet dann Bloy selbst: «<Rauh ist der Dienst
Gottes; nur die Heuchler sagen es euch anders. Er hat mich zwanzig Jahre
der Martern gekostet, vollendete Schande und Tod von zweien meiner
Kinder, die unter meinen Augen durch das wildeste Elend getStet wur-

111



den.» Das ist es, was er den Katholizismus der Barfiifligen nennt. Ihm hat -
er die michtigsten und erschiitternsten seiner Werke gewidmet.

d) Der Judenapostel. Es kann nicht verwundern, dafl Bloy, dessen Den~
ken vom Christusmysterium der Armut beherrscht ist, einen besonders
wachen Sinn fiir das Geheimnis des Judenvolkes hat. Er, der immer fiir
die Angefochtenen, fiir die Bedringten einsteht, wie kdnnte er achtlos an
den Juden vorbeisechen? Erschiittert steht er vor der ganzen Geschichte
der Juden seit der Verschacherung ihres Erstgeborenen, und mit er~
schreckender Traurigkeit gedenkt er des endlosen Zuges jiidischer Emi~
granten, die, den Pogromen entronnen, in ihren jﬁmmerlichen Sicken den
Schats der Welt tragen, ihre Thora. «Wer darf behaupten, dafl ein solches
Volk arm ist? Ein Volk, das durch Nadcht und Griber wandelt, durch
Schrecken, Feuer und Tod schreiten kann, um das zu retten, was ihm hei~
lig und teuer ist; ein Volk, das so groflem Ungliick widerstehen kann,
das so viel leiden kann und sooft sein Leben hingegeben hat, das nichts
und niemanden fiirchtet, sein Leben aufs Spiel setst fiir ein paar armselige
Blitter, ein Volk, das immer in Trinen badet, das jeder mit Wollust_
schlagt und quilt, das jahrtausendelang in den Wiisten umherirrt und
doch den Mut noch nicht verloren hat; um eines solchen Volkes Namen
wiirdig auszusprechen, miifit ihr eure Lippen reinigen. Auf die Knie vor
ihm, ihr Vélker!» Diesem Volk widmet Bloy sein wohl gewichtigstes Buch,
«Das Heil durch die Judens. Er nennt es selbst «weniger ein Buch, als die
Summe eines Buches», da er es unter unsiglichen Seelenqualen in jahre~
langer Miihsal erarbeitet hat. Jede Besprechung dieses Buches ist voll-
kommen ungeniigend. Sein Wert kann nur ermessen werden, wenn man
es in der Sprache seines Autors auf sich einwirken lafit. Auch wire es
endlich an der Zeit, seine Ubersetung ins Deutsche zu verdffentlichen.
Denn gerade im deutschen Sprachbereich wire seine weiteste Verbrei~
tung wiinschenswert. Den Antisemiten springt es mit unerbittlichem Zu-~
griff an die Gurgel, ist es doch auch entstanden im Kampf gegen Edouard
Drumont, den Begriinder des franzdsischen Antisemitismus. Drumont,
das Muster eines Sittenapostels, wandte sich zur Zeit der Dreyfus-Affire
gegen die Juden als die Hauptschuldigen der Sittenlosigkeit in der Repu~
blik und gewann duflerst schnell Popularitit und Ruhm, die beide dann
freilich mit seinem Tode erloschen. Seine Gestalt hat Georg Bernanos in
seinem Roman «Der Schrecken der Wohlmeinendens literarisch verwer~
tet. Entristet ob diesem durch Drumont verursachten Skandal, schreibt
Bloy sein Buch dennoch nicht aus polemischen Griinden, sondern einzig
und allein zur Ehre Gottes und seiner anbetungswiirdigen Gerechtigkeit.
Er will nichts anderes, als seine Zeitgenossen in das so besondere Geheim~
nis Israels einweihen und ihnen das ihm angemessene Erstaunen beibrin~
gen: Ehrfurcht! «Die Juden sind die Erstgeborenen unter allen Vé&lkern,
und wenn die Dinge wieder an ihren Platy gestellt werden, -dann werden
ihre stolzesten Beherrscher es fiir eine Ehre halten, die Fiifie dieser Vaga~

112



bunden kiissen zu diirfen. Denn ihnen ist alles verheiflen, und in der
Zwischenzeit tun sie Bufle fiir die ganze Welt. Das Recht der Erstgeburt
kann durch keine noch so strenge Ziichtigung aufgehoben werden, und
das Ehrenwort Gottes bleibt ewig bestehen, weil ,seine Gaben und seine
Berufung ihn nicht gereuen’. Das hat der grofite jiidische Konvertit ge~
sagt, und die unversShnlichen Christen, die die Erpressungen des ,cruci~
figatur’ verewigen wollen, sollten sich daran erinnern. ,Jhre Schuld’, sagt
ferner der heilige Paulus, ,ist das Heil der V&lker gewesen‘. Was ist das
also fiir ein seltsames Volk? Sogar Gott muf} es um Erlaubnis bitten, wenn
er das menschliche Geschlecht retten will, nachdem es ihm sein Fleisch
geborgt hat, damit er besser leiden kann. Mufl man noch darauf hinwei-
sen, dafl sein Leiden ihn nur befriedigte, wenn es ihm von seinem Ge~
liebten (Volke) zugefiigt wurde, und dafl nur das Blut aus Abrahams
Stamm imstande war, die Stinden der Welt abzuwaschen?» Es ist darum
fiir Bloy ganz klar, dafl der Antisemitismus — erst recht in seiner moder~
nen Form — das Unmdglichste ist, das es fiir einen Christen geben kann;
er ist die schrecklichste Ohrfeige, die unser Herr in seiner Passion emp~
fangen hat, «die blutigste und unverzeihlichste, weil er sie auf das Antlits
seiner Mutter erhalten hat und dazu erst noch von der Hand der Christen!s

Daf Bloy, der fiir die Armut und fiir das Wesen des Geldes so helle
Einsichten hat, auch den Geldhunger des jiidischen Proletariats einlafilich
analysiert, ist selbstverstindlich. Er kommt in diesem Zusammenhang auf
Judas Ischarioth zu sprechen und somit wiederum auf das Geld, auf jene
Silberlinge, die er fiir seine verzweifelte Uberlieferung des géttlichen
Armen einl3ste, und die er nicht zu verwenden vermochte. Was hilft dem
Judenvolk sein Geld? Es ist nicht dazu bestimmt, davon zu leben. Es lebt
von Gottes Wahl in Gnade und Gericht. Wohl wahr, es gibt jiidische
Bsrsenmakler und Spekulanten, sogenannte Geldjuden, und die Legende
will, daB alle Juden Wucherer seien. Man weigert sich, etwas anderes zu
glauben. Und diese Legende ist eine Liige, erklirt Bloy entschieden. «Wer
dieses Volk kennt und es chne Vorurteil betrachtet, weil}, dafl es ganz
andere Aspekte hat und daB es das Elend aller Jahrhunderte trigt und
unendlich leidet. Welches Volk ist so arm wie das jiidische Volk, und da
ich ein Buch tiber den Armen verfafit habe, wie hitte ich es unterlassen
kénnen, tiber die Juden zu schreiben? Etliche der edelsten Seelen, denen
ich begegnet bin, waren jlidische Seelen. — Der Gedanke der Kirche ist
und muf zu allen Zeiten der sein, dal die Heiligkeit diesem aufier~
gewdhnlichen, einzigen und unzerstérbaren Volke innewohnt, dafl es zur
Vollendung seiner letsten Pline von Gott bewahrt und mitten im Zerfall
so vieler Vélker behiitet wird als sein Augapfel. Selbst die Verworfenheit
dieses Volkes ist ein géttliches Zeichen, nimlich das sichtbarste Zeichen
der Beharrlichkeit des Heiligen Geistes iiber diese so verachteten Men~
schen, die am Ende der Tage vor der Herrlichkeit des Tr&sters erscheinen
diirfen.» Dieses Volk ist reich in Gott.

*

113



Zum Schlusse erlaube man mir noch eine Bemerkung konfessioneller
Natur. Wenn Bloy von der Kirche spricht, so meint er nie eine andere als
die rSmisch-katholische. Es gibt fiir ihn keine andere. Absolut wie er ist,
1aBt er absolut keine andere gelten. Das ist seltsam, ja unertraglich. Es gibt
protestantische Gelehrte, die durch ihre Beschiftigung mit Bloys Leben
und Werk sich unwiderstehlich dazu gedringt fijhlten, thr evangelisches
Glaubensgut iiber Bord zu werfen und auf das gerdumige Schiff der Kirche
Roms hiniiberzuwechseln. Sie wurden des niichternen-allzuniichternen
Protestantismus satt. Sie vermochten sich den Verlodkungen der katholi-
schen Mystik nicht mehr zu entziehen. Sie verlangten nach der Geborgen~
heit in der Fiille des miitterlichen Schofles der Kirche. Erstaunliches Sym-
ptom! Wir Protestanten tun wohl gut, solche Erscheinungen zu priifen. Wir
werden uns sagen lassen miissen, dafl es im Bereich des Katholizismus

von gestern und heute Képfe gegeben hat und noch gibt, die vom Geist
" des Evangeliums einige Pfunde mehr erhalten haben als wir. Besonders
Frankreich mahnt diesbeziiglich zum Aufsehen. Denn was nebst Léon
Bloy der ihn legitim fortsesende Georg Bernanos sowie Charles Péguy -
und auch Paul Claudel an hellstrahlenden Zeugnissen evangelischen Gei~
stes ans Licht gefSrdert haben, reicht bei weitem hin, um uns in der Zer-
fahrenheit unseres protestantischen Literatentums zu beschdmen, ja, blof~
zustellen. Wir haben da Ahnliches nicht entgegenzuhalten. Wer Kraft
sucht und Salz, das auch die kunstvolle Prosa erst angenehm macht, wer
nach Charakter verlangt, nach dem geheimnisvollen Feuer dessen, der
zeugen und sagen muf}, wessen sein Herz voll ist, und vor allem, wer die
ewig schaffende Glut des Evangeliums auch und gerade in der ihr genui~
nen Form des Wortes und dessen, der es meistert, ersehnt, so daf} die

Dichtung zur Frohbotschaft und die Frohbotschaft zur Dichtung wird, die

mit geballter Kraft eine schlaftrunkene Zeitgenossenschaft aufruft, auf- =

schreckt, aufwedkt, der findet im Bereich des evangelischen Schrifttums
wenig oder gar nichts, das sich an die Seite der genannten Franzosen stel~
len liefle, der muf} schon zu den Dinen gehen und womdglich auch bei
ihnen gleich nach Kaj Munk zuriick zu Kierkegaard, der zudem noch auf
den Protestantismus traditioneller Observanz pfeift, oder — besser noch
— zu den Russen, zu Dostojewskij, Gogol und Tolstoi, wenn er es nicht
vorzieht, sich bei den Juden Rat zu holen, bei Martin Buber, Schalom Asch
(wenn er nicht bereits zu amerikanisiert wire!) oder zu Stefan Zweig, der
an unserem Zeitalter iberhaupt verzweifelte. Arme Sache — unser Prote-
stantismus, aber gerade dann vielleicht nicht ohne Verheiflung, sofern wir
ehrlich genug sind, unsere Armut zu sehen, sie sogar zu wollen! Die Selig-
preisung der Armut durch Bloy spornt uns an, an unserer Sache nicht zu
verzweifeln. Wir haben uns fiir das Evangelium als unserer einzigen
Richtschnur entschieden. Der Katholik Bloy zeigt uns, wie viel wir daran
‘haben und wie wenig wir dessen wert sind. Er deckt uns das Versagen,
~das ewige Scheitern des Christentums auf. Er demiitigt unsern falschen

Stolz und zerschlagt alle kirchliche Selbstsicherheit. Wie in solchem Ge-
114



richt gerade die Kirche bestehen kann, als deren Glied er spricht, mdgen

die Katholiken beantworten. Wir Protestanten aber miissen Bloys Werk
ernst nehmen, sofern wir das Evangelium ernst nehmen; denn es sagt
in der Hauptsache nichts anderes. Herbert Hug.

Ein nidhtlicher Spuk

An der dunklen Holzwand meiner Stube hingt, am Abend nur noch
halb vom Schein der Lampe beleuchtet, iiber einem Biicherbrett der
Holzschnitt Holbeins mit dem kreuztragenden Christus. Das wuchtige
Kreuz mit den scharfen Kanten tritt allein im Halbdunkel deutlich her~
vor. Der zusammengebrochene Mann darunter, die Steine auf dem
Weg, iiber die er gestolpert, die knorrigen Biische am Weg, die die
Last aufhalten und erschweren, die gerunzelten Sturmwolken am Him-~
mel, sie alle treten zuriick hinter der Wudht der tibermenschlichen Last.
Es ist das grofe Kreuz, das da Wegrast hilt, auf den cinen Arm gestiit,
bereit, bald wieder aufzubrechen, . R

Und letsthin geschah’s, daf} es die Arme bewegte und leicht vorn-
iiber sich neigte. Es blickte aus dem Rahmen heraus und verwundert
zur Tiire hin. Von dort her zog iiber die Biicher ein langer Zug von
kleinen Kreuzen — aus Gold und Silber, Holz und Stein. Die hinter~
sten waren sehr klein und stumpf, in roten und weiflen, blauen und
griinen Gewéndern; die den Zug anfithrten aber waren von markan~
ter und bekannter Gestalt. Da schritt ein schlankes dunkelbraunes Kreuz,
wie ich es als sinniges Symbol an der weifigetiinchten Stirnwand einer
Kirche gesehen hatte, neben dem gedrungenen, hellen Eichenkreuz, das
iiber einem Grabe seine Wohnung hat. Ein edelsteingeschmiicktes, rund~
liches Kreuz, das ich kiirzlich — im Bild — auf dem Ornat cines kirch~
lichen Wiirdentrigers sah, geleitete ein graziles, gliterndes Kreuzlein,
das sonst auf der schwarzen Seide eines eleganten Damenkleides zu
Hause war. Und etwas hinter diesen beiden Vertrauten humpelte miir-
risch und grimmig ein abgegriffenes, grobgeschnitstes Kruzifix, nicht
eines von den kleinen, wie sie in katholischen Bauernstuben hiingen,
sondern eben das, welches ich einmal auf der Darstellung einer mittel-
alterlichen spanischen Judenverbrennung gesehen hatte, das dort der
verzerrte Dominikaner in den Fiusten schwang, um es den Opfern zum
Kusse- hinzustrecken, oder, so sie nicht wollten, auf den Schidel zu
schlagen. - ' |
~ Waihrend die kleinen im Hintergrund blieben, traten diese fiinf An-~
fithrer respektvoll vor das grofie ruhende Kreuz und verneigten sich tief.

<lhr kommt zu mir?» fragte das Grofle sehr leise. Das Edelstein~
besegste blickte noch einmal lichelnd auf seine Begleiterin und trat dann
wiirdig vor die anderen: «Es ist uns eine Ehre und eine Freude, dir zu

Ad5



	Leben und Werk Léon Bloys (Fortsetzung und Schluss) : Teil II

