
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 3

Artikel: Leben und Werk Léon Bloys (Fortsetzung und Schluss) : Teil II

Autor: Hug, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139364

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139364
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leben und Werk Léon Bloys
(Fortsetzung und Schluß)

II.
Es wird in Zukunft müheloser sein, sich mit Léon Bloys Werk

vertraut zu machen, da seit 1947 bei François Bernouard in Paris unter der
weisen Aufsicht von Joseph Bollery eine gediegen ausgestattete, mit
Varianten und Anmerkungen versehene Gesamtausgabe erscheint, die um
die dreißig Bände umfassen wird. Bereits 1929 hat J. Bollery mit seinem
Buche «Ein großer verkannter Schriftsteller Frankreichs: Léon Bloy» eine
gute Einführung gegeben und eine vollständige Bibliographie der Werke
Bloys veröffentlicht. Dieses Buch ist zusammen mit Stanislas Fumets «Sendung

von Léon Bloy» (1935) immer noch lesenswert, obwohl uns heute
näherliegendes Material zur Verfügung steht. Es ist dem früheren Basler
Ordinarius für französische Philologie, Albert Béguin-Vincent, zu
verdanken, daß uns Bloy durch seine subtile Durchschauung und Durchdringung

der oft schwer verständlichen Texte zu einer lebendigen "und
prophetischen Gestalt unserer Zeit erstanden ist. In der Sammlung «Le Cri
de la France» hat Béguin im Jahre 1943 bei Egloff in Freiburg eine
wohlerwogene Auswahl der Schriften Léon Bloys erscheinen lassen, und ein
Jahr darauf hat er beim gleichen Verleger sein wundervolles Meisterporträt

«Léon Bloy, L'Impatient» veröffentlicht. Monographische Studien
eines Literaturprofessors zeichnen sich gewöhnlich durch die Kälte der
kritischen Distanz und durch die Schärfe der Analyse aus. Bei Béguin ist
das anders. Sein wahrlich auch kritisches Orteilsvermögen und sein
analytischer Scharfsinn sind ganz und gar von einer tiefen und lebhaften
geistigen Sympathie in Anspruch genommen, und man merkt es jeder Zeile
seines Buches an, daß er über Léon Bloy schreibt, Weil er sich zutiefst von
dessen noch unerschlossener Hoheit überwunden weiß. Er liebt ihn, liebt
ihn glühend und ringt um die Wertschäfeung eines Menschen, dessen
Ruhm einst schmachvoll zertreten worden war. Mein eigenes Essay, das
ich hier veröffentlichen darf, hat auch keinen andern Sinn, als ein kleiner
Beitrag zu sein für eine Wiedergutmachung, die Bloy gegenüber schon
längst fällig ist. Om ihn mundtot zu machen, taten sich einst seine
Zeitgenossen zu einer Verschwörung des Schweigens zusammen, und
charakteristisch dafür war die Stellung, die Paul Bourget, einer jener
erfolgreichen Literaten, noch 1923 bezog, indem er von Bloy erklärte: «Ein
interessanter Mensch war das nicht... Er war nicht ohne Begabung, hielt
sich aber für ein Genie Er war hochmütig, ein Faulenzer Er dachte

nur daran, Geld zu borgen, und beleidigte die, welche es ihm weigerten
Er hielt sich ständig für verfolgt...» Das ist die Legende von

Léon Bloy. Von Frankreich aus drang sie in alle Welt, besonders auch
nach Deutschland, und so ist es gekommen, daß Bloy auf deutschem
Sprachgebiet nicht nur ein verkannter, sondern ganz einfach ein unbe»

100



kannter Autor ist. Die äußerst spärlichen Obersefeungen weniger Werke
von ihm bestätigen es. Der katholische Pfarrer Karl Pfleger ist beinahe
der einzige, der sich um Bloy intensiv gemüht hat. In seinem lehrreichen
Werk «Geister, die um Christus ringen» (Verlag Anton Pustet, Salzburg
1934) bietet er unter anderen Essays, die Péguy, Gide, Chesterton,
Dostojewskij, Solowiow, Berdjajew gewidmet sind, auch eine großangelegte
Studie über Léon Bloy als den «Pilger des Absoluten», die zur Einführung
in sein Lebenswerk gute Dienste leistet. Ferner hat Pfleger die Brautbriefe
übersefet und ihnen unter dem Titel «Ein Dokument der Liebe» ein
leuchtendes Vorwort vorangestellt. Sehr hilfreich ist mir selbst die Abhandlung
von Lotte Kaupp (Zürich/Küsnacht) geworden, die den Zusammenhängen

zwischen der Weltanschauung und dem Stil Léon Bloys nachgeht und
die Eigenart seiner rhythmischen Schreibweise sinnvoll beleuchtet. Die
Abhandlung ist als Doktordissertation unter dem Titel «Versuch über den
Stil Léon Bloys» 1937 in Zürich erschienen. Außer den bereits genannten
Brautbriefen liegen an Obersefeungen bloß noch die beiden folgenden vor:
«Clotilde Maréchal», übersefet von Hans Jacob (Basel-Leipzig, 1931),
und «Das Blut des Armen», ins Deutsche übertragen von Clemens ten
Holder, sowie durch ein Kapitel «Das Mysterium der Armut bei Bloy»
eingeleitet von Karl Pfleger (Salzburg-Leipzig, 1936).

a) Der Herrgottsnàrr. Ongefähr zur gleichen Zeit, da Niefesche-
Zarathustra in ein dionysisches Gelächter über das Christentum ausbricht
und die Welt aufschreckt mit der Botschaft, daß Gott tot sei, schreibt Bloy
sein bändereiches Werk von der ersten bis zur lefeten Zeile ausdrücklich
und ausschließlich zur Ehre Gottes, und zwar des alten Gottes Abrahams,
Isaaks und Jakobs, und nicht des Gottes der Philosophen. Er schreibt alles
aus glühendem Drang nach dem, was vollkommen, was absolut ist, führt
alles mit ansteigender Ongeduld über das Furioso seiner nach Gott
schmachtenden Seele und eifert mit Eliasgeist für den einen, ewigen Gott
gegen die Baale seiner Zeit und gegen ihre Baalspriester. Ein Herrgottsnarr

ist er, aber man vergleiche ihn nicht mit jenem umbrischen Herrgottsbruder,

der die Gabe der Milde besaß und dessen Seele in seraphischem
Gesang mit den Sonnenuntergängen Ombriens verschwebte. Bloy ist zwar
auch ein Franziskus in seiner Weise, aber er kann kein Heiliger sein wie
jener — und darunter hat er zeitlebens gelitten! —, sondern muß um des
Herrn willen nur ein Hund sein, ein treuer cam's Domini, der unaufhörlich

bellend die Herde Christi umkreist, um sie zusammenzuhalten und
zu schüfeen.

«Niemand kann zwei Herren dienen: entweder er wird den einen
hassen und den andern lieben, oder er wird dem einen anhangen und den
andern verachten. Ihr könnt nicht Gott dienen und dem Mammon.» Dieses
Wort der Bergpredigt ist bei Bloy sozusagen existentiell geworden. Sein

ganzes Werk ist darum so gespannt, darum so explosiv, weil er mit
diesem unerbittlichen «Ihr könnt nicht!» seine Zeitgenossen in höchstem
Maße aufreizen und skandalieren muß. Seine Aufgabe ist es, sich leiden-

101



schaftlich für die ganze, ungeteilte, unverwässerte Wahrheit einzusefeen.
Darum muß er das Entweder-Oder mit der ganzen Schärfe der uns
obliegenden Entscheidung betonen und alle verdammen, die es sophistisch
in ein Sowohl-als-Auch umlügen. Bloy ist noch unnachsichtiger als der
Engel der Gemeinde zu Laodizea. Jener Engel rügt die Werke, die weder
kalt noch warm sind. Kalt oder warm sind für Bloy zu milde Gegensäfee.
Bei ihm gilt nur: Eis oder Glut. Darum empfindet er das meiste als lau
und speit es weg aus seinem Munde. Kein Wunder, daß seine Zeitungsartikel,

seine Schriften und Briefe ihm auf der ganzen Linie den Haß und
die Feindschaft der Mächtigen und Erfolgreichen einbringen und daß ihm
zugleich überall, wohin er dringt, die Türen all der Verborgenen, Armen
und Dunklen aufgehen, jener unbekannten Einzelnen, die sich stets im
Hintergrunde halten und die Bloy erkennt und feiert als die eigentlichen
Träger des Reiches Gottes auf Erden.

Bloy ist Künstler. Er hat aber eine sehr strenge Auffassung vom
Wesen der Kunst. Sie hat die Wahrheit zu verteidigen gegen dfe
Unwahrheit und das Schöne wider das Onschöne. Denn noch deutlicher als
irgendwer empfindet der Künstler die Verbannung aus dem Paradiese
und die Sehnsucht nach dem Absoluten. Darum bedenkt er alles sub specie
oeternitatis und fragt nicht, ob er gefalle oder mißfalle, ob er Erfolg habe
oder Mißerfolg: er hat nur sich selber treu zu sein und seiner Sendung.
Denn was er zu sagen hat, hat er nicht aus sich selbst: es wird ihm gegeben,

aufgezwungen, und die äußere Form, um die er ringt, ist ein
Versuch, unendliches mit endlichen Mitteln auszudrücken. Bloys Ideal wäre
es gewesen, sich ganz von der Welt zurückzuziehen —• in ein kleines
Haus mit einem Garten — um sich nur «vom Worte Gottes zu ernähren».
Aber dieser Traum von einem beschaulichen Leben sollte sich für ihn nie
erfüllen. Gerade der Abgrund zwischen der grenzenlosen Herrlichkeit
Gottes, die er, wie selten einer, schon zu Lebzeiten ahnen darf, und der
bodenlosen Niedertracht der Welt, mit der er. sich im bitteren Kampf ums
Dasein täglich herumschlägt, bringt sein Instrument zum Tönen. Er
beherrscht seine Sprache mit überlegener Meisterschaft. Nichts bleibt
abstrakt. Alles gestaltet sich bei ihm zum plastischen Bilde. Ond das kommt
daher, daß sein Reden und Schreiben ein Werk vor Gott ist, ein Gebet.
«Das Gebet ist die Arbeit der Herren», sagt er einmal in einer seiner
prägnanten Formulierungen, «und die Arbeit ist das Gebet der Knechte».
Das Gebet ist eine geheimnisvolle, übernatürliche Kraft, «eine Waffe, die
wir Gott in die Hand legen, deren Bestimmung uns aber völlig unbekannt
bleibt», ein Kapital, mit dem Gott an unserer Stelle arbeitet. Bloy glaubt
an die wunderwirkende Kraft des Gebetes. Die Gabe der Apostel und
Jünger Jesu und so vieler Heiliger, Krankheiten durch Gebete zu heilen,
ist eine natürliche Kraft des kindlich gläubigen Christen und uns nur
deshalb verlorengegangen, weil wir diesen Glauben nicht mehr haben.

Hinter allem Sichtbaren ahnt er die Macht des unsichtbaren. Nichts
ist seinen Augen bedeutungslos. Das geringste Geschehen ist geheimnis-

102



voll und wunderbar, weil es im großen Plane Gottes vorgesehen ist. Wenn
uns am Jüngsten Gericht die Augen aufgehen und wir mit einem Schlag
den Blick bekommen für die großen Zusammenhänge des Weltgeschehens,

werden wir uns anbetend vor der Herrlichkeit Gottes beugen.
«Anbeten», das ist eines seiner Lieblingsworte. «Ich bin vor allem ein
Anbeter», sagt er irgendwo, «und ich sehe mich selbst jedesmal unter dem
Vieh, wenn ich anders als aus Liebe und aus den Motiven der Liebe
handle.» Mag ihm Schweres und Schwerstes widerfahren, er ruht nicht,
bis er auch und gerade vor solchem anbetend erstaunen muß. Nicht daß
Gottes allwissende Vorsehung den freien Willen des Menschen aufhöbe!
Es gehört vielmehr gerade zum tiefen Ernst Bloyscher Weltanschauung,
daß er die Verantwortlichkeit des frei sich entscheidenden Menschen mit
erschreckender Deutlichkeit wahrnimmt und aufzeigt: Wir handeln nicht
als voneinander unabhängige Einzelwesen, sondern als Teile der gesamten

Menschheit, als Glieder eines Leibes, an dem Christus das Haupt ist.
Die scheinbar unbedeutendste unserer Handlungen hat ihre Auswirkungen

im Onsichtbaren. Für des einen Sünden müssen andere büßen, an des
einen Verdiensten haben andere teil. Die Gerechtigkeit Gottes verlangt
ein konstantes Gleichgewicht zwischen den Verfehlungen und den
Verdiensten der ganzen Menschhit. Mag uns auch dies in unserem egoistischen

Individualismus ungerecht erscheinen, so dürfen wir doch nicht an
Gottes Gerechtigkeit zweifeln, nur weil unser begrenzter, armseliger
Menschenverstand das große Geheimnis der Gemeinschaft der Heiligen
nicht zu erfassen vermag. Als gläubiger Christ visiert Bloy immer wieder
fast in jedem seiner Werke diese Gemeinschaft der Heiligen, in welcher
er die Einheit des ganzen Menschengeschlechts wiedererkennt.
Hervorgegangen aus dem ersten Menschenpaar, ist die Menschheit in ihrer
Gesamtheit mit den Folgen der ersten Sünde, der Erbsünde, belastet. Weil
aber an des einen Last alle tragen müssen, kann auch eines einzigen Sühne
für alle genugtun. Deshalb hat Christi Tod — rückwirkend und
nachwirkend — alle erlöst, Juden und Heiden, und Verfehlungen und
Verdienste jedes Einzelnen haben nicht eine beschränkte persönliche Bedeutung,

sondern sie beeinflussen wesentlich das Gleichgewicht der ganzen
Menschheit.

Bloy verkündigt Christus den Gekreuzigten, Gottes allgenugsame
Opfertat. Aber er kennt auch die abgrundtiefe Gottesferne der Welt, in
der diese Verkündigung immer noch und sogar immer mehr entweder
eine Torheit ist oder ein Ärgernis. Aus dieser Spannung heraus wächst
sein Werk. Blickt er auf Gott, so wird seine Sprache wunderbar rein und
klar, sieht er auf die Welt, so wird sie wild und grob, ja unflätig. Er sieht
das Heilige heiliger und das Gemeine gemeiner als wir. Er hat nur Sinn
für die Extreme, für alle Zwischenstufen geht ihm das Verständnis
vollkommen ab. Er haßt die «goldene Mitte», verachtet jeden klugen Kompromiß,

und besonders die Indifferenz der Christen seiner Zeit weckt seinen
maßlosen Zorn. Hätte ihn nicht Christi Lehre und Leben bis ins Mark

103



hinein durchdrungen, er wäre vielleicht mit seiner vehementen Naturanlage

eine Bestie geworden. Nun aber stellt er sich selbst bedingungslos
in den Dienst Gottes: seinen kindlichen Glauben, seine aufopfernde Liebe,
seine Demut und seinen Stolz, seine Erdhaftigkeit und Sinnlichkeit, seine
Leidenschaftlichkeit und seine bissige Ironie. Die Satire scheint ihm die
gemäßeste Form seines geistigen Kampfes zu sein. Aber hinter der Maske
des Pamphletärs verbirgt sich der missionarische Eifer, seine Gegner zu
Ehren Gottes zu «erledigen», und je gewagter der Kampf wird, um so
flammender wird seine Begeisterung. Vorsicht kennt er nicht. Er ist seiner
Sache sicher, und das übrige anvertraut er Gott.

b) Der Dichter des Leidens. Es gibt schmerztrunkene Romantiker, die
das Leiden besingen und verklären. Vielleicht ist ihr Gejammer nicht
immer so theatralisch als es sich anhört. Auch Viktor Hugo kannte den
Schmerz, auch Hölderlin, und wie! Aber entschiedener als sie alle ist
Bloy durch den Schmerz ins geistige Leben eingedrungen. «Freude für
den schönen Körper, Schmerz für die schöne Seele», dieses Wort aus der
Epistola in carcere et vinculis von Oskar Wilde könnte auch von Bloy
stammen. Durch unsägliches Leid ist seine Seele erst zum vollen Wuchs
ihrer Vollendung herangereift. Gewiß hat auch Bloy nicht sofort für sich
das Leid bejaht und begrüßt. Auch er hat damit begonnen, daß er sich

dagegen wehrte und auflehnte, und schrittweise nur gelangte er zur
Einsicht, daß es in der Nachfolge Christi gar nicht anders sein darf: durch
schmerzlichen Verzicht führt der Weg zum Leben. Zwar hat seine starke
Seele mitunter das Onglück herbeigesehnt, wie um es- sich selber zu
beweisen, daß sie es zu ertragen vermag; aber es bedurfte mancher Stürme,
bis er sich von dieser befremdlichen Neigung, leiden zu wollen, zur
Erkenntnis dieser seltsamen Sehnsucht erhob und schließlich sogar zur festen
Oberzeugung, daß der menschliche Schmerz eigentlich der Schmerz des

gekreuzigten Gottes selber ist. Béguin redet von den «Etappen einer
langsamen und allmählichen Einweihung», die sich schon in Bloys Kindheit
ankündigte, sich bei wachsendem Alter zunehmend vertiefte und in den
Büchern seiner lefeten Jahre zur ungeduldigen Erwartung des Weltendes
ausreifte. In einem an seinen Freund Georges Landry gerichteten Briefe
hat sich der damals erst Siebenundzwanzigjährige bemerkenswert
hellsichtig über die läuternde, heiligendeWirkung des Leidens geäußert. «Der
Schmerz», so führt er hier aus, «ist der diamantne Schlüssel, mit dem ich
mein eigenes Herz erschließe. Er ist jenes heilige Schweißtuch, dem das
blutige Antlife unseres mild gesinnten Erlösers aufgeprägt ist. Die Sterne
nehmen, wie man weiß, immer denselben Plafe am Himmel ein, aber je
nach dem Druck der Wettersphäre erscheinen sie viel ferner als sonst,
oder sie rücken näher und näher und gleichen auf einmal glifeernden Tränen,

die zu Boden fallen. So ist es auch mit Gott. Die Freude rückt ihn
weit von uns fort, indessen die Bedrängnis ihn uns immer näher bringt,
so nah, daß er schließlich in uns wohnt. Wühlen uns Qualen auf, so sind

104



sie doch immer begleitet von wundersamen Gnadenerweisungen Das
Herz hört vielleicht nicht auf zu bluten, aber im Frieden Gottes blutet es
sich gut. Denn ein Herz ohne Leid ist wie eine Welt ohne Offenbarung;
im verblassenden Licht der Dämmerung schaut es erst Gott. Ja, von
Engeln sind unsere Herzen erfüllt, wenn sie voll Qualen sind

Der Schmerz versenkt uns in den Willen Gottes wie in ein Grab, er
hüllt uns wie in ein nachtdunkles Leichentuch ein, verengt mehr und mehr
unsern Horizont und preßt das ganze All in unsere Brust hinein Onser
inneres Leben wird wacher. Onsere Seele stärker. Ond unversehens
befinden wir uns auf Golgatha Finsternis ringsum Die lichte
Gestalt Jesu allein hebt sich hervor Sein warmes Blut rinnt über unsere
Hände, die sein Kreuz ergreifen Wir sind mit Gott, unserem Schöpfer

und unserem Erlöser. Er ist uns um so näher, je ferner wir von den
Dingen dieser Welt sind. Zwar ist er immer derselbe in unseren Seelen,
aber das Blendwerk der Dinge verdeckt ihn uns. Erst in der Nacht, gleich
den Sternen, begegnet er uns. Am hellen Mittag strahlt uns des Mondes
milder Glanz nicht, in der Nacht jedoch entzückt er uns. Gleich wunderbar

ist es mit unserem Erlöser. Seine milde Klarheit breitet sich über
unsere Seelen erst aus in der Finsternis des geistigen Golgathas.»

Wohl ist durch die Sünde das Leid in die Welt gekommen. Vor dem
Sündenfall konnten die ersten Menschen nicht leiden. Daher ist alles Leid
seinem Wesen nach Heimweh nach dem verlorenen Paradiese, ursprünglich

ein Fluch, wird es uns in Christus zum Zeichen der Erlösung. Ja, Bloy
erblickt auch im eigenen Leiden erlösende Kraft. Weil Christus gelitten
hat, ist unser Leiden in seiner Nachfolge geradezu notwendig; denn «der
Knecht ist nicht mehr als sein Herr», und wir müssen «mit Ihm leiden, um
mit Ihm verherrlicht zu werden». Die Passion des dornengekrönten
Erlösers geht weiter in dieser Welt und vollendet sich in seinen Gliedern.
Indem wir teilhaben an seinem Todeskampf, werden wir überhaupt erst
Glieder seines Leibes und hinzugesellt zur Gemeinschaft der Heiligen.
So gebiert der Schmerz aus sich die ewige Freude. Er macht uns Gott zur
alleinigen Zuflucht, und geborgen in seinen väterlichen Armen erfassen
wir das Wunder seiner schrankenlosen Liebe.

Bloy hat es immer als ein providentielles Ereignis empfunden, daß er
im Jahre der Erscheinung der Notre Dame de La Salette geboren worden
ist. Diese Erscheinung der weinenden Gottesmutter, die kirchlich beglaubigt

worden ist, hat sein ganzes geistiges Leben beherrscht. Sie bildet das
Kernstück in seinem Roman «Die arme Frau» (Clotilde Maréchal).
Bemerkenswert ist der Rahmen, in den hier der Dichter seine Erzählung von
La Salette einspannt. Der Kunstmaler Gacougnol und seine Freundin Clotilde

haben einen Ausflug in den Zoologischen Garten von Paris
unternommen, und dort begegnen sie beide Ca'in Marchenoir, alias Bloy. Es
kommt zu einem sehr eigenartigen Gespräch über die in ihren Käfigen
eingepferchten Tiere, über die Leiden dieser Tiere. «Ich kann Ihnen gar
nicht schildern», erklärt Marchenoir, «wie sehr ich mich mit fast allen Tie-

105



ren, die hier sind, solidarisch fühle: sie sind mir tatsächlich viel näher als
viele Menschen. Nicht eines von ihnen, glaube ich, hat mich in Herzensqualen

oder in Geistesnöten im Stich gelassen. Man will nicht bemerken,
daß die Tiere ebenso geheimnisvoll sind wie der Mensch, und man weiß

gar nichts davon, daß ihre Geschichte eine ,Schrift' in Bildern ist, darin
das göttliche Geheimnis ruht. Aber seit sechstausend Jahren ist noch kein
Genie entstanden, um das symbolische Alphabet der Schöpfung zu entziffern

...» Sensibel für alles Weh auf Erden, ist Marchenoir auch ungemein
hellhörig für das Seufzen der Kreatur. Er erkennt auch in ihrem Leiden
einen tiefen, in die göttliche Heilsgeschichte einbezogenen Sinn. Gott hat
den Menschen nach seinem Ebenbilde geschaffen und ihm die Herrschaft
über die Tiere gegeben. Adam hat jedem von ihnen einen Namen gegeben,

und so wurden die Tiere nach dem Bilde seiner Vernunft geschaffen,
wie er selbst nach dem Ebenbilde Gottes geschaffen worden war. Denn
der Name eines Wesens ist das Wesen selbst. Onser Orahne hat dadurch,
daß er ihnen Namen gegeben hat, die Tiere auf unsagbare Art zu seinen
Tieren gemacht. Er hat sie nicht nur unterworfen wie ein Herrscher. Seine
Wesenheit ist in sie eingedrungen. Er hat sie für ewig an sich gebunden,
an sich geheftet, indem er sie in sein Gleichgewicht miteinbezog und in
sein Schicksal verflocht. «Warum sollen die Tiere, die uns umgeben, nicht
gefangen sein, wo doch die menschliche Rasse siebenmal gefangen ist?
Alles mußte auf den gleichen Plafe fallen, auf den der Mensch fiel. Man
hat gesagt, die Tiere hätten sich gegen den Menschen empört, wie sich der
Mensch gegen Gott empört hat. Fromme Rhetorik ohne Tiefe. Diese
Käfige sind nur dunkel, weil sie sich unter dem Käfig der Menschen befinden,
den sie stüfeen und der sie erdrückt. Aber, ob gefangen oder frei, ob wild
oder gezämt, ob ihrem kläglichen Sultan sehr nah oder sehr fern —- die
Tiere sind gezwungen, unter ihm, seinetwegen und folglich für ihn zu
leiden Selbst in der Ferne spüren sie das unbesiegliche Gesefe, und sie
zerfleischen einander — wie wir selbst -— in der Einsamkeit unter dem
Vorwande, sie seien Fleischfresser. Die gewaltige Menge ihrer Leiden
gehört zu unserem Lösegeld, und die ganze Kette der Tiere, vom Menschen

bis zum lefeten Vieh, ist der allgemeine Schmerz, ein und dieselbe
Sühne.» Diese Lehre vom Sinn des Leidens und die Idee der
Schicksalsgemeinschaft der ganzen Schöpfung sind nicht voneinander zu trennen.
Beide sind nicht nur Theorie, die Bloy immer wieder vertritt — sie sind
die Luft, in der er lebt.

Im Zusammenhang solcher Gedanken kommt nun Marchenoir auf
seine Wallfahrt zu sprechen, die er einst zu «Onserer Lieben Frau von
La Salette» unternommen hat. Bekanntlich soll auf jenem Berge im Jahre
1846 die Heilige Jungfrau zwei armen Kindern erschienen sein. Marchenoir

entrüstet sich über die Leute, die es wagen, durch Lächerlichkeit oder
Verleumdung jenes wunderbare Ereignis zu entehren. Er sieht es selbst
für «die hinreißendste göttliche Offenbarung seit der Verklärung Christi»
an. Er wurde dort auf dem Gipfel des Berges von La Salette angesichts

106



der in ihre Hände weinenden Muttergottes von einer «entsefelichen
Vision» heimgesucht, jener Ort ist ihm seither schreckerregend wie der Berg
Horeb. Warum? Versunken in einem heiligen Erbarmen zu aller leidenden

Kreatur angesichts «Derjenigen, die weint» wird er mitten im Gast-
hoftbetrieb der dortigen Pilgerstätte Zeuge der niederträchtigsten Szene.

Ein Vegetarier, der sich unter den Pilgern befindet, wird zur Zielscheibe
des ausgelassensten Spottes, an dem auch ein Priester in langer Soutane
schuldig wird. Bloy schimpft bei dieser Gelegenheit über die «priesterlichen

Kuhhirten», die offenbar vom Wunder von La Salette keine Ahnung
haben, obwohl sie dort täglich zur Erklärung desselben ihre immer
gleichen Redensarten von sich geben, als hätte sich die Jungfrau im flammenden

Dornbusch ihrer Schmerzen bloß offenbart, um ihnen eine Existenz

zu ermöglichen Marchenoir muß sich zur leidenschaftlichen Verteidigung

jenes Vegetariers einsefeen, weil er entdeckt, daß der Angegriffene
aus Liebe zu allen Tieren seine Enthaltsamkeit übt. «Ich weiß auch», sagt
jener, «daß Gott uns die Tiere zur Speise überlassen hat, aber er hat uns
nicht geboten, sie wirklich zu verschlingen, und die Erfahrungen der Asketen

seit rund tausend Jahren haben bewiesen, daß die Kraft des Menschen
nicht auf dieser Nahrung beruht. Man erkennt die Liebe nicht, weil man
unter dem Antlife nicht die Wirklichkeit sieht. Wie ist es zum Beispiel
möglich, ein Lamm oder ein Rind zu töten, ohne sich sofort daran zu
erinnern, daß diese armen Geschöpfe die Ehre hatten, durch sich das

allgemeine Opfer unseres Herrn Jesus Christus zu verkünden? ...» Dieser
Mann, dessen Zärtlichkeit für die Tiere von einer Art mystischer Achtung
begleitet war, hatte einst im Duell einen Menschen getötet und war seither

von einem unstillbaren Durst nach Sühne entbrannt. In der Darstellung

dieses Kampfes überbietet Bloy meines Erachtens Dostojewskijs
Psychologie des schuldigen Menschen, und es klingt durchaus glaubhaft, wenn
Marchenoir seine Erzählung folgendermaßen endet: «Der arme Mann ist
in meinem Gedächtnis ein parabolisches Gleichnis für jenes gigantische
einstige Christentum geblieben, von dem unsere heutigen mißratenen
Generationen nichts wissen wollen. Für mich verkörpert er die übernatürliche

Verbindung von Kinderei in der Liebe und Tiefe im Opfer, die den

ganzen Geist der ersten Christen ausgemacht hat, die vom Orkan der
Schmerzen eines Gottes umbraust gewesen waren. Beschimpft von den
Narren und von den Scheinheiligen, als freiwilliger Bettler, der traurig
bis in den Tod ist, wenn er sich selbst betrachtet, allen Qualen verbunden
und Gefährte aller Schande ist dieser Mann, in dem das Feuer des
Gekreuzigten brannte, das Abbild und die sehr getreue Zusammenfassung
jener entschwundenen Zeiten, da die Erde noch wie ein großes Schiff im
Golf des Paradieses war!»

c) Der Schrei des Armen. «Man tritt nicht morgen, noch übermorgen,
noch erst in zehn Jahren ins Paradies ein, sondern heute kommt man
hinein, wenn man arm ist und gekreuzigt.» So lautet ein Safe in dem

107



bereits erwähnten Buch, das den Titel trägt: «Die arme Frau.» Ein anderes
Wort ist nicht minder bezeichnend: «Mendicus et pauper sum, Bettler bin
ich und arm.» Dieses Wort darf man getrost an die Spitze seines gesamten

Werkes sefeen. Es gibt keinen Autor der Christenheit außer dem
seraphischen Vater, der so viele Epigramme und geflügelte Worte auf den
Bettler und den Armen prägte wie Bloy. Von dem Augenblick an, da man
dem jungen Schriftsteller auf der Redaktion von Louis Veuillots «Onivers»
erklärte, daß er nicht verwendbar sei wegen seiner vielen Epitheta,
begann die Passion dieses Märtyrers des Journalismus und der Literatur.
Er gerät in die ewige Gefangenschaft durch den Geldmangel, in eine Burg,
die umwallt ist durch den Hunger, in ein Exil, das ihm auferlegt wird
durch Freunde und Berufsgenossen. Was aber ihm widerfährt, er nimmt
es in seinen Willen auf und begrüßt es mit ungeheurer Trauer. Er weiß,
welche schweren Lasten Gott auf die legt, die ihm gehorchen; er, der von
sich sagen kann, daß er im Lichte lebe alle Tage seines Lebens: «Onser
Leben ist der übernatürliche Preis eines wütenden Kampfes an jedem
Tage. Ich habe Jesus folgen wollen, und siehe da: Er sät mich in die
Einöde, in terra deserta et invia et inaquosa».

So gerät Bloy in das allerschändlichste und allerverworfenste Dasein,
das der moderne Bürger kennt, das Dasein ohne Rente, ohne Einkünfte,
ohne Geld, das Dasein auf Grund täglichen Borgens bei Hausbesifeern
und Krämern, das Dasein schuldiggebliebener Miete, unbezahlter Lebensmittel,

das allverhaßte Dasein des Armen: «Man wird mich mit abgenagten
Fäusten in einer Festung ohne Tore und ohne Schießscharten finden.

Sie nennt sich der Geldmangel. Man kann sie weder einnehmen noch
verteidigen, sie wird blockiert durch einen Wall von Leichen.» Dies lefetere
buchstäblich: das Exil traf nicht nur ihn, sondern auch seine Familie, und
tötete zwei seiner Kinder!

Bloy beginnt den ersten Band seines Tagebuches «Der undankbare
Bettler» mit dem unerhörten Appell: «Wehe dem, der nicht bettelt! Nichts
Größeres gibt es denn betteln! Gott bettelt. Engel betteln. Könige,
Propheten und Heilige betteln. Tote betteln. Alles bettelt, was da im Ruhme
und im Lichte ist. Warum will man, daß ich mich nicht ehre und ein Bettler
war, insonderheit ein undankbarer Bettler?» Ond Bollery faßt alles in
einer Lobrede auf diesen gewaltigen Bettler zusammen: «Wie hat er
gelebt? Er hat gebettelt. Er hat sein Brot gebettelt und das seiner Kinder. Er
hat sein Einkommen gebettelt. Er hat die Gerechtigkeit gebettelt, die die
Menschen ihm weigerten. Er hat den Ruhm gebettelt, den man ihm schuldig

war. Er hat die Schönheit gebettelt, nach der er hungrig war. Er hat
die Freundschaft gebettelt. Er hat die Liebe der Seelen gebettelt...» Ond
in der Tat, zahlreich waren die Seelen, die kamen, um bei Léon Bloy «den
Weg zum Himmel zu erfragen». So kreist all sein Werk um das Magni-
fikat der Armut, am erschütterndsten jedoch dasjenige mit der Überschrift
«Das Blut des Armen».

Das Christentum hat keinen Erfolg gehabt, das Wort Gottes hat

108



keinen Erfolg gehabt. Man hat dem Christentum das Recht auf Reichtum
unterschoben, und dieser Betrug ist — nach Bloy — «eine tatsächliche
Verneinung des Evangeliums und eine menschenfressende Verhöhnung
des Erlösers». Allein, dieses Recht auf Reichtum steht bereits in allen Ge-
sefebüchern eingetragen. Es ist unmöglich, diesen Bandwurm auszureißen,
ohne daß die Eingeweide mit zerrissen werden, und doch ist diese Operation

höchst dringend. Bloy weiß sich dazu berufen, Gott, der sie vollziehen
wird, zu assistieren. Mit grimmiger Ironie betont er zwar, daß er den
Reichen ihr Vorrecht, mit dem sie nebst so vielen andern Vorrechten
gesegnet sind, nämlich: «im Vorhof der Hölle über die Freuden und die
Beständigkeit des Reichtums nachzudenken», keineswegs vorenthalten
möchte, aber er hofft doch noch, lebendige Herzen im «riesengroßen
Dunghaufen der Herzen» zu finden, für die er in seinen Schriften das
Elend der Armen nicht vergebens beschwört. Für ihn ist es eine hygienische

Notwendigkeit, daß der Arme vom Reichen gefressen wird. «Der
Reiche findet ihn sehr gut und kann nicht genug bekommen. Seine Kinder

werden mit der Fleischbrühe aus dem Armen genährt, und seine
Küche ist mit Extrakt aus dem Fleisch des Armen reichlich versehen.» Der
tief unten in der Finsternis liegende Bergmann, der schwarze Kumpel,
der immer nur Kohlenstaub schluckt, sorgt für die angenehme Temperatur

im Palaste Balthasars. Vielleicht ist eine von seinen Töchtern unter den
Freudenmädchen, mit denen sich der Bürger Schändlich amüsiert. — Es

ist ein besonderer Genuß, wenn man bei ohnehin schon vollem Wanst
sich sagen kann, daß das Geflügel oder die Hammelkeule, die aufgetragen

werden, einer armen Familie mit zehn hungrigen Kindern, die allein
ein Recht auf diese Schlemmerei hat und nicht ein einziges Krümchen
davon bekommt, hätte geschenkt werden "können. Oder da wird auf der
Schwelle eines Pfandhauses ein reicher Mann angesprochen. — Was tun
Sie denn hier? Sie wollen doch bestimmt nichts verpfänden. — Ich suche

eine günstige Gelegenheit. Zuweilen trifft man hier nämlich kleine,
hübsche Frauen, die keinen Freund haben und aus Armut gezwungen
sind, das Kostbarste, was sie haben, zu versefeen. Manche weinen sogar,
was sie noch niedlicher macht... Die Zahl dieser Wohltäter ist
unbekannt. — Da lebt ein Millionär, der unnötig viel Geld besifet, und in einer
Minute gibt er für eine Laune eine Summe aus, die fünfzig oder sechzig
Jahre lang Gegenstand der verzweifelten Wünsche eines armen Mannes
war. — Da ist eine arme, alte Frau. Sie schuldet einer Dame von der
«Caritas» an die zehn Franken. Die Dame sagt zu ihr: «Sie können mir
kein Geld geben, Sie werden mir also Ihre Arbeit geben.» Die unglückselige,

erfüllt von dem Wunsche, ihre Schulden zu bezahlen, arbeitet also;
sie besorgt den Haushalt, die Wäsche, die Küche und die Näherei. So

vergehen Wochen, Monate und Jahre. Der Tod kommt. Sie schuldet
immer noch die zehn Franken und obendrein eine ewige Dankbarkeit. —
Nun genug der Beispiele! Bloy beschwört eine geradezu apokalyptische
Menge ausgehungerter Geschöpfe, die arbeiten, leiden und sterben, um

109



die Freuden von wenigen Einzelnen zu garantieren, Menschen, die kein
Licht zum Arbeiten haben, kein Licht zum Leiden, kein Licht zum Sterben,
und das seit Generationen, seit Jahrhunderten. Ond was ihn am meisten
in Harnisch bringt, das ist die sogenannte «billige Arbeitskraft», die für
den Ausbeuter wucherische Gewinne abwirft, vor allem die Arbeitskraft
der Kinder, die damals in allen Ländern aufs Abscheulichste mißbraucht
worden ist. Bloy schüttet die Schale seines Zornes aus über das «System
des Schweißes», worunter er nichts anderes als den Kapitalismus versteht.
«Gewiß, man kann nichts erreichen ohne den Schweiß und das Blut des

Armen; aber wenn dieser Schweiß von einer edlen Stirne fließt, und wenn
dieses Blut aus einem edlen Herzen tropft, so sollten es nicht die Hunde
saufen; und es ist mehr als empörend, wenn man Zeuge davon sein muß.»
Ond wie ist ihm aller Merkantilismus zuwider! Im Grunde genommen
heißt «handeln»: sehr teuer verkaufen, was billig gewesen ist, wobei man
nach Möglichkeit über Quantität und Qualität zu täuschen versucht. Mit
andern Worten: «Der Handel nimmt den Tropfen Erlöserblut, der jedem
Menschen umsonst gegeben ist, und betreibt mit diesem überaus
kostbaren Tropfen, der auf grauenhafte Weise durch Verdünnungen und
Mischungen gepanscht ist, ein mehr oder weniger schwunghaftes
Geschäft.» Bloy räumt mit den bekannten Gemeinpläfeen wie «Geld regiert
die Welt» oder «Geschäft ist Geschäft» gründlich auf und zeigt uns
das wahre satanische Gesicht unserer Wirtschafts- und Gesellschafts-
«ordnung».

Mit einem Wirbel von Onwettern fährt er gegen die Kolonialpolitik
los. Christoph Kolumbus — eine Gestalt, der Bloy auch ein selbständiges
Werk widmet — hatte verlangt, daß kein Spanier in den neuentdeckten

Ländern an Land gehen sollte, der nicht ein echter Christ wäre, damit
so das wahre Ziel dieses Unternehmens, nämlich «die Ausbreitung und
Verherrlichung der christlichen Religion», erreicht würde. Man leerte für
ihn die Gefängnisse und die Galeeren. Gauner, Meineidige, Betrüger,
Diebe, Kuppler und Mörder sollten den Indianern das Beispiel der christlichen

Tugenden geben. Bloy schildert die Sklavenarbeit der Armeen von
Menschen, die damals auf den unermeßlichen Diamantenfeldern
buchstäblich eingesperrt waren, und überhaupt ist ihm Amerika das Land, «das
durch den Geiz einiger Kapitalisten in eine Kolonie der Hölle verwandelt
worden ist».

Ond was sagt die Kirche dazu? «Gibt es überhaupt einen Priester»,
fragt Bloy, «der über folgenden Text zu predigen wagte: ,Vae vobis divx-
tibus, quia habetis consolationem vestram — Wehe euch, ihr Reichen,
die ihr euren Trost habt!'? Das ist zu schwer, zu evangelisch, zuwenig
liebevoll. Die Reichen verstehen nicht, daß auch die Armen Tröstungen
und Freuden haben. Der Gedanke, daß ein Armer sich Tabak gekauft
oder eine Tasse Kaffee getrunken hat, ist ihnen unerträglich. Sie haben
recht, ohne es zu wissen, da ja die Armen für sie leiden. Aber sie behalten
ihren Trost für sich, ihren entsefelichen Trost, und welch ein Todeskampf,

110



wenn sie, da sie auf Grund unaussprechlicher Abrechnungen jedes Stückchen

ihres mörderischen Reichtums abbüßen müssen, diesen Berg der
Qualen auf sich zukommen sehen, ehe sie sterben.» Bloy nennt jeden
Reichen, der sich nicht als Diener und Verwalter des Armen betrachtet,
einen «infamen Brudermörder». Doch wer ist reich? Bloy antwortet: «Jeder

Mensch, der außer dem, was zum körperlichen und geistigen Leben
notwendig ist, noch etwas besifet, ist ein Millionär und infolgedessen ein
Schuldner derer, die nichts besifeen.» Jegliches Vermögen, auch das
kleinste, ist ein uns anvertrautes Verwaltungskapital zugunsten des noch
Bedürftigeren. Wenn wir in Not sind und einen Reichen um Hilfe bitten,
tun wir ein gutes Werk: Wir erinnern ihn an seine Pflicht, und im Grunde
genommen ist er es, der uns dadurch zu Dank verpflichtet wird. Bloy war
— wie wir wissen — oft in solcher Lage. Er hat sich nicht geschämt, oft
und eindringlich zu betteln, und wenn er von irgendeiner Seite Geld
bekam, dann beglückwünschte er den Geber! Er dankte wohl auch, aber nur
nebenbei. Denn wem gebührt der Dank außer Gott, von dem doch alles
kommt? Stolz trägt er den Schimpfnamen «le mendiant ingrat», den ihm
seine Feinde gegeben haben, jene Schreiberlinge, die seine äfeende Satire
fürchteten und ihm mit einigen Sous den Mund zu stopfen suchten,
unbeirrt von Gunst oder Mißgunst sieht er die echte Dankbarkeit im mutigen
Zeugnis für Gerechtigkeit und Wahrheit. Ond darum hört er nicht auf,
daran zu erinnern, daß Jesus nur den Armen gepredigt hat, auf den
Spuren der uralten Psalmen, die stets den Armen gegen den Reichen in
Schüfe nehmen. Bloy träumt von einem Katholizismus der Barfüßigen und
erhebt den Ruf der Barmherzigkeit für das arme «Volk Gottes»: «Seit
Jesus Christus ist Gottes Volk jeder unter uns! Ich bin's, Sie sind's, Sie,
der Tischler, Sie, der Schlosser, Sie, der Büroangestellte, der Abtrittfeger
oder der Dichter. Alles ist es, was arm ist, alles, was leidet, alles, was tief
gedemütigt ist. Eine unermeßliche Herde ist es in der Einsamkeit, eine
unendliche Menge trauriger Herzen auf der Suche nach dem Paradiese.
Solche gibt es, die gerecht ihr Brot erwerben und die doch nie eine Stunde
zur Pflege ihrer Seelen haben und darauf schließlich verzichten müssen.
Wie sie belehren, sie leiten, sie ermutigen», klagt Bloy, «wo die Geistlichkeit

unzureichend der Zahl nach ist und fast immer von erschreckender
Mittelmäßigkeit?» «Sie sind es», fährt er dann fort, «denen Christus sagte:
Verlasset alles, verkaufet alles, verzichtet auf alles und folgt mir; denn
niemand ist von der evangelischen Verkündigung ausgeschlossen. Ond
sie könnten ihm antworten: Wir haben nichts zu verlassen, nichts zu
verkaufen und besifeen nichts, nicht einmal unsere Körper und unsere Seelen,
wir wissen nicht, worauf verzichten. Wir weigern uns nicht, dir zu folgen,
aber wir sind Trostlose, Hunderte von Millionen Trostloser in den
Finsternissen.» Ihren Klagen antwortet dann Bloy selbst: «Rauh ist der Dienst
Gottes; nur die Heuchler sagen es euch anders. Er hat mich zwanzig Jahre
der Martern gekostet, vollendete Schande und Tod von zweien meiner
Kinder, die unter meinen Augen durch das wildeste Elend getötet wur-

111



den.» Das ist es, was er den Katholizismus der Barfüßigen nennt. Ihm hat
er die mächtigsten und erschütternsten seiner Werke gewidmet.

d) Der Judenapostel. Es kann nicht verwundern, daß Bloy, dessen Denken

vom Christusmysterium der Armut beherrscht ist, einen besonders
wachen Sinn für das Geheimnis des Judenvolkes hat. Er, der immer für
die Angefochtenen, für die Bedrängten einsteht, wie könnte er achtlos an
den Juden vorbeisehen? Erschüttert steht er vor der ganzen Geschichte
der Juden seit der Verschacherung ihres Erstgeborenen, und mit
erschreckender Traurigkeit gedenkt er des endlosen Zuges jüdischer
Emigranten, die, den Pogromen entronnen, in ihren jämmerlichen Säcken den
Schafe der Welt tragen, ihre Thora. «Wer darf behaupten, daß ein solches

Volk arm ist? Ein Volk, das durch Nacht und Gräber wandelt, durch
Schrecken, Feuer und Tod schreiten kann, um das zu retten, was ihm heilig

und teuer ist; ein Volk, das so großem Onglück widerstehen kann,
das so viel leiden kann und sooft sein Leben hingegeben hat, das nichts
und niemanden fürchtet, sein Leben aufs Spiel sefet für ein paar armselige
Blätter, ein Volk, das immer in Tränen badet, das jeder mit Wollust
schlägt und quält, das jahrtausendelang in den Wüsten umherirrt und
doch den Mut noch nicht verloren hat; um eines solchen Volkes Namen
würdig auszusprechen, müßt ihr eure Lippen reinigen. Auf die Knie vor
ihm, ihr Völker!» Diesem Volk widmet Bloy sein wohl gewichtigstes Buch,
«Das Heil dural die Juden». Er nennt es selbst «weniger ein Buch, als die
Summe eines Buches», da er es unter unsäglichen Seelenqualen in
jahrelanger Mühsal erarbeitet hat. Jede Besprechung dieses Buches ist
vollkommen ungenügend. Sein Wert kann nur ermessen werden, wenn man
es in der Sprache seines Autors auf sich einwirken läßt. Auch wäre es
endlich an der Zeit, seine Qbersefeung ins Deutsche zu veröffentlichen.
Denn gerade im deutschen Sprachbereich wäre seine weiteste Verbreitung

wünschenswert. Den Antisemiten springt es mit unerbittlichem
Zugriff an die Gurgel, ist es doch auch entstanden im Kampf gegen Edouard
Drumont, den Begründer des französischen Antisemitismus. Drumont,
das Muster eines Sittenapostels, wandte sich zur Zeit der Dreyfus-Affäre
gegen die Juden als die Hauptschuldigen der Sittenlosigkeit in der Republik

und gewann äußerst schnell Popularität und Ruhm, die beide dann
freilich mit seinem Tode erloschen. Seine Gestalt hat Georg Bernanos in
seinem Roman «Der Schrecken der Wohlmeinenden» literarisch verwertet.

Entrüstet ob diesem durch Drumont verursachten Skandal, schreibt
Bloy sein Buch dennoch nicht aus polemischen Gründen, sondern einzig
und allein zur Ehre Gottes und seiner anbetungswürdigen Gerechtigkeit.
Er will nichts anderes, als seine Zeitgenossen in das so besondere Geheimnis

Israels einweihen und ihnen das ihm angemessene Erstaunen beibringen:

Ehrfurcht! «Die Juden sind die Erstgeborenen unter allen Völkern,
und wenn die Dinge wieder an ihren Plafe gestellt werden, dann werden
ihre stolzesten Beherrscher es für eine Ehre halten, die Füße dieser Vaga-

112



bunden küssen zu dürfen. Denn ihnen ist alles verheißen, und in der
Zwischenzeit tun sie Buße für die ganze Welt. Das Recht der Erstgeburt
kann durch keine noch so strenge Züchtigung aufgehoben werden, und
das Ehrenwort Gottes bleibt ewig bestehen, weil ,seine Gaben und seine
Berufung ihn nicht gereuen'. Das hat der größte jüdische Konvertit
gesagt, und die unversöhnlichen Christen, die die Erpressungen des ,cruci-
figatur' verewigen wollen, sollten sich daran erinnern. ,Ihre Schuld', sagt
ferner der heilige Paulus, ,ist das Heil der Völker gewesen'. Was ist das
also für ein seltsames Volk? Sogar Gott muß es um Erlaubnis bitten, wenn
er das menschliche Geschlecht retten will, nachdem es ihm sein Fleisch
geborgt hat, damit er besser leiden kann. Muß man noch darauf hinweisen,

daß sein Leiden ihn nur befriedigte, wenn es ihm von seinem
Geliebten (Volke) zugefügt wurde, und daß nur das Blut aus Abrahams
Stamm imstande war, die Sünden der Welt abzuwaschen?» Es ist darum
für Bloy ganz klar, daß der Antisemitismus — erst recht in seiner modernen

Form — das unmöglichste ist, das es für einen Christen geben kann;
er ist die schrecklichste Ohrfeige, die unser Herr in seiner Passion
empfangen hat, «die blutigste und unverzeihlichste, weil er sie auf das Antlife
seiner Mutter erhalten hat und dazu erst noch von der Hand der Christen!»

Daß Bloy, der für die Armut und für das Wesen des Geldes so helle
Einsichten hat, auch den Geldhunger des jüdischen Proletariats einläßlich
analysiert, ist selbstverständlich. Er kommt in diesem Zusammenhang auf
Judas Ischarioth zu sprechen und somit wiederum auf das Geld, auf jene
Silberlinge, die er für seine verzweifelte Oberlieferuhg des göttlichen
Armen einlöste, und die er nicht zu verwenden vermochte. Was hilft dem
Judenvolk sein Geld? Es ist nicht dazu bestimmt, davon zu leben. Es lebt
von Gottes Wahl in Gnade und Gericht. Wohl wahr, es gibt jüdische
Börsenmakler und Spekulanten, sogenannte Geldjuden, und die Legende
will, daß alle Juden Wucherer seien. Man weigert sich, etwas anderes zu
glauben. Ond diese Legende ist eine Lüge, erklärt Bloy entschieden. «Wer
dieses Volk kennt und es ohne Vorurteil betrachtet, weiß, daß es ganz
andere Aspekte hat und daß es das Elend aller Jahrhunderte trägt und
unendlich leidet. Welches Volk ist so arm wie das jüdische Volk, und da
ich ein Buch über den Armen verfaßt habe, wie hätte ich es unterlassen
können, über die Juden zu schreiben? Etliche der edelsten Seelen, denen
ich begegnet bin, waren jüdische Seelen. — Der Gedanke der Kirche ist
und muß zu allen Zeiten der sein, daß die Heiligkeit diesem
außergewöhnlichen, einzigen und unzerstörbaren Volke innewohnt, daß es zur
Vollendung seiner lefeten Pläne von Gott bewahrt und mitten im Zerfall
so vieler Völker behütet wird als sein Augapfel. Selbst die Verworfenheit
dieses Volkes ist ein göttliches Zeichen, nämlich das sichtbarste Zeichen
der Beharrlichkeit des Heiligen Geistes über diese so verachteten
Menschen, die am Ende der Tage vor der Herrlichkeit des Trösters erscheinen
dürfen.» Dieses Volk ist reich in Gott.

113



Zum Schlüsse erlaube man mir noch eine Bemerkung konfessioneller
Natur. Wenn Bloy von der Kirche spricht, so meint er nie eine andere als
die römisch-katholische. Es gibt für ihn keine andere. Absolut wie er ist,
läßt er absolut keine andere gelten. Das ist seltsam, ja unerträglich. Es gibt
protestantische Gelehrte, die durch ihre Beschäftigung mit Bloys Leben
und Werk sich unwiderstehlich dazu gedrängt fühlten, ihr evangelisches
Glaubensgut über Bord zu werfen und auf das geräumige Schiff der Kirche
Roms hinüberzuwechseln. Sie wurden des nüchternen-allzunüchternen
Protestantismus satt. Sie vermochten sich den Verlockungen der katholischen

Mystik nicht mehr zu entziehen. Sie verlangten nach der Geborgenheit

in der Fülle des mütterlichen Schoßes der Kirche. Erstaunliches
Symptom! Wir Protestanten tun wohl gut, solche Erscheinungen zu prüfen.Wir
werden uns sagen lassen müssen, daß es im Bereich des Katholizismus
von gestern und heute Köpfe gegeben hat und noch gibt, die vom Geist
des Evangeliums einige Pfunde mehr erhalten haben als wir. Besonders
Frankreich mahnt diesbezüglich zum Aufsehen. Denn was nebst Léon
Bloy der ihn legitim fortsefeende Georg Bernanos sowie Charles Péguy
und auch Paul Claudel an hellstrahlenden Zeugnissen evangelischen Geistes

ans Licht gefördert haben, reicht bei weitem hin, um uns in der
Zerfahrenheit unseres protestantischen Literatentums zu beschämen, ja,
bloßzustellen. Wir haben da Ähnliches nicht entgegenzuhalten. Wer Kraft
sucht und Salz, das auch die kunstvolle Prosa erst angenehm macht, wer
nach Charakter verlangt, nach dem geheimnisvollen Feuer dessen, der
zeugen und sagen muß, wessen sein Herz voll ist, und vor allem, wer die
ewig schaffende Glut des Evangeliums auch und gerade in der ihr genuinen

Form des Wortes und dessen, der es meistert, ersehnt, so daß die
Dichtung zur Frohbotschaft und die Frohbotschaft zur Dichtung wird, die
mit geballter Kraft eine schlaftrunkene Zeitgenossenschaft aufruft,
aufschreckt, aufweckt, der findet im Bereich des evangelischen Schrifttums
wenig, oder gar nichts, das sich an die Seite der genannten Franzosen stellen

ließe, der muß schon zu den Dänen gehen und womöglich auch bei
ihnen gleich nach Kaj Munk zurück zu Kierkegaard, der zudem noch auf
den Protestantismus traditioneller Observanz pfeift, oder — besser noch

— zu den Russen, zu Dostojewskij, Gogol und Tolstoi, wenn er es nicht
vorzieht, sich bei den Juden Rat zu holen, bei Martin Buber, Schalom Asch
(wenn er nicht bereits zu amerikanisiert wäre!) oder zu Stefan Zweig, der
an unserem Zeitalter überhaupt verzweifelte. Arme Sache — unser
Protestantismus, aber gerade dann vielleicht nicht ohne Verheißung, sofern wir
ehrlich genug sind, unsere Armut zu sehen, sie sogar zu wollen! Die
Seligpreisung der Armut durch Bloy spornt uns an, an unserer Sache nicht zu
verzweifeln. Wir haben uns für das Evangelium als unserer einzigen
Richtschnur entschieden. Der Katholik Bloy zeigt uns, wie viel wir daran
haben und wie wenig wir dessen wert sind. Er deckt uns das Versagen,
das ewige Scheitern des Christentums auf. Er demütigt unsern falschen
Stolz und zerschlägt alle kirchliche Selbstsicherheit. Wie in solchem Ge-

114



rieht gerade die Kirche bestehen kann, als deren Glied er spricht, mögen
die Katholiken beantworten. Wir Protestanten aber müssen Bloys Werk
ernst nehmen, sofern wir das Evangelium ernst nehmen; denn es sagt
in der Hauptsache nichts anderes. Herbert Hug.

Ein nächtlicher Spuk

An der dunklen Holzwand meiner Stube hängt, am Abend nur noch
halb vom Schein der Lampe beleuchtet, über einem Bücherbrett der
Holzschnitt Holbeins mit dem kreuztragenden Christus. Das wuchtige
Kreuz mit den scharfen Kanten tritt allein im Halbdunkel deutlich hervor.

Der zusammengebrochene Viann darunter, die Steine auf dem

Weg, über die er gestolpert, die knorrigen Büsche am Weg, die die
Last aufhalten und erschweren, die gerunzelten Sturmwolken am Himmel,

sie alle treten zurück hinter der Wucht der übermenschlichen Last.
Es ist das große Kreuz, das da Wegrast hält, auf den einen Arm gestüfet,
bereit, bald wieder aufzubrechen.

Ond lefethin geschah's, daß es die Arme bewegte und leicht vornüber

sich neigte. Es blickte aus dem Rahmen heraus und verwundert
zur Türe hin. Von dort her zog über die Bücher ein langer Zug von
kleinen Kreuzen — aus Gold und Silber, Holz und Stein. Die hintersten

waren sehr klein und stumpf, in roten und weißen, blauen und
grünen Gewändern; die den Zug anführten aber waren von markanter

und bekannter Gestalt. Da schritt ein schlankes dunkelbraunes Kreuz,
wie ich es als sinniges Symbol an der weißgetünchten Stirnwand einer
Kirche gesehen hatte, neben dem gedrungenen, hellen Eichenkreuz, das
über einem Grabe seine Wohnung hat. Ein edelsteingeschmücktes, rundliches

Kreuz, das ich kürzlich — im Bild — auf dem Ornat eines
kirchlichen Würdenträgers sah, geleitete ein graziles, glifeerndes Kreuzlein,
das sonst auf der schwarzen Seide eines eleganten Damenkleides zu
Hause war. Ond etwas hinter diesen beiden Vertrauten humpelte mürrisch

und grimmig ein abgegriffenes, grobgeschnifetes Kruzifix, nicht
eines von den kleinen, wie sie in katholischen Bauernstuben hängen,
sondern eben das, welches ich einmal auf der Darstellung einer
mittelalterlichen spanischen Judenverbrennung gesehen hatte, das dort der
verzerrte Dominikaner in den Fäusten schwang, um es den Opfern zum
Kusse hinzustrecken, oder, so sie nicht wollten, auf den Schädel zu
schlagen.

Während die kleinen im Hintergrund blieben, traten diese fünf
Anführer respektvoll vor das große ruhende Kreuz und verneigten sich tief.

«Ihr kommt zu mir?» fragte das Große sehr leise. Das Edelsteinbesefete

blickte noch einmal lächelnd auf seine Begleiterin und trat dann
würdig vor die anderen: «Es ist uns eine Ehre und eine Freude, dir zu

115


	Leben und Werk Léon Bloys (Fortsetzung und Schluss) : Teil II

