
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 2

Artikel: Leben und Werk Léon Bloys : J'attends les Cosaques et le Saint-Esprit

Autor: Hug, Herbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139359

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139359
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leben und Werk Léon Bloys
J'attends les Cosaques et le Saint-Esprit.

1.

Laßt mich zuerst so brav als möglich seinen Lebenslauf schildern, so
wie es einem Pfarrer ziemt, der eine Abdankung hält.

Léon Bloy, der Zweitälteste von sieben Söhnen des Jean Bloy und der
Marie-Anne-Césarine geb. Carreau, ist am 11. Juli 1846 in Notre-
Dame de Sanilhac, einem Vorort von dem an der Dordogne gelegenen
Périgueux zur Welt gekommen. In seinem autobiographischen Roman
«Der Verzweifelte» zeichnet der Autor in der Gestalt des Caïn Marche-
noir sich selbst und das Milieu, in dem er aufgewachsen. Hier erscheint
sein Vater als ein kleiner, spießbürgerlicher Beamter, der mit seinem
platten Positivismus der Kunst und allem Obernatürlichen verschlossen
gegenübersteht und unfähig ist, seinen Sohn zu verstehen oder ihn gar
gelten zu lassen. Seine Mutter, in deren Adern spanisches Blut rollt, wird
hingegen liebevoll als eine «Feuerseele» gepriesen, die mit vorbildlicher
Geduld ihr schweres Leiden trägt — sie war bis zu ihrem Tode fünfzehn
Jahre lang an beiden Beinen gelähmt — und die Gott das Opfer ihrer
Gesundheit für jenen ihrer Söhne gebracht habe, der der Bekehrung
am bedürftigsten wäre, für Léon Bloy. Gott scheint ihr Opfer angenommen

zu haben.
Wie Sören Kierkegaard davon überzeugt ist, die Schwermut als

Beigabe schon in die Wiege mitbekommen zu haben, so sieht Léon Bloy
seine Kindheit aller Heiterkeit bar und sein eigenstes Wesen einer
kellerdunklen Melancholie entwachsen. Am 18. November 1889 schreibt er an
seine Braut: «Ich bin von Natur aus traurig, so wie man klein oder blond
ist von Natur. Ich bin traurig geboren, traurig in einer tiefen und
fürchterlichen Art, und wenn ich von der wildesten Sehnsucht nach Freude
besessen bin, so geschieht das kraft des geheimnisvollen Gesefees, durch
welches die Gegensäfee sich anziehen.» Und weiter: «Trofe der mächtigen
Anziehungskraft, die die bloße Idee des Glücks auf mich ausübt, zieht
das noch mächtigere Schwergewicht meiner Natur mich hin zum Leid,
zur Traurigkeit, vielleicht zur Verzweiflung. Ich erinnere mich, wie ich
als Kind, als ganz kleiner Knabe, oft mit Unwillen, mit Empörung mich
geweigert habe, an Spielen und Vergnügungen teilzunehmen, an die zu
denken für mich schon ein Freudenrausch war. Aber ich hielt es für edler,
zu leiden und mich leiden zu machen, indem ich darauf verzichtete.» So
liebt er triebmäßig das Unglück; er will unglücklich sein. Das bloße Wort
«Unglück» kann ihn bisweilen geradezu in einen Begeisterungssturm
reißen. Die Maßvollen werden diesen Zug ins Maßlose sofort mit irgendeiner

pathologischen Veranlagung in Zusammenhang bringen, und sie
werden das um so bereitwilliger tun, als sie auf diese Weise den
radikalen Thesen dieses Mannes von vornherein ihre Spifeen zu brechen ver-

63



meinen. Wir aber werden gut daran tun, das Phänomen Léon Bloy mit
anderen Augen zu betrachten, dessen eingedenk, daß das Wertproblem
«Genie und Irrsinn» das Problem des Genies überhaupt ist, ein Problem
voll tiefer Dunkelheiten und sehr harter Fragezeichen, das seit Jahrtausenden

in der Menschheit wühlt und immer noch die feinsten Köpfe
beunruhigt. Bloy selbst hat jedenfalls dieses Stürmische seines Wesens mit
seiner Mutter in Verbindung gesefet, dieser «Närrin der Gottesliebe»,
deren spanische Seele gleichzeitig so glühend und so düster war, daß sie
sich ein Marterparadies erbetete, nur um für Christus ewig leiden zu
dürfen. Von daher ist es auch verständlich, daß für Bloy die Hauptanziehungskraft

des Christentums immer die Unermeßlichkeit der Schmerzen
Christi gewesen ist, «die grandiose, alles Sein übersteigende Schrecklichkeit

seiner Passion». Doch wir greifen vor. Noch beschäftigt uns die klägliche

Kindheit dieses Absonderlichen, dessen wahrhaft furchtbare Leiden
nach seinem eigenen Geständnis zum großen Teil sicherlich sein eigenes
Werk gewesen sind, weil er schon als Knabe sich selbst gegen sich selbst
diskreditiert hat mit wilder Raserei. Träumerisch-leidenschaftlichen Wesens

ertastet er seine Begabung, die sich bald zeichnerisch, bald musikalisch

oder auch poetisch äußert, ehrlich bemüht, ein guter Schüler zu
werden, was allein ihm des Vaters Wohlgefallen hätte eintragen können,
aber erfolglos in dieser Bemühung und darum sich frühe schon Luft
schaffend in Tagebuchergüssen oder gar in Versen, in die der trofeige
Pennäler seine Pubertätstragödie zu Ehren der sinnbetörenden,
dolchbewehrten Lucrezia Borgia zwingt. Noch nicht mündig geworden, verläßt

er das von ihm abgelehnte Vaterhaus, in der Absicht, Maler zu
werden. Indessen macht er seinen Eltern noch Konzessionen und geht
nach Paris, um sich zunächst in die rechtschaffene Arbeit auf einem
Architekturbüro zu schicken. Er besucht Kurse über Arithmetik und
Geometrie, aber wichtiger ist es ihm, daß er Schüler der Schönen Künste
werden kann und im Atelier des Malers Pils Verständnis für seine
Neigung findet. Wäre er beim Malen geblieben, der Holländer Vincent van
Gogh hätte vielleicht in ihm den allein kongenialen Weg- und
Leidensgefährten gefunden, den er so vergeblich gesucht hatte. Bloy wird auf
andere Weise ähnlich geführt und in ähnliche Abgründe gestoßen. Im
Jahre 1866 kommt es zur folgenschweren Begegnung mit dem Schriftsteller

Barbey d'Aurevilly, der ihn nicht nur entschieden gegen die
Literatur hin orientiert, sondern ihn auch in die ganze Fülle der allein
seligmachenden Kirche einweiht. Am 29. Juni 1869 findet Bloys eigentliche

Rückkehr zum Katholizismus statt.
Wie kommt es zu dieser Bekehrung? Lassen wir Bloy selber sprechen!

In seinem Roman «Der Verzweifelte» läßt er Marchenoir, alias Bloy,
bekennen: «Eines Tages galt es für mich entweder zu sterben oder mich

sozusagen mechanisch um jeden Preis der Hoffnung zu bemächtigen. Ich
wurde Christ...» Und später erzählt er seinem Freund Dom Guéranger
dasselbe Ereignis in folgender Weise: «Eines schönen Tages gefiel es

64



Gott, mich zum Christen zu machen. Wie er dieses Wunder bewerkstelligt
hat? Ich weiß es nicht. Aber die Wirkung ist plöfelich und wunderbar

gewesen. (Er vergleicht es mit der überraschenden Plöfelichkeit eines
Erdbebens.) Freudig habe ich die übernatürliche Einströmung dieses großen

Glaubens empfangen. Ich habe geweint, gebetet...» Er weiß sich

von diesem Zeitpunkte an eingereiht in die Schar der Streiter der
triumphierenden Kirche, aber der Kirche, die durch Leiden triumphiert. Allerdings

folgt nun sofort ein fragwürdiges Intermezzo. Der Deutsch-Französische

Krieg bricht aus. Bloy gesellt sich zu den Freischärlern unter
Cathelineaus Fahne. Für ihn sind Frankreichs Feinde vor allem Feinde
Gottes und seiner Kirche, und darum will er nichts wissen vom Patriotismus

nationaler Ordnung; sein Vaterland ist die römische Kirche, und er
versteht sich selbst als ein Soldat Christi. Aber der Krieg bringt über
Frankreich furchtbares Schicksal im Zeichen deutscher Siegerfreude, und
Bloy fühlt sich im Innersten verlefet und nährt in sich einen unversieg-
lichen Haß gegen «das nördliche Lumpengesindel», dessen seichter
Protestantismus ihn vor allem anwidert. Luther ist für ihn ein «salaud», ein
Schmufefink. Verzeihe ihm solches Fehlurteil, wer da kann, besonders in
Berücksichtigung dessen, daß Bloy vielleicht Luthers «Schriften wider die
Juden» kennt, denen er selbst sein «Heil durch die Juden» entgegenstellen
wird. — Nach Frankreichs Niederlage kehrt Bloy wieder nach Périgueux
zurück, so schwer es ihm fällt. Aber seine Eltern sind beide schwer
erkrankt, und er will sich ihrer annehmen. Er widmet sich auch der Erziehung

seines Bruders Jules, leidet aber erneut unter der drückenden
Atmosphäre, so daß er sich nach zwei Jahren doch wieder aus dem
häuslichen Kreise entfernt, um in Paris Stellung und Unterkunft zu suchen.
Er findet Arbeit bei einem Notar, läßt sich jedoch zu früh zur Aufgabe
seiner Stelle bewegen, da Louis Veuillof ihm eine glänzende Zukunft als
Mitarbeiter der von ihm herausgegebenen katholischen Zeitung «Univers»

verspricht. Mit Hingabe widmet sich Bloy dem Journalismus, in
der Hoffnung, «aus eigener Kraft in Frankreich eine neue literarische
Strömung von christlichem Spiritualismus anzubahnen» — so äußert er
sich selbst, rückblickend auf diese Periode; aber er muß es zu seiner tiefsten

Enttäuschung erleben, daß man sich am «Univers» von ihm distanziert,

nachdem man ihm einige wenige Artikel überlassen hat. Er, der die
Gerechtigkeit über alles liebt und unter allen Umständen für die Wahrheit

eintreten will, fühlt sich schmählich unterdrückt und ausgeschaltet.
Er steht fortan auf dem Kriegsfuß mit den Machthabern der öffentlichen
Meinung und kämpft gegen «die Räuberhäuptlinge des Journalismus,
die unaufhörlich an der Entehrung und Vertierung unseres edlen Volkes
arbeiten». Die Folge ist, daß dieselben sich an ihm rächen und er nur
noch als Hungerleider seine Existenz zu fristen vermag. Später nennt er
sich selbst den «mendiant ingrat», also einen Bettler nicht nur, sondern
ausdrücklich einen undankbaren Bettler, undankbar deshalb, weil man
ihn geradezu zwingt, von Almosen abhängig zu werden. Wie das ge-

65



meint ist, geht am deutlichsten aus der folgenden Stelle seines Buches
«Das Blut des Armen» hervor: «Wer nicht ein ausgesprochener Bösewicht

ist, gibt Almosen, das heißt, er gibt einen geringen Teil von seinem
Oberfluß. Das ist die Lust, den Wunsch des Armen zu schüren, ohne ihn
zu erfüllen. Der liebende Christ aber gibt sich selbst, indem er das gibt,
was er selber notwendig hat, und dadurch erst wird der Wunsch des
Armen erfüllt. So sagt das Evangelium und damit basta.» Je mehr er aber
im Elend zu versinken droht, desto fester klammert er sich an Gott und
opfert sich selbst, sein Leben, seine Gesundheit, seine Ruhe im Gedanken
an die Realisierung der «Gemeinschaft der Heiligen». Am meisten leidet
er darunter, kein Heiliger zu sein - heilig nicht im Sinne einer perfek-
tionistischen Moral, sondern im Sinne einer lefeten Hingabe- und
Leidensfähigkeit. Er vertraut dieses sein «unerhörtes Geheimnis» zunächst
niemandem an als seinem Tagebuch und empfindet es als «eine Bürde
von zerschmetternder Wucht, das ihn schwifeen macht vor Angst und
zugleich trunken von Weh». Zu dieser Zeit unternimmt er den
Versuch, in den Benediktinerorden einzutreten; doch auch hier gilt er als
«ungeeignet».

1877 wird Léon Bloys Schicksalsjahr. Auf der Verlustseite verzeichnet

es den Tod seiner Eltern, auf der Gewinnseite aber zwei entscheidende

Begegnungen. Da kommt es einerseits zur Entdeckung des
«Propheten», anderseits zur Entdeckung der «Frau». Den Propheten findet er
in der Gestalt des Abbé Tardif de Moidrey, eines Theologen, der
körperlich zu schwach war, um Ordensgeistlicher zu werden, und der sich
darum auf dem Lande privaten Studien hingab und die von Thomas von
Aquin geübte Methode der moralischen und symbolischen Auslegung der
Bibel wieder aufnahm. Es war ein Mann, der seine Bibel auf den Knien
las, sie verzehrte, ja verschlang, wie es der Engel dem Seher von Patmos
geboten hatte. Wie bedeutend dieser Tardif von den französischen
Katholiken eingeschäfet wird, geht aus dem überschwenglichen Urteil hervor,

das Paul Claudel Über ihn ausspricht: «Niemand — Bossuet
ausgeschlossen — hat seit den großen christlichen Jahrhunderten die Heiligen
Schriften, ich sage nicht, so tief erfaßt, sondern mit ihnen Umgang
gepflegt und in ihnen gelebt; keiner sie so miteinander verglichen, so
pietätvoll und intelligent ausgelegt, daß man es gerechterweise mit genial
bezeichnen sollte.» Von ihm übernimmt Bloy nicht nur jene Art der
Exegese, die darin besteht, die Bibel als die Autobiographie Gottes zu
lesen, sondern auch dessen anbetende Verehrung der weinenden Mutter
Gottes von La Salette, als deren Apostel schließlich beide, Buße predigend,

nach Jerusalem zu wandern beschließen, bereit, ihren festen
Wohnsife für immer aufzugeben. Jerusalem, der ölberg, wird für den
«Pèlerin de L'Absolu» der Inbegriff alles Wünschbaren. Aber auch dieser
Pfeil der Sehnsucht fällt unversehens kraftlos zu Boden. Tardif, der durch
sein persönliches Vermögen die Reise sichergestellt hätte, stirbt plöfelich,
und Bloy steht wieder vor dem Nichts. Zeitlebens hat er dies als einen

66



Schlag des göttlichen Zornes empfunden. Zu derselben Zeit kommt es
aber auch zur eigenartigsten aller Liebesgeschichten durch das Erlebnis
mit Anne Marie Roulet, der Veronika des «Verzweifelten», einem armen
Freudenmädchen, das sich unter seinem Einfluß zu einer Art Hellseherin
und Gottbegeisterten entwickelt, das heißt von einer Entwicklung kann
man eigentlich nicht reden, weil auch bei ihr die Erleuchtung des Geistes
unvermittelt eintritt, blifeartig und wundersam wie bei Bloy selbst. Sie,
die früher in Nachtlokalen sich umtrieb, verbringt ihre Tage und Nächte
auf einmal im Gebet. Sie, die noch ihren «Retter» in den Schlamm
schmachvollster Sinnlichkeit herunterzog, löst sich von aller sinnlichen
Liebe und verfällt in einen Rausch mystischer Ekstasen bis zur Erschöpfung.

Als Eisenbahnangestellter hat Bloy mit einem Jahresgehalt von
1800 Francs für beide aufzukommen und schließlich noch die Kosten zu
tragen, die ihm durch die Überführung der hoffnungslos geistig Um»
nachteten in ein Asyl erwachsen. Kein Wunder, daß er sich kaum mehr
zu helfen weiß und nur noch die Frage hat: Was will eigentlich Gott von
mir? Gehöre ich ins Kloster? Tatsächlich hat er sich schon einmal zwei
ganze Monate lang als Novize im Trappistenkloster zu Soligny versucht,
aber vergeblich. Soll er es nicht noch einmal wagen, da Gott noch seine
einzige Hoffnung ist? Im Winter 1882/83 sucht er Ruhe in der Grande
Chartreuse und findet sie Materiell sowohl als auch moralisch wird
er gestärkt. Aber ist hier sein Plafe? Paul Verlaine hat von Bloy
gesungen:

«Ein Geist, erschreckend und zugleich bezaubernd,
sein ganzes Wesen und sein ganz Erscheinen
das eines schlechten Mönchs und eines guten Priesters.»

Ein schlechter Mönch! Mit dem Erwachen des Frühlings verläßt Bloy
die Stille des weltabgeschiedenen Klosters und wirft sich in den lärmigsten

Teil von Paris: Montmartre, Chat Noirl Das sind die Kontraste, die
er braucht. Wollen die katholischen Verleger und Zeitungsredaktoren
nichts von ihm wissen, als Pamphletist und Chansonnier kann er sich

wenigstens im Bereiche der Boulevardliteratur behaupten, und wenn ihn
auch die Umgebung anekelt, hier wird er zum mindesten anerkannt.
Und dann ist es eine hervorragende Stilschule: hier bereitet sich der
spätere «crieur public de Notre Seigneur Jésus Christ» auf sein Amt
vor. In diesen Jahren (1882—1886) schreibt er seinen «Verzweifelten»,
die Summe all dessen, was er erlebt hat, denkt und fühlt, und diesem
Aufschrei des Vergewaltigten folgen fortan in kurzen Zeitabständen
Werke voll göttlicher Inspiration und Großherzigkeit, Werke, in denen
irgendwie der Geist der alten Nabis wieder auflebt, und die das
Drama und das Elend der heutigen Zeitgenossenschaft vorausahnen
lassen. Bloy, seiner Mission bewußt, erklärt selbst: «Der Prophet ist eine
Stimme, welche die Gerechtigkeit hernieder zu beschwören hat...
Wenn man einem Lästerer meinesgleichen unbedingt, und sei es auch

67



nur ironisch, diesen herrlichen Namen verleihen will, so muß man auch
den aus der Natur der Dinge sich ergebenden Schluß ziehen, daß sein
Schrei die Macht hat, die Verheerungen zu beschleunigen. In diesem
Sinne wird er zum Propheten, soviel man dies ohne die göttliche
Eingebung sein kann, so wie ein Betender ein Wundertäter ist.» Was Bloy
in seiner Apokalypse so leidenschaftlich verkündet, ist eine sich in
Krämpfen windende Erde, wo die Völker ihre Arme erstarrend gegen
den Tod ausstrecken. Er erwartet das Ende, damit die immer noch
säumende Herrlichkeit siegreich unter uns erstrahle. Er steht in solcher
Erwartung als Christ, der, wie er einst die Pilgerfahrt ins Heilige Land
ersehnt hat, so auch ständig nur ein Ziel vor Augen hat: Das Absolute,
Gott. Gott ist ihm Anfang und Ende, Ausgang und Ziel, und das Absolute

ist sein einziger Wertmesser. Absolut ist die Art, mit der er seine
Gedanken ausdrückt, und er tut es so, weil er überhaupt nicht anders
fühlen und denken kann. Absolut ist er darum auch als hatholisdher
Christ. Er ist konsequenter, praktizierender, absoluter Katholik, der eben
deshalb auch schonungslos mit dem offiziellen Klerus ins Gericht geht.
Diese Absolutheit seiner konfessionellen Haltung kommt am eindeutigsten

- und wohl auch am bemühendsten! - in seinen Brautbriefen zum
Ausdruck, deren Beleuchtung für unsere kurze Lebensbeschreibung noch
unerläßlich ist.

Nach 43 Jahren Mißerfolg, Unglück, Angst und Not lernt Léon
Bloy im Nachsommer des Jahres 1889 Jeanne Molbeck, eine protestantische

Dänin, kennen. Als Tochter des Schriftstellers Molbech ist sie
zusammen mit Bloy und andern Freunden beim Dichter Copée zu einem
literarischen Abend eingeladen. Während sie auf den Hausherrn wartet,
sifet sie unvermutet Léon Bloy ganz allein gegenüber. Das Dienstmädchen

bringt ihm Wein. In den Wein taucht er ein Stück Brot. Da schaut
er auf die Dänin und sagt: «Mein Fräulein, das ist mein Mittagessen.»
Noch niemals ist sie in unmittelbare Berührung mit der Armut gekommen,

und daß man nicht einmal etwas zum Mittagessen haben könne,
ist ihr bis jefet ein unvollziehbarer Gedanke gewesen. Sie nimmt neben
ihm in einem Lehnstuhl Plafe, und dann beginnt Bloy seine Unterhaltung,
eigentlich eher einen Monolog, in dem er die Geheimnisse seines Lebens
vor ihr enthüllt. Vor einem armen Mädchen, das wohl nur versteht, ihm
zuzuhören, dessen Herz sich aber wortlos und mit unwiderstehlicher
Gewalt in seines stürzt. Sie ist überwältigt von dem Eindruck, den «dieser
außergewöhnlich kindhafte Mensch» auf sie macht; doch bevor sie sich
trennen, wagt sie die verwegene Frage: «Wie können Sie, ein so
überlegener Geist, wie können Sie eigentlich Katholik sein?» — «Vielleicht»,
sagt er, «vielleicht bin ich das erste, weil ich das zweite bin.» Die
Protestantin fühlt, daß sie nicht in der Lage ist, in diese Dinge hineinzureden,
und schweigt. Er küßt ihr die Hand und geht. Am folgenden Tag erhält
sie den ersten Brief von Léon Bloy. Und dann will es auf einmal nicht
mehr aufhören von Briefen, weil sein Herz überläuft von Zärtlichkeit,

68



und sein Glücksgefühl ins Uferlose sich weitet, und weil es eben etwas
Großes ist um die wahre, bräutliche Liebe, und weil sie besonders groß
ist in den großen Seelen. Wollte man Brautbriefe einer besonderen
literarischen Gattung zuteilen, so bildete dieses Dokument der Liebe jedenfalls

ihre Krone; denn so leidenschaftlich, so ehrlich, so wahr, so radikal
und schonungslos auch im Aufdecken der verborgensten Seelenvorgänge
hat sich wohl noch nie ein Mann seinem ihm von Gott zugeordneten
«Du» seelisch entblößt. Da ist sub specie aeternitatis mit schrankenloser
Offenheit und mit der wesenhaften Realität unbedingter Liebe alles
gesagt, was ein Mann seiner künftigen Frau sagen kann. Da wird mit
unerbittlicher Folgerichtigkeit der ganze Knäuel der Fragen, die mit
unserem Mannsein und Frausein zusammenhängen, auf- und abgerollt. Da
wird fein und zart die Psychologie der Geschlechterfrage bis in die lefeten
Lichtabgründe des verlorenen Paradieses zurückertastet. Aber da kann
auch grad und grob herausgesagt werden: «Die Frau hängt von ihrem
Geschlecht ab wie der Mann von seinem Gehirn.» Und eben im Gefecht
all der blifeenden Gedanken, in der Flut hinbrausender Gefühle geschieht
unmerklich und darum für die Empfängerin dieser Briefe so unwiderstehlich

das, was trofe allem das Bemühende an ihnen ist: mit der unbändigen

Triebkraft des Eros verbindet sich immer ungestümer der
Konvertiteneifer des absoluten Katholiken, der seine Braut nur als Glied in der
Gemeinschaft des mystischen Christusleibes empfangen mag, so daß sie,
als die sich ihm restlos Hingebende, gar nicht mehr anders kann, als sich

bußfertig zu den Füßen der Mutter Gottes hinzuwerfen, ja, sich nach
allen Regeln der kapuzinischen Katechetentaktik konvertieren zu lassen.
Man kann, man muß auch als Protestant Léon Bloy dies verzeihen, weil
keinerlei Strategie noch Berechnung ihn leitet, sondern weil die Gewalt
und Leidenschaft seiner Liebe seine einzige Kampfweise und Kampfart
ist; aber es ist dennoch bemühend, Zeuge dessen zu sein, daß die dänische
Protestantin auf Tausend nicht Eines zu entgegnen vermag, und daß sie
auch seine symbolträchtige Mariologie ohne Wimperzucken sich zu eigen
macht. Schade, daß diesem gewaltigen Geist protestantischerseits nicht
eine Partnerin größeren Formats begegnet ist; schade überhaupt, daß
große Denker selten auch große und würdige Partner finden, und schade
noch einmal, daß Genies gerade in Liebesdingen meist Unglück haben,
ja, daß Niefesche wohl recht hat, wenn er sagt, das Genie paare sich
beinahe unfehlbar mit einer — Gans! Daran wird man denken müssen, wenn
Jeanne Molbech ihr «unerhörtes Glück» darin erblickt, heimgefunden
zu haben in die römisch-katholische Kirche.

Am 11. Juni 1890 findet ihre Heirat unter römischem Zeremoniell
statt. Es ist wahr, sie beginnen miteinander ein vorbildliches Christenleben.

In der Hoffnung, der bittersten Armut entfliehen zu können, reisen
sie über Hamburg, wo Bloy anläßlich der Besichtigung des Judenmarktes
die Anregung für sein schwerstes und tiefgründigstes Werk «Das Heil
durch die Juden» (Le Salut par les Juifs) empfängt, nach der Heimat sei-

69



ner Frau. Allein, auch in Dänemark bleiben ihnen Mißerfolg und Armut
treu, nur daß sie es zusammen besser tragen und miteinander von Tag
zu Tag im Gottvertrauen erstarken. Vier Kinder werden ihnen geboren,
zwei Söhne, die sich zum bittersten Schmerz der Eltern den andauernden
Entbehrungen nicht als gewachsen erweisen und früh dahinmüssen, und
zwei Töchter, Veronika und Madeleine, die ihnen erhalten bleiben. Nach
Frankreich zurückgekehrt, bezieht er wieder düstere Wohnung in Paris-
Montmartre und schreibt seine großen Romane «Die Ritterin des Todes»
(1891), «Die arme Frau» (1897), «Der undankbare Bettler» (1898),
«Das Blut des Armen» (1909) und «Der Pilger des Absoluten» (1914),
um nur die wichtigsten zu nennen, auf deren Inhalt wir noch
zurückkommen werden. Er verfaßt auch viele Bücher historischen Charakters.
Kolumbus, Napoleon und natürlich auch Jeanne d'Arc sind Gestalten,
die seiner originellen Deutung nicht entgehen, und immer wieder schleudert

er Pamphlete von sich, Broschüren, etwa mit folgendem Titel: «Léon
Bloy vor den Schweinen.» Grenzenlos ist sein Jammer. An Geld ist so
gut wie nichts in seinem Haus. Geld! Geld! Geld! So tönt's in endloser
Litanei aus seinen Tagebüchern. Ihm bleibt es bis zum lefeten Atemzug
bewußt, daß er nicht umsonst einer seiner Anklageschriften den Titel
gab: «Ici on assassine les grands hommes.» Es ist Ostern 1895. Er hat
kalt bis in die Seelenwurzel hinein, ist so nah wie noch nie an der
Verzweiflung. Schmerzlich schreibt er: «Ich komme nicht zum Gefühl der
Auferstehungsfreude, weil die Auferstehung für mich niemals kommt.
Ich sehe immer nur Jesus in Agonie, Jesus am Kreuz und kann ihn gar
nicht anders sehen.» Vierzehn Jahre später ist es noch immer dasselbe.
Er widmet sein Buch «Das Blut des Armen» seiner ältesten Tochter
Veronika: «Wenn Du es liest, mein liebes Kind, dann wirst Du Dich der
unendlich vielen Herzen erinnern, die leiden, der Gotteskinder, die
gequält werden, der kleinen Kinder, die erwürgt werden und keine Stimme
haben, zu klagen. Dein Vater hat versucht, an ihrer Stelle zu klagen
und wie in einem ,Miserere' alle Leiden dieser Bejammernswerten zu
sammeln. Du weißt, wie teuer er dieses Recht erkauft hat und in welcher
furchtbaren Schule er unterrichtet worden ist.»

Mit Ungeduld erwartet Bloy bis zulefet für sich und für alle Armen
eine große Wende zum Guten. Er erwartet eine wunderbare Umdrehung

der Dinge auf Grund eines unmittelbaren göttlichen Eingriffes.
Aber er muß, statt dessen, noch den Ausbruch des ersten Weltkrieges
erleben und sogar noch drei ganze schwere Kriegsjahre dazu. Auf den
abschließenden Band seiner Tagebücher schreibt er unter dem Titel «Auf
der Schwelle zur Offenbarung» diese Zeilen, deren lefete er mit großen
Buchstaben hervorhebt: «Jede Größe ist von Grund aus verbannt aus der
Geschichte, und wenn Gott nun offenbar handeln will, wird er es wohl
selbst tun müssen, siegreich, wie vor zweitausend Jahren, da er von den
Toten auferstand.

Ich erwarte die Kosaken und den Heiligen Geist.»

70



Bald glaubt er, Gott greife in manifester Weise ein in den Lauf der
Geschichte durch eine providentielle Persönlichkeit nach gewaltigen
Revolutionen und Umwälzungen, bald denkt er an ein Wunder, vergleichbar

der Auferstehung des Herrn. Er zögert, dieser Persönlichkeit des
«Retters» feste Gestalt zu geben; aber er sieht sie für Frankreich wohl
entweder als eine neue Jeanne d'Arc oder als einen neuen Christus. Es

ist jedenfalls ein französischer Sieger, den er herbeisehnt, und er hat sich
in seiner Voraussicht nicht gänzlich geirrt. Doch auch Frankreichs Sieg zu
sehen, ist ihm nicht vergönnt. Er verbringt seine lefete Zeit in der Provinz:
Von Rennes geht er nach Saint-Piat und Bourg-la-Reine, wo ihn am
3. November 1917 der Tod ereilt, in dem gleichen Gartenhaus, das 1914
Charles Péguy beherbergt hat in jener Nacht vor seinem Aufbruch zur
Marne. Er stirbt in der Enttäuschung darüber, sein Leben nicht als Märtyrer

beschließen zu dürfen. Herbert Hug.
Fortsefeung folgt.

Fünf Jahre Arbeiterregierung in England
Mit welcher Freude und Erwartung erfuhren wir 1945 den Sieg der

Labourpartei in England. Nach zweimaligem Anlauf in den Jahren 1924
und 1931 hatte sie die Nachkriegslage richtig ausgenüfet und mit einem
klaren und entschiedenen Programm den «Mann, der den Krieg gewonnen

hatte», und seine Zigarre besiegt und mit 394 von 640 Mandaten
(das heißt 62 Prozent) eine starke Position im Lande errungen. Nach
Professor Laski wird 1945 ein ebenso wichtiger Markstein sein in der
politischen Geschichte Englands wie 1832, das Jahr des großen Reform-
gesefees.

Auch in allen Nachwahlen hat die Arbeiterregierung einen Rekord
geschlagen, indem sie keinen einzigen Sife verlor, was bisher nie
vorgekommen ist. Nun kommt die große Frage, ob das englische Volk am
23. Februar der Arbeiterpartei nach all dem, was sie geleistet hat, eine
zweite Möglichkeit geben wird, oder ob es dem Beispiel der Neuseeländer
und Australier folgen und die Oppositionspartei an die Macht bringen
wird. David Low, der große Karikaturist (s. «Volksrecht», 19. 1. 1950),
der nun für den «Daily Herald» zeichnet, und der einen hervorragenden
politischen Flair hat, brachte vor ein paar Wochen ein Bild, worauf
Oberst Blimp, die von Low erfundene Figur des Erzreaktionärs, als
Leichenbestatter mit seinem Leichenwagen und Gefolge vor Downing Street
Nr. 10 wartet. Morrison, der Diener, begegnet ihnen an der Schwelle
des Hauses des Premierministers mit den Worten: «Es scheint ein Irrtum
vorzuliegen, meine Herren. Der Verstorbene war ein entfernter
Verwandter in Neuseeland.» Möge Low auch diesmal seinen politischen Flair
beweisen. Diese weit entfernten Verwandten in Neuseeland und Austra-

71


	Leben und Werk Léon Bloys : J'attends les Cosaques et le Saint-Esprit

