Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 2

Artikel: Die urchristliche Gemeinde - ihre Botschaft und ihr Weg : Teil V
(Schluss)

Autor: Bohler, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139358

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Denn das Leben, das der Diirstende in seinem elementaren Drange
sucht, ist das Nicht-mehr~Vegetieren, ist die Fiille, ist Gott! Darum wer~ -
_ den die Diirstenden zu Christus gerufen. Das, was hier zu finden ist, ist
etwas anderes, als das, was man zu finden hofft. Wer bei Christus nur
- finden wiirde, was er zu finden hofft, finde eben immer nur sich selber.
Wer hier nur eine Bestitigung seiner Ideale finde, hitte nicht Christus,

sondern abgestandenes Wasser gefunden!
' Zu Christus kommen heiftt, das Reich Gottes finden — aber was fiir
eines? Eines, welches nur unterstreicht, was wir ohnehin schon wissen,
ecine blofle Bestitigung unserer Religion, Ethik und Politik oder eines,
das dem Gottesfeuer gleich, lauternd und schmerzhaft umschmilzt, was
in seine Nihe kommt? Das Leben, der Gott, die hier zu finden sind, sind
das Leben und der Gott, um die das Christusleben sich bewegte, das von
gglr 1}/ersucht.mg‘ bis zum Kreuze um die Bitte kreiste: Dein Wille ge-~
che.

Dieses Leben, dieser Gott, sie warten auf die Diirstenden. Sie kénnen
und wollen den Gewohnheitsdurst derer, die das Abgestandene lieben,
nicht stillen, weil sehr weit entfernt von den alten Teichen die lebendige
Quelle aus der Erde quillt. Und den elementaren Durst der Verlorenen,
der weglos Suchenden, kénnen und wollen sie anders stillen, als es die
Irrenden hoffen.

Stillung des Urdurstes, das ist nun allerdings kein aus gesittigten
Herzen quellender Jubel, ist ein Erlebnis, das vielmehr dem Erschrecken
Jesajas gleicht, der vor dem lebendigen Gott erkannte, dafl er unreiner
Lippen sei, oder dem Erleben des Petrus, der zu Christus sprach, Herr
gehe von mir hinaus, denn ich bin ein stindiger Mensch.

Es gibt einen Weg heraus aus dem Abgestandenen und Abgeschmadk-
ten, das unsere Zeit vergiftet. Dies ist er: Durst — die Rettung vor der
Gewdhnung ans Abgestandene; Christus — die Rettung von dem Weg-~
ende der Diirstenden im Schweinestall; Gott und sein Reich — die Stillung
des Durstes, die Neuschdpfung der Diirstenden. Bruno Balsdheit.

Die urdhristliche Gemeinde ~ ihre Botschaft
und ihr Weg (V)

(Schlufl)

Was mit Jesus beginnt, miissen wir als die permanente Revolu-
tion Gottes bezeichnen, «Die Erscheinung Christi hat eine véllig neue
Zeit der Menschheit gebracht. Es ist durch sie ein ginzlicher Umschwung
des menschlichen Daseins {iberhaupt eingetreten.» (Richard Rothe.) Die
Mensdchengeschichte bekommt endgiiltig ihre Bestimmung und ihr Ziel.
Nun ist das Reich Gottes das Unausweichliche geworden und in die Ge~
schichte als das Entscheidende eingetreten. Wie es in Christus als die

51



eigentliche umkehrende Kraft hervortritt, so auch als die eigentliche be-
freiende, erneuernde und zielseende Kraft. Die ganze Menschen~
geschichte hat von jest an ihren vollbewufiten Inhalt. Sie ist in Saat und
Ernte dem Reiche Gottes unterworfen. Die Guten und B&sen kommen
unter sein Gericht und seine Verheiflung. Nichts Oberstes und nichts
Unterstes entgeht seinem Walten, und nichts Fernstes und nichts Nadh~
stes kann sich ihm entziehen. Alles wird in ihm erfafit und zusammen~
gefafit, was im Himmel und auf Erden ist und die neuen Himmel und
die neue Erde, in denen Gerechtigkeit, d. h. das volle Wesen und die
volle Kraft Gottes wohnen, da Gott «Alles ist und in allens (1.Kor. 15, 28),
sind Grund und Bestimmung aller Schdpfung wie aller Geschichte. Gott
offenbart sich durch alle Geschichte, wie er sich in den Werken seiner
Schapfung offenbart (Rémer 1, 20 und 21), als der Schaffende, Erlésende
und Vollendende. Vollendung aber ist Gottes und des Lammes Wohnen
unter den Menschen, die volle Wirklichkeit und Herrlichkeit Gottes
unter seinen SShnen und T8chtern im Leben des Reiches Gottes.

Mit Jesus tritt das Reich hervor in «Krafts. Wie Jesus die volle
Offenbarung Gottes und seines Reiches ist, so strémen aus ihm auch das
volle Leben und die Kraft des Reiches. Botschaft und Wirken Jesu sind
ein einziger Angriff, Kampf und Sieg iiber das ganze Reich des Bssen,
des Todes, der Siinde, der Krankheit, der Besessenheit und Gebunden~
heit, der Ungerechtigkeit, des Mammons, des Lasters, der Gier. Wo
Jesus hinkommt, kimpft er den Kampf um das Reich Gottes. Die Ver~
suchungsgeschichte ist die Entscheidungsstunde fiir das Reich Gottes in
Jesus. Dadurdh erweist er sich als der Sohn, und seine Taufe im Jordan
und die Herabkunft des Geistes werden zum Signal Gottes fiir ihn zum
Kampfe. Von nun an soll Christus gehdrt werden — «der Sohn Gottess.
«Dies ist mein geliebter Sohn, den sollt ihr hdren!s

Jesus weif} sich gesandt vom Vater. Und er sendet, die er zu Jiin~
gern macht, zu seinen Gesandten, die in seiner «Nachfolge» die Reichs-
botschaft und die Reichswirklichkeit in das Volk tragen. Wir stehen vor
der Tatsache des Apostolates und der Jiingerschaft verbunden mit der
Nadhfolge.

Apostolat, Jingerschaft und Nachfolge sind zu allen Zeiten die
Grundelemente der lebendigen Gemeinde Christi. Es handelt sich bei
ihnen um die Zeugenschaft und Gesandtschaft des lebendigen Chri~
stus fiir das Reich des Vaters unter den Vdlkern. Auch ihre Botschaft,
das ihnen anvertraute Evangelium vom Reich und ihr Wirken geschicht
in der Kraft des Reiches Gottes. Denn sie sind ausgeriistet mit der
«Vollmadhts Christi fiir den Dienst des Reiches. In ihrem Wort und
in ihrem Tun wirkt der Eine, lebendige und heilige Gott fiir sein
Reich. Sie sind darin «Gottes Mitarbeiter>. (1. Kor. 3, 9.) Mitnichten
sind das Apostolat, die Jiingerschaft und die Nachfolge gleichsam mit
dem Kanon des Neuen Testamentes abgeschlossen, wie das weithin fiir
den Protestantismus der Fall ist, und ebensowenig sind sie umzuwandeln

52



in eine kirchliche Hierarchie oder ein Vollkommenheitsideal ménchischer
Art, wie es im Katholizismus geschehen ist. Beide bezeichnen eben auf
ihre Art ein Abkommen vom Reiche Gottes und der lebendigen Ge-
meinde Christi zu Religion und Kirche. Der Reichsbotschaft und der
Christusherrschaft entsprechen allein das in der Kraft Gottes wirkende
Apostolat (dem die Prophetie zur Seite tritt!), die geistgeborene, in der
Nadhfolge Christi und dem Dienst des Reiches sich erfiillende Jiinger~
schaft in der Gemeinde Christi. Das zeigt auf das deutlichste der ganze
Bericht der Apostelgeschichte. Apostolat, Jiingerschaft und Nadhfolge
sind nicht, wie es die protestantischen Verkiirzer und Beschneider des
Evangeliums und der Gnade Gottes wahrhaben wollen, auf die erste
Zeit beschrinkt und die Nachfolge gar «ein Riidkfall ins Gesets», son~
dern sie sind geradezu das Zeichen des Evangeliums vom Reiche mit
seiner Gnade, die in der Gemeinde Christi freilich kein blofles Wort ist,
auch kein blofles psychologisches Erlebnis, auch kein priesterlicher Be-
sits, auch nicht durch die Rechtfertigung aus dem Glauben erschépft wird,
sondern sie sind Organe des lebendigen Fortwirkens Gottes in der Welt
fiir sein Reich und Ausdrudk des wirklichen Gerufen~ und Erwahltseins
zur Gemeinde Christi und zu ihrem Dienst fiir das Reich Gottes. Gott
wirkt, Christus wirkt, die Gemeinde in ihren Organen wirkt mit am
Reich bis zur Vollendung. (Vgl. 1. Kor. 12—15 mit dem Schlufiwort:
«Am Werk des Herrn nehmt reichlich teil zu jeder Zeit, da thr wifit, dafl
im Herrn eure Arbeit nicht vergeblich ist.»)

Die Existenz der Jiinger ist darum véllig durch Christus und den
Dienst des Reiches bestimmt. Sie haben keine «biirgerliche Existenz» mit
einem «christlichens Anhang mehr oder weniger ernsthafter Art; sie
haben auch keine Doppelexistenz im Sinne einer Teilung zwischen dem
Reiche Gottes und dem Reiche der Welt. Die Taufe ist die Umwandlung
und véllige Umkehrung ihrer Existenz fiir das Reich Gottes. Sie leben
nun nicht mehr «sich selber». Darum sollen sie zuerst nach dem Reiche
Gottes trachten und darum sollen sie vollkommen sein, wie ihr Vater
im Himmel vollkommen ist. Ihre Bestimmung und ihre «Einseungs
dazu ist von nun an nichts Geringeres als die «Sohnschaft Gottess.
Das ist das Entscheidende daran, nicht der Adoptionsgedanke an sich.
Dazu sendet Jesus die Apostel zunichst zu Israel und dann unter
die Vélker. Das Apostolat ist also die Sendung Christi zur Ge-~
winnung der Menschen und Vélker fiir das Reich Gottes, worin
die Menschen zur Sohnschaft und Bruderschaft bestimmt und berufen
sind. «Ich will euch zu Menschenfischern machen.» (Matth. 4, 19.) Dieses
Wort Jesu bezeichnet den Grundsinn und die Grundrichtung, die das
Reich Gottes und die ihm dienende Gemeinde in Christus nehmen. Es
geht voll und ganz um den Menschen, weil es voll und ganz um das
Reich Gottes geht. Gott reklamiert in Christus den Menschen wieder fiir
sich, Er gibt ihn nicht preis an die Siinde und an den Tod. Er 146t ihn
nicht in der Gewalt Satans. Er tiberlafit ihn auch nicht seinem Eigenstolz

53



und seiner Gier. Er gibt ihn auch nicht als «Eigentums den Maichten
dieser Welt, wie es immer wieder die Kirchen tun, denn zum Herrn
der Welt ist Christus gesetst, der Sohn Gottes, und der Mensch in ihm
zum alleinigen Eigentum Gottes bestimmt. (Eph. 1, 14.) Der Mensch
kann nichts anderem eigen sein als Gott. Das ist seine Bestimmung fiir
das Reich. Wenn der Mensch abgefallen ist, so hat ihn doch Gott nicht
fallen lassen. Er hilt ihn nicht nur fest, sondern er hebt ihn in Christus
in erbarmender Liebe empor, reifit ihn geradezu heraus aus aller Ge-~
bundenheit, macht ihn frei und nimmt ihn zugleich an in der vollen
Vaterliebe. So ist das Gottesreich in Christus die Quelle der Freiheit
und der Liebe Gottes, in denen allein der Mensch als Mensch und als
Bruder leben kann. (Lernten wir doch auch die heutigen Kimpfe um
die Freiheit und die Bruderschaft unter den Menschen in diesem Lichte
verstehen und mitkimpfen!) Wie das Reich in Christus auf diese Weise
eine schon gegenwirtige neue Wirklichkeit ist und weiter schafft, so die
Gnade in Christus eine neue Existenz und eine neue Gemeinschaft, die
dem Reiche dient. Das ist die Gemeinde Christi.

Wir wollen uns nun noch einigen wichtigen Einzelfragen zuwenden:

1. Was bedeutet fiir diese Gemeinde die Bergpredigt (und alles, was
an Jiingerschaftsunterweisung dazugehdrt in den Evangelien und bei
den Aposteln)? Sie ist die dem Volk und den Jiingern gezeigte Re~
volution des Reiches Gottes, die grofie Umkehrung, wie sie uns
besonders Leonhard Ragaz in seinem Buche iiber die Bergpredigt dar~
gestellt hat. Sie wird als Gabe, Verheilung und Forderung jedem
Menschen angeboten. Sie kann der erste Schritt zur Erfassung des
Reiches sein. Darum werden alle vor diese Entscheidung gestellt, und die
Masse merkt gut, dafl «<Vollmacht» und «Ruf» bei Jesus ist, keine schrift-
gelehrte Rede. Jesus stellt die Menschen nicht einfach vor das Gesets
oder Geseglichkeiten — das tun die Pharisier und Kirchenleute —,
sondern er stellt sie vor die Seligkeit der Offenbarung des Reiches
und des Lebens fiir das Reich. Er griindet die Existenz und das Tun
des Menschen auf Gott selbst, auf Gottes in ihm geschehendes leben~
diges Wort. Das Wort Jesu aber kann der Mensch nach Jesu eige~
ner Versicherung tun. Es verbindet ihn in Christus mit dem Vater,
reinigt ihn, macht ihn zum Sochn, erschliefit ihm die urspriing-
liche Lebensquelle, nach der er diirstet, nichts mehr ist unmdglich!
Begriffen wir das nur geniigend! Fiir die Jiinger, die Gemeinde ist die
Bergpredigt so nichts anderes als die Verwirklichung des Lebens aus
Gott und mit Gott und fiir Gottes Reich. Darum hat sie Geltung als Teil
des Rufes Jesu zu seiner Nachfolge und zum Dienste am Reich, ist sie
ein Stiick dessen, was Paulus spéter «unsern verniinftigen Gottesdiensts
nennt. Die kirchliche Unwirksammachung der Bergpredigt ist nichts
anderes als ein Stiick ihres Abfalls vom Reiche Gottes und der Gemeinde
Christi. Dreierlei wollen wir noch besonders beachten. Einmal: Jesus
nimmt das Gesets ernst. Es wird auf dem Wege der Bergpredigt, der

54



der Weg Jesu ist, erfiillt dadurch, dafl Jesus den Menschen mit Gott auf
unmittelbare und unl8sliche Weise verbindet und ihm zugleich sein
wahres géttliches Bild und Wesen offenbart und freilegt, das sich in der
geschenkten und gelebten Gerechtigkeit Gottes darstellt. Niemand ruft .
den Menschen so ernst und macht ihn so frei und fihig zu géttlichem
Tun wie Jesus! Sodann: Jesus offenbart den «Geist des Lebenss (vgl.
Rémer 8, 2), der Gott ist, in der Bergpredigt. Darum ist sie ein so leben~
diges Wort fiir alle Zeiten, das seine Fruchtbarkeit auflerhalb und inner~
halb des Christentums immer neu erweist. (Denken wir etwa in neuerer
Zeit an Tolstoj und an Gandhil) Sie ist eine Lebenslehre fiir die Ge-~
meinde Christi, die ihr als Orientierung und Weg fiir den Kampf des
Reiches Gottes dient und das Tun und Leben der Gemeinde und all
ihrer Glieder zu einem Organ des lebendigen Willens Gottes macht.
Daf ein Jiinger z. B. nach dem ganzen Sinn und Geist der Bergpredigt,
nach diesem «Gesets des Geistes des Lebenss, wie Paulus spiter sich aus~
driickt, keinen Kriegsdienst tun kann, weil er ganz andere Dinge tut, der
Gerechtigkeit, der Reinheit, der Giite, der Liebe, der Wahrheit, dem
Frieden, der Briiderlichkeit, mit einem Worte, Gott und seiner Herr~
schaft mit seinem ganzen Leben dient, wird dabei sonnenklar. Merk-
wiirdig, daf in einer Entscheidungsstunde der Welt, wo Gott die Welt
vor das Entweder~Oder des Krieges oder des Friedens gestellt hat, die
Christenheit immer noch nicht weifl, was es heifdt: «Selig sind, die Frie-
den schaffen; denn sie werden S8hne Gottes heiflens; «Selig sind die
Sanftmiitigen, denn die Erde wird ihr Erbe seins. Die prophetische For-
derung und Verheiflung des Friedens ist in Jesus erfillt zur Verwirk-
lichung in seiner Gemeinde. Wie weit ist doch das Christentum in sei~
‘nem «Siindenfall> von dieser Christuswelt abgekommen. Darum vermag
es wohl auch so wenig den wirklichen Frieden der Seele zu vermitteln,
in dem sie ruhen kann in Gott. Denn in Gott ruht nur wirklich, was
seinem Reiche lebt und dient. Drittens: Jesus macht mit der Bergpredigt
und dem, was zu ihr gehért, iiberhaupt den prophetischen Geist und das
prophetische Leben zur Mitgift seiner Jiinger, ja sogar, als Angebot,
jedes Menschen, Damit aber wird sie zu einer ewigen Revolution der
Welt durch Gott und den Menschen des Reiches Gottes in der Gemeinde
Christi, ,

2. Eine {iberaus wichtige Frage ist in unserem Zusammenhange die
nach dem sogenannten Primat des Petrus. Wie sollen wir das Ereignis
von Cisarea Philippi und seine Bedeutung fiir die Gemeinde Christi
verstehen. Hier stehen wir ja vor einem Hauptteil der Geschichte der
Sache Christi. Denken wir an Rom und seinen Anspruch, der daraus
abgeleitet wird! Es ist klar, dafl dieser Anspruch Roms vor der Reichs-
botschaft und dem Verstindnis der Gemeinde Christi, das das Neue
Testament uns gibt, nicht bestehen kann. Dieses mit Hilfe einer «statuta~
rischen Gesegebung» (Blumhardt) errichtete und vollendete Gebaude
{auch darin widerspricht es dem Reiche Gottes und der lebendigen Ge~

55



meinde Christi!) diirfen wir mit seinem kirchlichen Anspruch trots aller
Madhtentfaltung als gescheitert betrachten. Sein Leben hat Rom im ibri~
gen von einer Reihe von Wahrheitselementen, die wesentlich zur Ge-~
meinde Christi gehSren: ich nenne hier nur den Universalismus, die
Einheit und die Vertretung der Herrschaft Christi, wenn auch in falscher
Form.

Petrus wird in Cisarea Philippi freilich zum kommenden Triger
(Fels) der Gemeinde Christi. Jhm ist von Gott die Offenbarung vom
«Christus» Jesus gegeben worden. Um dieser Offenbarung willen wird
Petrus fiir Jesus zu dem Felsen, auf dem er die Gemeinde zu bauen ver~
heiflt, bekommt Petrus die Schliissel zum Reich Gottes als erster, dem
die andern Jiinger dann aber folgen. Es ist ganz deutlich: die von Gott
gegebene lebendige Offenbarung entscheidet iiber den Triger der Voll~
macht des Reiches und entscheidet dariiber immer neu, wie es gerade
auch die Berufung des Paulus zeigt. Das ist auch die Erfahrung der Ge~
schichte, wenn wir sie nicht mit einer kirchlichen Brille anschauen. Es ist
ein Hauptverdienst der «Geschichte der Sache Christi», das besonders
deutlich gemacht zu haben. Es 1aflt sich kein historisch festgelegter und
tradierter Anspruch auf dieses Wort griinden. Auf dem gotterwihlten
Triger baut Christus seine Gemeinde damals wie heute. Es ist aber der
lebendige Christus, der sie baut, und seine immer neu zu gebende Voll-
macht, mit der die Gemeinde der Macht des Bdsen standhilt und sie
iiberwindet. Diese Gemeinde allein hat diese Verheiflung. Die Gottes~
stadt und die Gottesherrschaft auf Erden fillt keiner geschichtlich fest~
zulegenden Instanz zu. Das ist der Kern der Abweisung der Zebedius~
Schne, die im Sisen zur Rechten Jesu die Verwirklichung eines solchen
Primates erstreben. Die Gottesstadt und die Gottesherrschaft bleiben in
Gottes Hand. Jesus selbst, der Sohn, stellt sich so zu ihr. Und gerade
dafiir gilt: Erste werden letste und letste werden erste sein. Und der Herr
des Reiches holt sich immer neue Knechte zu seinem Dienst, zu seiner
Stunde! (Vgl. Matth. 20.) So hat nur die lebendige, dem Reiche dienende
Gemeinde mit ihren immer neu von Gott erwihlten und von Christus
gerufenen Trigern diese dauernde Verheiflung, und sie ist auch Aus-
druck der wahren Einheit und Allheit. Man kdnnte auch viel eher von
einem Primat Jerusalems als von einem solchen Roms sprechen. Die
Urgemeinde, das, was Jesus als der Christus in seinem Leben und in
seiner Auferstchung gebaut hat, mit Petrus und den andern Jiingern,
ist Jerusalem. Mit dem Gericht iiber das irdische Jerusalem und dem
Eintritt des Reiches in die Volkerwelt geht freilich auch die Gemeinde
in diese ein und wird aus ihr erbaut. Das ist aber vor allem das Werk
des Paulus. (1. Kor. 3.) Das alles aber geschicht durch immer neue
Offenbarung, durch immer neue Vollmadht des lebendigen Christus und
unter der Leitung des heiligen Geistes, der auf die Dauer nicht einer
kirchlichen Menschenherrschaft, sondern allein der dem Reiche dienen~
den Gemeinde und den zu ihr gehdrenden Gemeinden gegeben wird.

56



Die Gemeinde aber hat in diesem Aon keine bleibende Stadt. Sie ist
vollig auf das Zukiinftige gerichtet. (Hebr, 13, 14.) Es ist wie keine ab-~
geschlossene Offenbarung, so auch keine fertige Gemeinde auf dem
Boden der Botschaft vom Reiche m&glich. Rom aber ist fertig. Und Rom
ist vor allem von der Diakonie, dem Dienst Christi in seiner Herrschaft,
zur Selbstherrschaft im Namen Christi tibergegangen. Es hat sich in die
Zweideutigkeit gestellt. Die Frage, ob es mehr dem Groflinquisitor bei
Dostojewskij gleiche als dem wahren Nachfolger Christi, ist berechtigt.
Petrus und die Gemeinde und alle «Diener» dieser Gemeinde, seien es
Apostel oder Propheten oder Evangelisten oder Hirten oder Lehrer in
dieser Gemeinde, haben nur eine Verheiflung in der Nachfolge Christi
und im Dienst des Reiches. Die Gemeinde ist und bleibt Christi. «Weide
meine Limmers, sagt Christus im Johannes-Evangelium, nachdem er
Petrus um seine Liebe befragt hat. Der Primat ist an den Dienst des
Reiches gebunden. Der Dienst der Gemeinde aber ist vdllig auf das
Reich Gottes und das mit diesem verbundene Kommen des neuen Him-
mels und der neuen Erde gerichtet. Sie kann ihrem Wesen nach nicht
zur kirchlichen Einrichtung in der Welt werden. In diesem Dienst allein
kann sich die wahre Gemeinde vollenden. Und darum kommt im Neuen
Testament auch «Jerusalem» neu herab von Gott und ist allein die blei~
bende Stadt Gottes. Das ist kein Uberbleibsel einer «jiidischen» Apoka-~
lypse, sondern das prophetische Wort der Weissagung und Verheiflung,
die die Gemeinde hat, die sich in diesem Jerusalem, oder wie Blumhardt
sagt, in diesem «Zions vollendet. (Vgl. Offbg. 14, 1; 21, 2.) Die
rdmische Gemeinde kann eine Vollmacht haben, soweit sie dem Reiche
zusammen mit den andern Gemeinden Gottes und Christi in der Welt
dient. Im Zusammenschluf in dem einen Gott und Christus, dem einen
Herrn und Glauben, der einen Taufe und dem einen Vater iiber allen
wird die eine Gemeinde Christi. Ist das nicht etwas anderes als Rom,
das sich abschliefit, anstatt weit zu sein wie Gott, der Herr und Vater?
Was Israel mit dem Gesets machte, macht Rom mit der Kirche. Es er-
richtet den Zaun, den Gott nicht gelten lafit. Es kann einer Gemeinde
durchaus auch einmal so etwas wie der «Vororts> gegeben werden. Aber
Gott kann um seines Reiches willen auch den Vorort wedhseln und tut
es auch. Die Gemeinde Gottes kann einen solchen irdischen Mittelpunkt
haben — sie ist nicht einfach die «unsichtbare Gemeinde» —, aber der
lebendige Gott und der lebendige Christus entscheiden {iber Personen
und Orte, tiber Zeiten und Fristen fiir diese Personen und Orte, und die
ganze sogenannte Kirchengeschichte ist ein Zeichen dafiir, daf} sie es
tun. Die Geschichte der lebendigen und einen Gemeinde Christi, die
dem Reiche verbunden ist, ist nicht nur umfangreicher als jegliche Kir~
chengeschichte, als jede Kirche und Konfession; sie zeigt auch, dafl der
«Anspruch» der Kirchen unter dem stindigen Gericht des Reiches steht.
«Von allen menschlichen Einrichtungen ist die Kirche weitaus die h3chste;
sie ist viel hoher als der Staat; es gibt nur Eins, das héher ist als sie, und

57



dieses allein ist auch ihr Gericht: das Reich Gottes selbst.» (L. Ragaz:
Weltreich, Religion und Gottesherrschaft, Bd. 1.) Das Reich Gottes ist
nicht nur das Weltgericht, das Volkergericht, es ist vor allem auch das
Kirchengericht, Das Gericht vollzieht sich sogar zuerst am Hause Gottes.
Dort fingt es an. (1. Petrus 4, 17.) Was uns immer wieder erstaunen
laBt im Nachdenken iiber die Kirchenfrage, ist das, dafl sie sich immer
wieder gegen das Gericht des Reiches Gottes behaupten wollen und ihm
gerade darum verfallen. Ganz genau wie Israel und Jerusalem! Sie sind
keine dauernden und voll angemessenen Werkzeuge des Reiches Gottes.
Ihm kann nur dienen die in «Gericht und Gnade» sich erneuernde und
reinigende (vgl. Joh. 15) Gemeinde Christi, die sich auch &rtlich als Ge~
meinde Christi ausprigt. Das war eigentlich der urspriingliche Sinn der
Reformation: diese Erneuerung und Reinigung der Gemeinde Christi
zum Volldienst des Reiches Gottes. Vor allem die lutherische Reforma-~
tion ist daran wesentlich gescheitert. Denn es soll und mufl eine Ge-~
meinde Christi geben, deren ganzes Glauben, Hoffen und Kampfen auf
das Reich gerichtet ist. Nicht soll die Gemeinde in der Kirche aufgeldst
oder entstellt werden, wie das nach der apostolischen Zeit geschah und
wie das auf eine andere Weise wieder Luther tat (weil er zur Gemeinde,
zum wirklichen Volk Gottes, wie er sagte, nicht die Leute hatte, nicht
hatte, die «<mit Ernst Christen sein wolltens), sondern die Kirche mufl in
der Gemeinde Christi aufgeldst werden, sie mufl mit andern Worten
wieder Gemeinde Christi werden, nicht nur dem Namen, sondern der
Sache nach. Daf} wir innerhalb und auflerhalb der Kirchen die dem Reiche
dienende Gemeinde Christi suchen und neu zu gewinnen trachten, der
Gott wieder das Erbe Christi, sein Reich, anvertrauen kann, ist vielleicht
das Entscheidendste, was in unsern Tagen geschehen muf.

3. Wir sind damit schon zur zentralsten Frage fiir die Gemeinde
Christi in diesem Zusammenhang gekommen, denn in ihr liegt das
Kriterium ihrer Stellung zum Reiche Gottes. Es ist die Machifrage. Wer
hat die Madht in der Gemeinde Christi, und durch wen wird sie? Hier
kann es nur eine Antwort geben: durch Gott selbst und durch Gott allein
und zum Dienst des Reiches Gottes allein. Das gilt vom einzelnen und
von der Gemeinde. Ihre Stellung entscheidet sich an ihrem Dienersein
fiir das Reich Gottes. Diener, Knecht, Arbeiter, das sind die Worte, mit
denen Jesus dieses Verhiltnis zum Reiche Gottes bezeichnet. Alles, was
einer in der Gemeinde ist, ob Apostel, ob Prophet, ob Lehrer, ob Auf-
-seher, ob Altester, ist er als Diener, Knecht und Arbeiter. Er hat kein
«Amts, auf dem sich eigene oder kirchliche Macht aufbauen liefle, son~
dern einen Dienst, und ist Diener Gottes, Knecht Christi in der Ge~
meinde. Die Ubersestung des Wortes «Dienst> mit «Amt» ist so frag~
wiirdig wie die Anschauungen, die sich mit ‘dem Begriff des Wortes
«Amt» verbinden. Sie trigt den Machtgedanken in etwas hinein, wo er
gerade ausgeschlossen ist. Es gibt vor allem auch keinen Symbolismus
des Dienstes wie in der Kirche, sondern der reale Dienst des Reiches

58



Gottes, das, was man fiir das Reich Gottes ist und arbeitet, entscheidet.
Denn durch den Glauben, der das erlésende Wort Christi und die Ge~
rechtigkeit des Reiches Gottes annimmt, treten wir in das Reich Gottes
ein, aber im Reiche Gottes werden wir beurteilt nach unserem Tun. Das
ist die Meinung des ganzen Neuen Testamentes. Das gilt fiir den
Apostel wie fiir das geringste Glied der Gemeinde. (Vgl. Matth. 16, 24;
20, 20—28.) Daher sind z. B. alle Glieder der Gemeinde im Unser
Vater zusammengeschlossen zum Dienst des Reiches. Das Unser Vater
ist das Reichsgebet (Blumhardt Vater) nicht nur, es ist das Gebet der
Reichsdiener, die zu S6hnen und Tdchtern Gottes berufen sind. Darum
nimmt es sich in manchen Kirchen so merkwiirdig aus! Nur wer dem
Reiche dient, kann die Anliegen haben, um die im Unser Vater gebeten
wird: «Dein Name werde geheiligt, dein Reich komme, dein Wille ge-~
schehe auf Erden wie im Himmel.s Diese Reichsdiener kdnnen dann
auch um das bitten, was sie bediirfen: das Brot aus Gottes Hand, die
Vergebung der Schuld, die Erlsung vom B&sen, und sie iiben auch die
Vergebung der Schuld als Gabe, Vollmacht und Pflicht des Reiches
Gottes. Wenn dann in der Fassung des Matthius noch steht: denn dein
ist das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit in alle Weltzeiten, so
ist dieses Wort, wenn es von der Gemeinde hinzugefiigt worden ist,
wie man annimmt, ein wahrer Ausdruck fiir das Selbstverstindnis der
ersten Gemeinde in ihrer Stellung zu Gott und Christus. Gottes ist das
Reich und die Kraft und die Herrlichkeit in der Gemeinde, die ihm
dient. Die Madht ist fiir die Gemeinde Christi allein Gottes, der Dienst
ist der Gemeinde bis in ihr letstes Glied. Die «Vollmacht> gilt dem
Dienst am Reiche, nicht der Macht eines Amtes oder gar einer kirch~
lichen Weltherrschaft. Wenn Christus selbst sich dem unterzogen hat,
mit Nachdrudk seine Jiinger immer wieder darauf verwiesen hat, sei~
nen «Diensts und sein «Dienersein» (vgl. Joh. 13, 14; Matth. 20, 27;
23, 11) am Kreuz vollendete, hat er seiner Gemeinde eine deutliche und
unumstBliche Weisung gegeben. Sie kommt nur durch den Dienst am
Reiche Gottes zum Reiche Gottes. Das Kreuz als Ausdruck der Hingabe
der Seele fiir den Dienst am Reiche Gottes ist der EngpaBl und das
- Zeichen nicht nur fiir Christus, sondern auch fiir die Gemeinde und jhre

Glieder. Das Kreuz der Nachfolge ist unabdingbar der Weg der Ge-
meinde Christi, das Kreuz auf Golgatha wird die Gnade, die Kraft und
der Sieg dieses Weges, auf den die Gemeinde aber schon mit dem Ruf
zum Reiche gewiesen ist und Jesus seine Jiinger von Anfang an fiihrt.
Wer glaubt, bekommt die ganze Gabe und Gnade Christi, aber er wird
auch auf den Weg Christi gerufen! Wo das Reich Gottes das wahre
Anliegen der Gemeinde ist, bleibt fiir siec nur der Weg der Nadhfolge,
des Dienstes, ihrem Herrn und Meister nach. Der Weg der Menschen-~
herrschaft ist vollig abgeschnitten — um der Gottesherrschaft willen, und
nur wer der Gottesherrschaft dient, bekommt ihre Vollmacht als dienen-~
des Organ.

59



4. Das Kreuz ist vor uns aufgetaucht und damit auch die Frage, was
das ganze Leben Jesu, das sich darin vollendet, fiir die Gemeinde be-~
deutet. Jesus bedeutet fiir die Gemeinde alles, das Kreuz bedeutet fiir
die Gemeinde alles. Sie lebt aus ihm, sie lebt von seinem ganzen Wort
und Wirken, sie lebt vom Kreuze, sie lebt von Ostern, denn ohne den
Sieg Christi iiber den Tod und das ganze Reich des Todes versinken
Christus und seine Botschaft im Grabe. Das Reich Gottes aber in Jesus
ist gerade durch den Weg des Kreuzes, durch das Kreuz Sieg iiber den
Tod und ist die Verheiflung dieses Sieges fiir die ganze Schépfung, die
jetst noch seufzt und in den Geburtswehen auf das Leben hin liegt. Die
Gemeinde aber verkiindigt nicht nur Jesus, der in der Kraft Gottes auf~
erweckt und zum Herrn und Christus erh8ht wurde; sie lebt auch aus
der Ostertatsache und aus der Osterkraft. Der Tod hat zwar noch iiber
den Leib, aber nicht mehr iiber den Menschen des Geistes Christi Madht.
Weil die Gemeinde von der Kraft der Auferstehung Christi beriihrt ist,
sehnt sie sich und hofft so stark auch auf die «Erldsung unseres Leibes»
vom Tode und schaut aus auf die kommende Auferstehung. Die Ge-~
meinde verkiindet nun zusammen mit der Botschaft vom Reiche Gottes
die Botschaft von der Herrschaft Christi. Auch der Auferstandene redet
von nichts anderem als dem Reiche mit seinen Jiingern. Aber durch
Ostern und Pfingsten wird Jesus im Vollsinn fiir die Gemeinde und die
Welt zum Herrn und Christus. Von da an verkiindigt sie ihn und seine
Herrschaft, wie sie weiter in seinem Auftrag das Reich Gottes ver~
kiindet. Die Gemeinde wird nun endgiiltig Christusgemeinde. Fiir sie
ist die Herrschaft Gottes in Christus durch den Geist festgemacht, den
er an Pfingsten sendet und den er weiter ausgieft als Ausdruck seiner
Herrschaft. Die Christusherrschaft ist das sieghafte Zeichen des Kampfes
fiir die Gottesherrschaft. War vorher mit Jesus die Herrschaft Gottes
genaht, so dafl es auf die Frage der Pharisder nach dem Zeitpunkt des
Kommens des Reiches hiefl: «Siche das Reich Gottes geschieht mitten
unter euchs (Luk. 17, 20), so ist jetit mit dem Geist fiir die Gemeinde
Gottesherrschaft und Christi Herrschaft angebrochen, und sie selbst
wird zu deren Zeugin und Trégerin in der Welt. Beides ist so unldslich
verbunden, wie der Sohn mit dem Vater und der Vater mit dem Sohn eins
ist. Der erste Ausdruck nun dieser vom ganzen Christus, dem leben-
digen Christus, dem «Herrn» Christus lebenden Gemeinde ist die Ur-
gemeinde in Jerusalem. Der lebendige Gott und sein Christus herrschen
in dieser Gemeinde durch den Geist. Die Gemeinde ist geistbestimmt,
und das heifit gottbestimmt, christusbestimmt in allen ihren Gliedern
und fiir ihren Weg und ihr Tun, Der Geist ist eine Gabe Christi, die er,
zur Rechten Gottes erhsht, mitteilt (Apg 2, 29—47). Der Geist wird
zur Kraft Christi in seiner Gemeinde. Nichts anderes bestimmt fortan
ihre Organe und nichts anderes ihren Weg — solange und soweit sie
wirkliche Gemeinde Christi ist und bleibt. Die Taufe wird zum Wende~
punkt fiir den Menschen, der Christus annimmt. Seine Existenz ist von

60



nun an vollig bestimmt durch Christus, der ihm die Gabe des Geistes
als Siegel des Zeugnisses der Gemeinde mitteilt. Die Taufe ist verbun~
den mit der Umkehr, der Annahme Christi im Glauben, der Geistmittei~
lung und dem Dienst in der Herrschaft Christi. Am Menschen wird die
reinigende und erneuernde Kraft Christi wirksam, so dafl er eine neue
Schopfung wird, die Schépfung des Christusmenschen, der Gott und dem
Bruder lebt. Das Wort Johannes des Taufers: «Er wird euch mit heili-
gem Geist und mit Feuer taufen, driickt das rechte Verstindnis der Taufe
aus. Die Christustaufe ist Geisttaufe. Die Christusgemeinde ist geist-
getaufte Gemeinde. Sie kann nicht leben ohne den Geist, und sie kann
nichts sein fiir die Herrschaft Christi chne den Geist. «Kirche» kann es
ohne den Geist geben, Gemeinde Christi nicht! In der Kirche kann an
die Stelle des Geistes die kirchliche Organisation treten, an Stelle des
lebendigen, den Alltag und alle Beziehungen erfiillenden Gottesdienstes
des Reiches ein in sich ruhender und fiir sich geltender Kultus, sie kann
sich auf die Bibel oder auf die Hierarchie aufbauen, sie ist damit noch
nicht Gemeinde Christi, des lebendigen Herrn! Diese Gemeinde kann
nicht sein ohne den lebendigen, immer neu ausgegossenen heiligen
Geist, den Weg~ und Wahrheitsweiser, sie kann nicht sein ohne ihn als
Gnadengabe, sie kann ihn nicht entbehren als Kraft und lebendiges Tun
Gottes und Christi, die Liebe und die Wahrheit kann sie nicht leiten,
es sei denn der Geist ausgegossen in den Herzen. Der Mensch Gottes
in der Gemeinde Christi kann nicht leben ohne die Einwochnung des
Geistes, die die Einwohnung Christi in ihm ist. Nur so kann er ein
lebendiger Diener des Reiches sein. Aus dieser Quelle stammt all das,
was Leonhard Ragaz in der «Geschichte der Sache Christi» {iber die
«Befreiung des Menschens, die «Demokratie», den «Sozialismus» und
den «Kommunismus» aufgezeigt hat und durch die Geschichte verfolgt.
Es hat nur in der Verbindung mit dieser Quelle eine dauernde Ver~
heiflung. Wahrhaftig, eine Revolution der Christenheit in dieser Rich-
tung ist ndtig. Christus mufl wieder wahrhaft «der Herr» werden durch
den Geist*.

Es ist klar, dafl diese Gemeinde nie ein fertiges Modell sein kann,
Es gibt aber Wesensziige, ohne die sie nicht mehr Gemeinde Christi ist.
Diese Wesensziige werden uns deutlich an der Urgemeinde und be~
sonders auch an den Aussagen des Apostels Paulus {iber die Gemeinde
Christi, deren Bote in der V&lkerwelt er ist. Wir versuchen diese Wesens~
ziige nun zunichst im Bilde der Urgemeinde zu Jerusalem zu erkennen.

Wir haben vom grundlegenden Ereignis der Ausgieflung des Geistes
geredet. Der Geist ist der wahre Weiterfithrer und Vollender der Ge-~
meinde Christi, die auf ihren Herrn wartet, ihm dient. Darum ist es
bedeutsam, dafl am Ende des Neuen Testamentes der Geist und «die
Brauts, d. h. die Gemeinde, sagen: «<Komm!» Die Gemeinde kann sich

4 Das war auch das grofie Anliegen der beiden Blumhardt.
61



nicht vollenden aufler in der vollendeten Christusherrschaft, der sie
dient, und die zur Gottesherrschaft wird im neuen Himmel und in der
neuen Erde, worin Gerechtigkeit wohnen.

Diese Urgemeinde nun hért die apostolische Botschaft, die «Lehres
der Apostel, sie hat «Gemeinschaft», sie ist eine Gottesfamilie, die jede
natiirliche Gemeinschaft weit tiberbietet, weil sie keine Schranken kennt
(wie sehr ist dieser Zug verlorengegangen)), sie sind alle Briider, sie
haben sogar ihre Habe gemeinsam. Die Bruderschaft im h&chsten Sinne
leuchtet auf. Sie sind verbunden in der Agape, dem Liebesmahl und
Brudermahl, dem heiligen Mittelpunkt ihres Gemeindelebens, worin
Christus ihnen alles ist und schenkt und sie sich alles werden und schen-~
ken und sich dem Christus Gottes weihen, dessen Herrschaft sie in der
Welt verkiinden und auf den sie warten. Das Abendmahl ist Christus-
mahl — und Reichsmahl. Es blickt aus auf das kommende Reich, das
neue Kommen Christi und das groffle Mahl an den Tischen des Reiches
mit der ganzen erlSsten Schdpfung. Es ist Ausdruck der stirksten Kraft,
die die Gemeinde Christi in der Welt und im Kampfe fiir das Reich
Gottes hat — die sich opfernde Liebe, die Christus selbst ist und in
Wein und Brot der Gemeinde darbietet. Es ist der Empfang der Liebe
zum Leben der Liebe. Die Liebe ist das wahre Leben der Gemeinde,
nicht etwa der Kultus und das Sakrament an sich, wozu Agape und
Christusmahl in der Kirche geworden sind. Zu dieser Gemeinde gehért
das Gebet, denn es ist eine kimpfende und dem lebendigen Christus
dienende Gemeinde. Das Gebet ist aber Reichsgebet, Christusgebet:
Ringen um den Willen und die Sache Gottes und Hingabe an den
Kampf um diese Sache. Es ist reale Teilnahme am Kampf des Reiches.
Diese Gemeinde ist durch den in ihr waltenden Gottes~ und Christus~
geist zusammengeschlossen zu «einem Leibs. Sie ist durch den Vater
schdpfungsgrofl und weit mit allem Lebendigen verbunden und allem
Lebendigen verpflichtet. Das ist ihr Universalismus, der weit gréfier ist,
als er je in einer Kirchenform verwirklicht wurde. Es ist kein geschlos~
sener, es ist ein offener Universalismus. «Sie hatten nur ein Herz und
eine Seele» wird von der Schar derer, die glaubig geworden waren,
gesagt. Die Gemeinde lebt wirklich aus dem einen Leben Christi in allen,
aus der einen Wirkung Gottes in allen, aus dem einen Geist der Liebe und
Wabhrheit in allen. Das ganze Wachstum dieser Gemeinde in all ihren
Bediirfnissen und ihren Organen fliefit daraus, Die Urgemeinde, die ur-
christliche Gemeinde in diesem Sinne und damit die lebendige Ge-~
meinde Christi zu allen Zeiten und an allen Orten ist die Geistschdp~
fung und Geistwirksamkeit Gottes und Christi zum Bau des Reiches, da
«Gott alles ist und in allens. Sie geht doch, manchmal mehr verborgen
und manchmal mehr offenbar, durch die Geschichte der Sache Christi.
Und wo sie wirklich diese Gemeinde Christi ist, erfiillen sich an ihr die
Worte Christi: «Ihr seid das Salz der Erdes und «Ihr seid das Licht der
Welts. Albert Béhler.

62



	Die urchristliche Gemeinde - ihre Botschaft und ihr Weg : Teil V (Schluss)

