
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 2

Artikel: Die urchristliche Gemeinde - ihre Botschaft und ihr Weg : Teil V
(Schluss)

Autor: Böhler, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Denn das Leben, das der Dürstende in seinem elementaren Drange
sucht, ist das Nicht-mehr-Vegetieren, ist die Fülle, ist Gott! Darum werden

die Dürstenden zu Christus gerufen. Das, was hier zu finden ist, ist
etwas anderes, als das, was man zu finden hofft. Wer bei Christus nur
finden würde, was er zu finden hofft, fände eben immer nur sich selber.
Wer hier nur eine Bestätigung seiner Ideale fände, hätte nicht Christus,
sondern abgestandenes Wasser gefunden!

Zu Christus kommen heißt, das Reich Gottes finden — aber was für
eines? Eines, welches nur unterstreicht, was wir ohnehin schon wissen,
eine bloße Bestätigung unserer Religion, Ethik und Politik oder eines,
das dem Gottesfeuer gleich, läuternd und schmerzhaft umschmilzt, was
in seine Nähe kommt? Das Leben, der Gott, die hier zu finden sind, sind
das Leben und der Gott, um die das Christusleben sich bewegte, das von
der Versuchung bis zum Kreuze um die Bitte kreiste: Dein Wille
geschehe.

Dieses Leben, dieser Gott, sie warten auf die Dürstenden. Sie können
und wollen den Gewohnheitsdurst derer, die das Abgestandene lieben,
nicht stillen, weil sehr weit entfernt von den alten Teichen die lebendige
Quelle aus der Erde quillt. Und den elementaren Durst der Verlorenen,
der weglos Suchenden, können und wollen sie anders stillen, als es die
Irrenden hoffen.

Stillung des Urdurstes, das ist nun allerdings kein aus gesättigten
Herzen quellender Jubel, ist ein Erlebnis, das vielmehr dem Erschrecken
Jesajas gleicht, der vor dem lebendigen Gott erkannte, daß er unreiner
Lippen sei, oder dem Erleben des Petrus, der zu Christus sprach, Herr
gehe von mir hinaus, denn ich bin ein sündiger Mensch.

Es gibt einenWeg heraus aus dem Abgestandenen und Abgeschmackten,
das unsere Zeit vergiftet. Dies ist er: Durst — die Rettung vor der

Gewöhnung ans Abgestandene; Christus — die Rettung von dem Wegende

der Dürstenden im Schweinestall; Gott und sein Reich — die Stillung
des Durstes, die Neuschöpfung der Dürstenden. Bruno Balscheit.

Die urchristliche Gemeinde ~ ihre Botschaft
und ihr Weg (V)

(Schluß)

Was mit Jesus beginnt, müssen wir als die permanente Revolution

Gottes bezeichnen. «Die Erscheinung Christi hat eine völlig neue
Zeit der Menschheit gebracht. Es ist durch sie ein gänzlicher Umschwung
des menschlichen Daseins überhaupt eingetreten.» (Richard Rothe.) Die
Menschengeschichte bekommt endgültig ihre Bestimmung und ihr Ziel.
Nun ist das Reich Gottes das Unausweichliche geworden und in die
Geschichte als das Entscheidende eingetreten. Wie es in Christus als die

51



eigentliche umkehrende Kraft hervortritt, so auch als die eigentliche
befreiende, erneuernde und zielseftende Kraft. Die ganze Menschengeschichte

hat von jefet an ihren vollbewußten Inhalt. Sie ist in Saat und
Ernte dem Reiche Gottes unterworfen. Die Guten und Bösen kommen
unter sein Gericht und seine Verheißung. Nichts Oberstes und nichts
Unterstes entgeht seinem Walten, und nichts Fernstes und nichts Nächstes

kann sich ihm entziehen. Alles wird in ihm erfaßt und zusammengefaßt,

was im Himmel und auf Erden ist und die neuen Himmel und
die neue Erde, in denen Gerechtigkeit, d. h. das volle Wesen und die
volle Kraft Gottes wohnen, da Gott «Alles ist und in allen» (1. Kor. 15,28),
sind Grund und Bestimmung aller Schöpfung wie aller Geschichte. Gott
offenbart sich durch alle Geschichte, wie er sich in den Werken seiner
Schöpfung offenbart (Römer 1, 20 und 21), als der Schaffende, Erlösende
und Vollendende. Vollendung aber ist Gottes und des Lammes Wohnen
unter den Menschen, die volle Wirklichkeit und Herrlichkeit Gottes
unter seinen Söhnen und Töchtern im Leben des Reiches Gottes.

Mit Jesus tritt das Reich hervor in «Kraft». Wie Jesus die volle
Offenbarung Gottes und seines Reiches ist, so strömen aus ihm auch das
volle Leben und die Kraft des Reiches. Botschaft und Wirken Jesu sind
ein einziger Angriff, Kampf und Sieg über das ganze Reich des Bösen,
des Todes, der Sünde, der Krankheit, der Besessenheit und Gebundenheit,

der Ungerechtigkeit, des Mammons, des Lasters, der Gier. Wo
Jesus hinkommt, kämpft er den Kampf um das Reich Gottes. Die
Versuchungsgeschichte ist die Entscheidungsstunde für das Reich Gottes in
Jesus. Dadurch erweist er sich als der Sohn, und seine Taufe im Jordan
und die Herabkunft des Geistes werden zum Signal Gottes für ihn zum
Kampfe. Von nun an soll Christus gehört werden — «der Sohn Gottes».
«Dies ist mein geliebter Sohn, den sollt ihr hören!»

Jesus weiß sich gesandt vom Vater. Und er sendet, die er zu Jüngern

macht, zu seinen Gesandten, die in seiner «Nachfolge» die
Reichsbotschaft und die Reichswirklichkeit in das Volk tragen. Wir stehen vor
der Tatsache des Apostolates und der Jüngerschaft verbunden mit der
Nachfolge.

Apostolat, Jüngersckaft und Nackfdlge sind zu allen Zeiten die
Grundelemente der lebendigen Gemeinde Christi. Es handelt sich bei
ihnen um die Zeugenschaft und Gesandtschaft des lebendigen Christus

für das Reich des Vaters unter den Völkern. Auch ihre Botschaft,
das ihnen anvertraute Evangelium vom Reich und ihr Wirken geschieht
in der Kraft des Reiches Gottes. Denn sie sind ausgerüstet mit der
«Vollmacht» Christi für den Dienst des Reiches. In ihrem Wort und
in ihrem Tun wirkt der Eine, lebendige und heilige Gott für sein
Reich. Sie sind darin «Gottes Mitarbeiter». (1. Kor. 3, 9.) Mitnichten
sind das Apostolat, die Jüngerschaft und die Nachfolge gleichsam mit
dem Kanon des Neuen Testamentes abgeschlossen, wie das weithin für
den Protestantismus der Fall ist, und ebensowenig sind sie umzuwandeln

52



in eine kirchliche Hierarchie oder ein Vollkommenheitsideal mönchischer
Art, wie es im Katholizismus geschehen ist. Beide bezeichnen eben auf
ihre Art ein Abkommen vom Reiche Gottes und der lebendigen
Gemeinde Christi zu Religion und Kirche. Der Reichsbotschaft und der
Christusherrschaft entsprechen allein das in der Kraft Gottes wirkende
Apostolat (dem die Prophétie zur Seite tritt!), die geistgeborene, in der
Nachfolge Christi und dem Dienst des Reiches sich erfüllende Jüngerschaft

in der Gemeinde Christi. Das zeigt auf das deutlichste der ganze
Bericht der Apostelgeschichte. Apostolat, Jüngerschaft und Nachfolge
sind nicht, wie es die protestantischen Verkürzer und Beschneider des
Evangeliums und der Gnade Gottes wahrhaben wollen, auf die erste
Zeit beschränkt und die Nachfolge gar «ein Rückfall ins Gesefe»,
sondern sie sind geradezu das Zeichen des Evangeliums vom Reiche mit
seiner Gnade, die in der Gemeinde Christi freilich kein bloßes Wort ist,
auch kein bloßes psychologisches Erlebnis, auch kein priesterlicher
Besife, auch nicht durch die Rechtfertigung aus dem Glauben erschöpft wird,
sondern sie sind Organe des lebendigen Fortwirkens Gottes in der Welt
für sein Reich und Ausdruck des wirklichen Gerufen- und Erwähltseins
zur Gemeinde Christi und zu ihrem Dienst für das Reich Gottes. Gott
wirkt, Christus wirkt, die Gemeinde in ihren Organen wirkt mit am
Reich bis zur Vollendung. (Vgl. 1. Kor. 12—15 mit dem Schlußwort:
«Am Werk des Herrn nehmt reichlich teil zu jeder Zeit, da ihr wißt, daß
im Herrn eure Arbeit nicht vergeblich ist.»)

Die Existenz der Jünger ist darum völlig durch Christus und den
Dienst des Reiches bestimmt. Sie haben keine «bürgerliche Existenz» mit
einem «christlichen» Anhang mehr oder weniger ernsthafter Art; sie
haben auch keine Doppelexistenz im Sinne einer Teilung zwischen dem
Reiche Gottes und dem Reiche der Welt. Die Taufe ist die Umwandlung
und völlige Umkehrung ihrer Existenz für das Reich Gottes. Sie leben
nun nicht mehr «sich selber». Darum sollen sie zuerst nach dem Reiche
Gottes trachten und darum sollen sie vollkommen sein, wie ihr Vater
im Himmel vollkommen ist. Ihre Bestimmung und ihre «Einsefeung»
dazu ist von nun an nichts Geringeres als die «Sohnschaft Gottes».
Das ist das Entscheidende daran, nicht der Adoptionsgedanke an sich.
Dazu sendet Jesus die Apostel zunächst zu Israel und dann unter
die Völker. Das Apostolat ist also die Sendung Christi zur
Gewinnung der Menschen und Völker für das Reich Gottes, worin
die Menschen zur Sohnschaft und Bruderschaft bestimmt und berufen
sind. «Ich will euch zu Menschenfischern machen.» (Matth. 4, 19.) Dieses
Wort Jesu bezeichnet den Grundsinn und die Grundrichtung, die das
Reich Gottes und die ihm dienende Gemeinde in Christus nehmen. Es

geht voll und ganz um den Menschen, weil es voll und ganz um das
Reich Gottes geht. Gott reklamiert in Christus den Menschen wieder für
sich. Er gibt ihn nicht preis an die Sünde und an den Tod. Er läßt ihn
nicht in der Gewalt Satans. Er überläßt ihn auch nicht seinem Eigenstolz

53



und seiner Gier. Er gibt ihn auch nicht als «Eigentum» den Mächten
dieser Welt, wie es immer wieder die Kirchen tun, denn zum Herrn
der Welt ist Christus gesefet, der Sohn Gottes, und der Mensch in ihm
zum alleinigen Eigentum Gottes bestimmt. (Eph. 1, 14.) Der Mensch
kann nichts anderem eigen sein als Gott. Das ist seine Bestimmung für
das Reich. Wenn der Mensch abgefallen ist, so hat ihn doch Gott nicht
fallen lassen. Er hält ihn nicht nur fest, sondern er hebt ihn in Christus
in erbarmender Liebe empor, reißt ihn geradezu heraus aus aller
Gebundenheit, macht ihn frei und nimmt ihn zugleich an in der vollen
Vaterliebe. So ist das Gottesreich in Christus die Quelle der Freiheit
und der Liebe Gottes, in denen allein der Mensch als Mensch und als
Bruder leben kann. (Lernten wir doch auch die heutigen Kämpfe um
die Freiheit und die Bruderschaft unter den Menschen in diesem Lichte
verstehen und mitkämpfen!) Wie das Reich in Christus auf diese Weise
eine schon gegenwärtige neue Wirklichkeit ist und weiter schafft, so die
Gnade in Christus eine neue Existenz und eine neue Gemeinsdiaft, die
dem Reiche dient. Das ist die Gemeinde Christi.

Wir wollen uns nun noch einigen wichtigen Einzelfragen zuwenden:
1. Was bedeutet für diese Gemeinde die Bergpredigt (und alles, was

an Jüngerschaftsunterweisung dazugehört in den Evangelien und bei
den Aposteln)? Sie ist die dem Volk und den Jüngern gezeigte
Revolution des Reiches Gottes, die große Umkehrung, wie sie uns
besonders Leonhard Ragaz in seinem Buche über die Bergpredigt
dargestellt hat. Sie wird als Gabe, Verheißung und Forderung jedem
Menschen angeboten. Sie kann der erste Schritt zur Erfassung des
Reiches sein. Darum werden alle vor diese Entscheidung gestellt, und die
Masse merkt gut, daß «Vollmacht» und «Ruf» bei Jesus ist, keine
schriftgelehrte Rede. Jesus stellt die Menschen nicht einfach vor das Gesefe
oder Gesefelichkeiten — das tun die Pharisäer und Kirchenleute —,
sondern er stellt sie vor die Seligkeit der Offenbarung des Reiches
und des Lebens für das Reich. Er gründet die Existenz und das Tun
des Menschen auf Gott selbst, auf Gottes in ihm geschehendes lebendiges

Wort. Das Wort Jesu aber kann der Mensch nach Jesu eigener

Versicherung tun. Es verbindet ihn in Christus mit dem Vater,
reinigt ihn, macht ihn zum Sohn, erschließt ihm die ursprüngliche

Lebensquelle, nach der er dürstet, nichts mehr ist unmöglich!
Begriffen wir das nur genügend! Für die Jünger, die Gemeinde ist die
Bergpredigt so nichts anderes als die Verwirklichung des Lebens aus
Gott und mit Gott und für Gottes Reich. Darum hat sie Geltung als Teil
des Rufes Jesu zu seiner Nachfolge und zum Dienste am Reich, ist sie
ein Stück dessen, was Paulus später «unsern vernünftigen Gottesdienst»
nennt. Die kirchliche Unwirksammachung der Bergpredigt ist nichts
anderes als ein Stück ihres Abfalls vom Reiche Gottes und der Gemeinde
Christi. Dreierlei wollen wir noch besonders beachten. Einmal: Jesus
nimmt das Gesefe ernst. Es wird auf dem Wege der Bergpredigt, der

54



der Weg Jesu ist, erfüllt dadurch, daß Jesus den Menschen mit Gott auf
unmittelbare und unlösliche Weise verbindet und ihm zugleich sein
wahres göttliches Bild und Wesen offenbart und freilegt, das sich in der
geschenkten und gelebten Gerechtigkeit Gottes darstellt. Niemand ruft
den Menschen so ernst und macht ihn so frei und fähig zu göttlichem
Tun wie Jesus! Sodann: Jesus offenbart den «Geist des Lebens» (vgl.
Römer 8, 2), der Gott ist, in der Bergpredigt. Darum ist sie ein so lebendiges

Wort für alle Zeiten, das seine Fruchtbarkeit außerhalb und innerhalb

des Christentums immer neu erweist. (Denken wir etwa in neuerer
Zeit an Tolstoj und an Gandhi!) Sie ist eine Lebenslehre für die
Gemeinde Christi, die ihr als Orientierung und Weg für den Kampf des
Reiches Gottes dient und das Tun und Leben der Gemeinde und all
ihrer Glieder zu einem Organ des lebendigen Willens Gottes macht.
Daß ein Jünger z. B. nach dem ganzen Sinn und Geist der Bergpredigt,
nach diesem «Gesefe des Geistes des Lebens», wie Paulus später sich
ausdrückt, keinen Kriegsdienst tun kann, weil er ganz andere Dinge tut, der
Gerechtigkeit, der Reinheit, der Güte, der Liebe, der Wahrheit, dem
Frieden, der Brüderlichkeit, mit einem Worte, Gott und seiner Herrschaft

mit seinem ganzen Leben dient, wird dabei sonnenklar.
Merkwürdig, daß in einer Entscheidungsstunde der Welt, wo Gott die Welt
vor das Entweder-Oder des Krieges oder des Friedens gestellt hat, die
Christenheit immer noch nidit weiß, was es heißt: «Selig sind, die Frieden

schaffen; denn sie werden Söhne Gottes heißen»; «Selig sind die
Sanftmütigen, denn die Erde wird ihr Erbe sein». Die prophetische
Forderung und Verheißung des Friedens ist in Jesus erfüllt zur Verwirklichung

in seiner Gemeinde. Wie weit ist doch das Christentum in
seinem «Sündenfall» von dieser Christuswelt abgekommen. Darum vermag
es wohl auch so wenig den wirklichen Frieden der Seele zu vermitteln,
in dem sie ruhen kann in Gott. Denn in Gott ruht nur wirklich, was
seinem Reiche lebt und dient. Drittens: Jesus macht mit der Bergpredigt
und dem, was zu ihr gehört, überhaupt den prophetischen Geist und das
prophetische Leben zur Mitgift seiner Jünger, ja sogar, als Angebot,
jedes Menschen. Damit aber wird sie zu einer ewigen Revolution der
Welt durch Gott und den Menschen des Reiches Gottes in der Gemeinde
Christi.

2. Eine überaus wichtige Frage ist in unserem Zusammenhange die
nach dem sogenannten Primat des Petrus. Wie sollen wir das Ereignis
von Cäsarea Philippi und seine Bedeutung für die Gemeinde Christi
verstehen. Hier stehen wir ja vor einem Hauptteil der Geschichte der
Sache Christi. Denken wir an Rom und seinen Anspruch, der daraus
abgeleitet wird! Es ist klar, daß dieser Anspruch Roms vor der
Reichsbotschaft und dem Verständnis der Gemeinde Christi, das das Neue
Testament uns gibt, nicht bestehen kann. Dieses mit Hilfe einer «statutarischen

Gesetzgebung» (Blumhardt) errichtete und vollendete Gebäude
(auch darin widerspricht es dem Reiche Gottes und der lebendigen Ge»

55



meinde Christi!) dürfen wir mit seinem kirchlichen Anspruch trofe aller
Machtentfaltung als gescheitert betrachten. Sein Leben hat Rom im übrigen

von einer Reihe von Wahrheitselementen, die wesentlich zur
Gemeinde Christi gehören: ich nenne hier nur den Universalismus, die
Einheit und die Vertretung der Herrschaft Christi, wenn auch in falscher
Form.

Petrus wird in Cäsarea Philippi freilich zum kommenden Träger
(Fels) der Gemeinde Christi. Ihm ist von Gott die Offenbarung vom
«Christus» Jesus gegeben worden. Um dieser Offenbarung willen wird
Petrus für Jesus zu dem Felsen, auf dem er die Gemeinde zu bauen
verheißt, bekommt Petrus die Schlüssel zum Reich Gottes als erster, dem
die andern Jünger dann aber folgen. Es ist ganz deutlich: die von Gott
gegebene lebendige Offenbarung entscheidet über den Träger der
Vollmacht des Reiches und entscheidet darüber immer neu, wie es gerade
auch die Berufung des Paulus zeigt. Das ist auch die Erfahrung der
Geschichte, wenn wir sie nicht mit einer kirchlichen Brille anschauen. Es ist
ein Hauptverdienst der «Geschichte der Sache Christi», das besonders
deutlich gemacht zu haben. Es läßt sich kein historisch festgelegter und
tradierter Anspruch auf dieses Wort gründen. Auf dem gotterwählten
Träger baut Christus seine Gemeinde damals wie heute. Es ist aber der
lebendige Christus, der sie baut, und seine immer neu zu gebende
Vollmacht, mit der die Gemeinde der Macht des Bösen standhält und sie
überwindet. Diese Gemeinde allein hat diese Verheißung. Die Gottesstadt

und die Gottesherrschaft auf Erden fällt keiner geschichtlich
festzulegenden Instanz zu. Das ist der Kern der Abweisung der Zebedäus-
Söhne, die im Sifeen zur Rechten Jesu die Verwirklichung eines solchen
Primates erstreben. Die Gottesstadt und die Gottesherrschaft bleiben in
Gottes Hand. Jesus selbst, der Sohn, stellt sich so zu ihr. Und gerade
dafür gilt: Erste werden lefete und lefete werden erste sein. Und der Herr
des Reiches holt sich immer neue Knechte zu seinem Dienst, zu seiner
Stunde! (Vgl. Matth. 20.) So hat nur die lebendige, dem Reiche dienende
Gemeinde mit ihren immer neu von Gott erwählten und von Christus
gerufenen Trägern diese dauernde Verheißung, und sie ist auch
Ausdruck der wahren Einheit und Allheit. Man könnte auch viel eher von
einem Primat Jerusalems als von einem solchen Roms sprechen. Die
Urgemeinde, das, was Jesus als der Christus in seinem Leben und in
seiner Auferstehung gebaut hat, mit Petrus und den andern Jüngern,
ist Jerusalem. Mit dem Gericht über das irdische Jerusalem und dem
Eintritt des Reiches in die Völkerwelt geht freilich auch die Gemeinde
in diese ein und wird aus ihr erbaut. Das ist aber vor allem das Werk
des Paulus. (1. Kor. 3.) Das alles aber geschieht durch immer neue
Offenbarung, durch immer neue Vollmacht des lebendigen Christus und
unter der Leitung des heiligen Geistes, der auf die Dauer nicht einer
kirchlichen Menschenherrschaft, sondern allein der dem Reiche dienenden

Gemeinde und den zu ihr gehörenden Gemeinden gegeben wird.

56



Die Gemeinde aber hat in diesem Äon keine bleibende Stadt. Sie ist
völlig auf das Zukünftige gerichtet. (Hebr. 13, 14.) Es ist wie keine
abgeschlossene Offenbarung, so auch keine fertige Gemeinde auf dem
Boden der Botschaft vom Reiche möglich. Rom aber ist fertig. Und Rom
ist vor allem von der Diakonie, dem Dienst Christi in seiner Herrschaft,
zur Selbstherrschaft im Namen Christi übergegangen. Es hat sich in die
Zweideutigkeit gestellt. Die Frage, ob es mehr dem Großinquisitor bei
Dostojewskij gleiche als dem wahren Nachfolger Christi, ist berechtigt.
Petrus und die Gemeinde und alle «Diener» dieser Gemeinde, seien es
Apostel oder Propheten oder Evangelisten oder Hirten oder Lehrer in
dieser Gemeinde, haben nur eine Verheißung in der Nachfolge Christi
und im Dienst des Reiches. Die Gemeinde ist und bleibt Christi. «Weide
meine Lämmer», sagt Christus im Johannes-Evangelium, nachdem er
Petrus um seine Liebe befragt hat. Der Primat ist an den Dienst des
Reiches gebunden. Der Dienst der Gemeinde aber ist völlig auf das
Reich Gottes und das mit diesem verbundene Kommen des neuen Himmels

und der neuen Erde gerichtet. Sie kann ihrem Wesen nach nicht
zur kirchlichen Einrichtung in der Welt werden. In diesem Dienst allein
kann sich die wahre Gemeinde vollenden. Und darum kommt im Neuen
Testament auch «Jerusalem» neu herab von Gott und ist allein die
bleibende Stadt Gottes. Das ist kein Überbleibsel einer «jüdischen» Apokalypse,

sondern das prophetische Wort der Weissagung und Verheißung,
die die Gemeinde hat, die sich in diesem Jerusalem, oder wie Blumhardt
sagt, in diesem «Zion» vollendet. (Vgl. Offbg. 14, 1; 21, 2.) Die
römische Gemeinde kann eine Vollmacht haben, soweit sie dem Reiche
zusammen mit den andern Gemeinden Gottes und Christi in der Welt
dient. Im Zusammenschluß in dem einen Gott und Christus, dem einen
Herrn und Glauben, der einen Taufe und dem einen Vater über allen
wird die eine Gemeinde Christi. Ist das nicht etwas anderes als Rom,
das sich abschließt, anstatt weit zu sein wie Gott, der Herr und Vater?
Was Israel mit dem Gesefe machte, macht Rom mit der Kirche. Es
errichtet den Zaun, den Gott nicht gelten läßt. Es kann einer Gemeinde
durchaus auch einmal so etwas wie der «Vorort» gegeben werden. Aber
Gott kann um seines Reiches willen auch den Vorort wechseln und tut
es auch. Die Gemeinde Gottes kann einen solchen irdischen Mittelpunkt
haben — sie ist nicht einfach die «unsichtbare Gemeinde» —, aber der
lebendige Gott und der lebendige Christus entscheiden über Personen
und Orte, über Zeiten und Fristen für diese Personen und Orte, und die
ganze sogenannte Kirchengeschichte ist ein Zeichen dafür, daß sie es
tun. Die Geschichte der lebendigen und einen Gemeinde Christi, die
dem Reiche verbunden ist, ist nicht nur umfangreicher als jegliche
Kirchengeschichte, als jede Kirche und Konfession; sie zeigt auch, daß der
«Anspruch» der Kirchen unter dem ständigen Gericht des Reiches steht.
«Von allen menschlichen Einrichtungen ist die Kirche weitaus die höchste;
sie ist viel höher als der Staat; es gibt nur Eins, das höher ist als sie, und

57



dieses allein ist auch ihr Gericht: das Reich Gottes selbst.» (L. Ragaz:
Weltreich, Religion und Gottesherrschaft, Bd. 1.) Das Reich Gottes ist
nicht nur das Weltgericht, das Völkergericht, es ist vor allem auch das

Kirchengericht. Das Gericht vollzieht sich sogar zuerst am Hause Gottes.
Dort fängt es an. (1. Petrus 4, 17.) Was uns immer wieder erstaunen
läßt im Nachdenken über die Kirchenfrage, ist das, daß sie sich immer
wieder gegen das Gericht des Reiches Gottes behaupten wollen und ihm
gerade darum verfallen. Ganz genau wie Israel und Jerusalem! Sie sind
keine dauernden und voll angemessenen Werkzeuge des Reiches Gottes.
Ihm kann nur dienen die in «Gericht und Gnade» sich erneuernde und
reinigende (vgl. Joh. 15) Gemeinde Christi, die sich auch örtlich als
Gemeinde Christi ausprägt. Das war eigentlich der ursprüngliche Sinn der
Reformation: diese Erneuerung und Reinigung der Gemeinde Christi
zum Volldienst des Reiches Gottes. Vor allem die lutherische Reformation

ist daran wesentlich gescheitert. Denn es soll und muß eine
Gemeinde Christi geben, deren ganzes Glauben, Hoffen und Kämpfen auf
das Reich gerichtet ist. Nicht soll die Gemeinde in der Kirche aufgelöst
oder entstellt werden, wie das nach der apostolischen Zeit geschah und
wie das auf eine andere Weise wieder Luther tat (weil er zur Gemeinde,
zum wirklichen Volk Gottes, wie er sagte, nicht die Leute hatte, nicht
hatte, die «mit Ernst Christen sein wollten»), sondern die Kirche muß in
der Gemeinde Christi aufgelöst werden, sie muß mit andern Worten
wieder Gemeinde Christi werden, nicht nur dem Namen, sondern der
Sache nach. Daß wir innerhalb und außerhalb der Kirchen die dem Reiche
dienende Gemeinde Christi suchen und neu zu gewinnen trachten, der
Gott wieder das Erbe Christi, sein Reich, anvertrauen kann, ist vielleicht
das Entscheidendste, was in unsern Tagen geschehen muß.

3. Wir sind damit schon zur zentralsten Frage für die Gemeinde
Christi in diesem Zusammenhang gekommen, denn in ihr liegt das
Kriterium ihrer Stellung zum Reiche Gottes. Es ist die Machtfrage. Wer
hat die Macht in der Gemeinde Christi, und durch wen wird sie? Hier
kann es nur eine Antwort geben: durch Gott selbst und durch Gott allein
und zum Dienst des Reiches Gottes allein. Das gilt vom einzelnen und
von der Gemeinde. Ihre Stellung entscheidet sich an ihrem Dienersein
für das Reich Gottes. Diener, Knecht, Arbeiter, das sind die Worte, mit
denen Jesus dieses Verhältnis zum Reiche Gottes bezeichnet. Alles, was
einer in der Gemeinde ist, ob Apostel, ob Prophet, ob Lehrer, ob
Aufseher, ob Ältester, ist er als Diener, Kneoht und Arbeiter. Er hat kein
«Amt», auf dem sich eigene oder kirchliche Macht aufbauen ließe,
sondern einen Dienst, und ist Diener Gottes, Knecht Christi in der
Gemeinde. Die Ubersefeung des Wortes «Dienst» mit «Amt» ist so
fragwürdig wie die Anschauungen, die sich mit dem Begriff des Wortes
«Amt» verbinden. Sie trägt den Machtgedanken in etwas hinein, wo er
gerade ausgeschlossen ist. Es gibt vor allem auch keinen Symbolismus
des Dienstes wie in der Kirche, sondern der reale Dienst des Reiches

58



Gottes, das, was man für das Reich Gottes ist und arbeitet, entscheidet.
Denn durch den Glauben, der das erlösende Wort Christi und die
Gerechtigkeit des Reiches Gottes annimmt, treten wir in das Reich Gottes
ein, aber im Reiche Gottes werden wir beurteilt nach unserem Tun. Das
ist die Meinung des ganzen Neuen Testamentes. Das gilt für den
Apostel wie für das geringste Glied der Gemeinde. (Vgl. Matth. 16, 24;
20, 20—28.) Daher sind z. B. alle Glieder der Gemeinde im Unser
Vater zusammengeschlossen zum Dienst des Reiches. Das Unser Vater
ist das Reichsgebet (Blumhardt Vater) nicht nur, es ist das Gebet der
Reichsdiener, die zu Söhnen und Töchtern Gottes berufen sind. Darum
nimmt es sich in manchen Kirchen so merkwürdig aus! Nur wer dem
Reiche dient, kann die Anliegen haben, um die im Unser Vater gebeten
wird: «Dein Name werde geheiligt, dein Reich komme, dein Wille
geschehe auf Erden wie im Himmel.» Diese Reichsdiener können dann
auch um das bitten, was sie bedürfen: das Brot aus Gottes Hand, die
Vergebung der Schuld, die Erlösung vom Bösen, und sie üben auch die
Vergebung der Schuld als Gabe, Vollmacht und Pflicht des Reiches
Gottes. Wenn dann in der Fassung des Matthäus noch steht: denn dein
ist das Reich und die Kraft und die Herrlichkeit in alle Weltzeiten, so
ist dieses Wort, wenn es von der Gemeinde hinzugefügt worden ist,
wie man annimmt, ein wahrer Ausdruck für das Selbstverständnis der
ersten Gemeinde in ihrer Stellung zu Gott und Christus. Gottes ist das
Reich und die Kraft und die Herrlichkeit in der Gemeinde, die ihm
dient. Die Macht ist für die Gemeinde Christi allein Gottes, der Dienst
ist der Gemeinde bis in ihr lefetes Glied. Die «Vollmacht» gilt dem
Dienst am Reiche, nicht der Macht eines Amtes oder gar einer
kirchlichen Weltherrschaft. Wenn Christus selbst sich dem unterzogen hat,
mit Nachdruck seine Jünger immer wieder darauf verwiesen hat,
seinen «Dienst» und sein «Dienersein» (vgl. Joh. 13, 14; Matth. 20, 27;
23, 11) am Kreuz vollendete, hat er seiner Gemeinde eine deutliche und
unumstößliche Weisung gegeben. Sie kommt nur durch den Dienst am
Reiche Gottes zum Reiche Gottes. Das Kreuz als Ausdruck der Hingabe
der Seele für den Dienst am Reiche Gottes ist der Engpaß und das
Zeichen nicht nur für Christus, sondern auch für die Gemeinde und ihre
Glieder. Das Kreuz der Nachfolge ist unabdingbar der Weg der
Gemeinde Christi, das Kreuz auf Golgatha wird die Gnade, die Kraft und
der Sieg dieses Weges, auf den die Gemeinde aber schon mit dem Ruf
zum Reiche gewiesen ist und Jesus seine Jünger von Anfang an führt.
Wer glaubt, bekommt die ganze Gabe und Gnade Christi, aber er wird
auch auf den Weg Christi gerufen! Wo das Reich Gottes das wahre
Anliegen der Gemeinde ist, bleibt für sie nur der Weg der Nachfolge,
des Dienstes, ihrem Herrn und Meister nach. Der Weg der Menschenherrschaft

ist völlig abgeschnitten — um der Gottesherrschaft willen, und
nur wer der Gottesherrschaft dient, bekommt ihre Vollmacht als dienendes

Organ.

59



4. Das Kreuz ist vor uns aufgetaucht und damit auch die Frage, was
das ganze Leben Jesu, das sich darin vollendet, für die Gemeinde
bedeutet. Jesus bedeutet für die Gemeinde alles, das Kreuz bedeutet für
die Gemeinde alles. Sie lebt aus ihm, sie lebt von seinem ganzen Wort
und Wirken, sie lebt vom Kreuze, sie lebt von Ostern, denn ohne den
Sieg Christi über den Tod und das ganze Reich des Todes versänken
Christus und seine Botschaft im Grabe. Das Reich Gottes aber in Jesus
ist gerade durch den Weg des Kreuzes, durch das Kreuz Sieg über den
Tod und ist die Verheißung dieses Sieges für die ganze Schöpfung, die
jefet noch seufzt und in den Geburtswehen auf das Leben hin liegt. Die
Gemeinde aber verkündigt nicht nur Jesus, der in der Kraft Gottes
auferweckt und zum Herrn und Christus erhöht wurde; sie lebt auch aus
der Ostertatsache und aus der Osterkraft. Der Tod hat zwar noch über
den Leib, aber nicht mehr über den Menschen des Geistes Christi Macht.
Weil die Gemeinde von der Kraft der Auferstehung Christi berührt ist,
sehnt sie sich und hofft so stark auch auf die «Erlösung unseres Leibes»
vom Tode und schaut aus auf die kommende Auferstehung. Die
Gemeinde verkündet nun zusammen mit der Botschaft vom Reiche Gottes
die Botschaft von der Herrschaft Christi. Auch der Auferstandene redet
von nichts anderem als dem Reiche mit seinen Jüngern. Aber durch
Ostern und Pfingsten wird Jesus im Vollsinn für die Gemeinde und die
Welt zum Herrn und Christus. Von da an verkündigt sie ihn und seine
Herrschaft, wie sie weiter in seinem Auftrag das Reich Gottes
verkündet. Die Gemeinde wird nun endgültig Christusgemeinde. Für sie
ist die Herrschaft Gottes in Christus durch den Geist festgemacht, den
er an Pfingsten sendet und den er weiter ausgießt als Ausdruck seiner
Herrschaft. Die Christusherrschaft ist das sieghafte Zeichen des Kampfes
für die Gottesherrschaft. War vorher mit Jesus die Herrschaft Gottes
genaht, so daß es auf die Frage der Pharisäer nach dem Zeitpunkt des
Kommens des Reiches hieß: «Siehe das Reich Gottes geschieht mitten
unter euch» (Luk. 17, 20), so ist jefet mit dem Geist für die Gemeinde
Gottesherrschaft und Christi Herrschaft angebrochen, und sie selbst
wird zu deren Zeugin und Trägerin in der Welt. Beides ist so unlöslich
verbunden, wie der Sohn mit dem Vater und der Vater mit dem Sohn eins
ist. Der erste Ausdruck nun dieser vom ganzen Christus, dem lebendigen

Christus, dem «Herrn» Christus lebenden Gemeinde ist die
Urgemeinde in Jerusalem. Der lebendige Gott und sein Christus herrschen
in dieser Gemeinde durch den Geist. Die Gemeinde ist geistbestimmt,
und das heißt gottbestimmt, christusbestimmt in allen ihren Gliedern
und für ihren Weg und ihr Tun. Der Geist ist eine Gabe Christi, die er,
zur Rechten Gottes erhöht, mitteilt (Apg 2, 29—47). Der Geist wird
zur Kraft Christi in seiner Gemeinde. Nichts anderes bestimmt fortan
ihre Organe und nichts anderes ihren Weg — solange und soweit sie
wirkliche Gemeinde Christi ist und bleibt. Die Taufe wird zum Wendepunkt

für den Menschen, der Christus annimmt. Seine Existenz ist von

60



nun an völlig bestimmt durch Christus, der ihm die Gabe des Geistes
als Siegel des Zeugnisses der Gemeinde mitteilt. Die Taufe ist verbunden

mit der Umkehr, der Annahme Christi im Glauben, der Geistmitteilung
und dem Dienst in der Herrschaft Christi. Am Menschen wird die

reinigende und erneuernde Kraft Christi wirksam, so daß er eine neue
Schöpfung wird, die Schöpfung des Christusmenschen, der Gott und dem
Bruder lebt. Das Wort Johannes des Täufers: «Er wird euch mit heiligem

Geist und mit Feuer taufen, drückt das rechte Verständnis der Taufe
aus. Die Christustaufe ist Geisttaufe. Die Christusgemeinde ist
geistgetaufte Gemeinde. Sie kann nicht leben ohne den Geist, und sie kann
nichts sein für die Herrschaft Christi ohne den Geist. «Kirche» kann es
ohne den Geist geben, Gemeinde Christi nicht! In der Kirche kann an
die Stelle des Geistes die kirchliche Organisation treten, an Stelle des

lebendigen, den Alltag und alle Beziehungen erfüllenden Gottesdienstes
des Reiches ein in sich ruhender und für sich geltender Kultus, sie kann
sich auf die Bibel oder auf die Hierarchie aufbauen, sie ist damit noch
nicht Gemeinde Christi, des lebendigen Herrn! Diese Gemeinde kann
nicht sein ohne den lebendigen, immer neu ausgegossenen heiligen
Geist, den Weg- und Wahrheitsweiser, sie kann nicht sein ohne ihn als
Gnadengabe, sie kann ihn nicht entbehren als Kraft und lebendiges Tun
Gottes und Christi, die Liebe und die Wahrheit kann sie nicht leiten,
es sei denn der Geist ausgegossen in den Herzen. Der Mensch Gottes
in der Gemeinde Christi kann nicht leben ohne die Einwohnung des
Geistes, die die Einwohnung Christi in ihm ist. Nur so kann er ein
lebendiger Diener des Reiches sein. Aus dieser Quelle stammt all das,
was Leonhard Ragaz in der «Geschichte der Sache Christi» über die
«Befreiung des Menschen», die «Demokratie», den «Sozialismus» und
den «Kommunismus» aufgezeigt hat und durch die Geschichte verfolgt.
Es hat nur in der Verbindung mit dieser Quelle eine dauernde
Verheißung. Wahrhaftig, eine Revolution der Christenheit in dieser Richtung

ist nötig. Christus muß wieder wahrhaft «der Herr» werden durch
den Geist4.

Es ist klar, daß diese Gemeinde nie ein fertiges Modell sein kann.
Es gibt aber Wesenszüge, ohne die sie nicht mehr Gemeinde Christi ist.
Diese Wesenszüge werden uns deutlich an der Urgemeinde und
besonders auch an den Aussagen des Apostels Paulus über die Gemeinde
Christi, deren Bote in der Völkerwelt er ist. Wir versuchen diese Wesenszüge

nun zunächst im Bilde der Urgemeinde zu Jerusalem zu erkennen.
Wir haben vom grundlegenden Ereignis der Ausgießung des Geistes

geredet. Der Geist ist der wahre Weiterführer und Vollender der
Gemeinde Christi, die auf ihren Herrn wartet, ihm dient. Darum ist es
bedeutsam, daß am Ende des Neuen Testamentes der Geist und «die
Braut», d. h. die Gemeinde, sagen: «Komm!» Die Gemeinde kann sich

4 Das war auch das große Anliegen der beiden Blumhardt.

61



nicht vollenden außer in der vollendeten Christusherrschaft, der sie
dient, und die zur Gottesherrschaft wird im neuen Himmel und in der
neuen Erde, worin Gerechtigkeit wohnen.

Diese Urgemeinde nun hört die apostolische Botschaft, die «Lehre»
der Apostel, sie hat «Gemeinschaft», sie ist eine Gottesfamilie, die jede
natürliche Gemeinschaft weit überbietet, weil sie keine Schranken kennt
(wie sehr ist dieser Zug verlorengegangen!), sie sind alle Brüder, sie
haben sogar ihre Habe gemeinsam. Die Bruderschaft im höchsten Sinne
leuchtet auf. Sie sind verbunden in der Agape, dem Liebesmahl und
Brudermahl, dem heiligen Mittelpunkt ihres Gemeindelebens, worin
Christus ihnen alles ist und schenkt und sie sich alles werden und schenken

und sich dem Christus Gottes weihen, dessen Herrschaft sie in der
Welt verkünden und auf den sie warten. Das Abendmahl ist Christusmahl

— und Reichsmahl. Es blickt aus auf das kommende Reich, das

neue Kommen Christi und das große Mahl an den Tischen des Reiches

mit der ganzen erlösten Schöpfung. Es ist Ausdruck der stärksten Kraft,
die die Gemeinde Christi in der Welt und im Kampfe für das Reich
Gottes hat — die sich opfernde Liebe, die Christus selbst ist und in
Wein und Brot der Gemeinde darbietet. Es ist der Empfang der Liebe
zum Leben der Liebe. Die Liebe ist das wahre Leben der Gemeinde,
nicht etwa der Kultus und das Sakrament an sich, wozu Agape und
Christusmahl in der Kirche geworden sind. Zu dieser Gemeinde gehört
das Gebet, denn es ist eine kämpfende und dem lebendigen Christus
dienende Gemeinde. Das Gebet ist aber Reichsgebet, Christusgebet:
Ringen um den Willen und die Sache Gottes und Hingabe an den

Kampf um diese Sache. Es ist reale Teilnahme am Kampf des Reiches.
Diese Gemeinde ist durch den in ihr waltenden Gottes- und Christusgeist

zusammengeschlossen zu «einem Leib». Sie ist durch den Vater
schöpfungsgroß und weit mit allem Lebendigen verbunden und allem
Lebendigen verpflichtet. Das ist ihr Universalismus, der weit größer ist,
als er je in einer Kirchenform verwirklicht wurde. Es ist kein geschlossener,

es ist ein offener Universalismus. «Sie hatten nur ein Herz und
eine Seele» wird von der Schar derer, die gläubig geworden waren,
gesagt. Die Gemeinde lebt wirklich aus dem einen Leben Christi in allen,
aus der einen Wirkung Gottes in allen, aus dem einen Geist der Liebe und
Wahrheit in allen. Das ganze Wachstum dieser Gemeinde in all ihren
Bedürfnissen und ihren Organen fließt daraus. Die Urgemeinde, die
urchristliche Gemeinde in diesem Sinne und damit die lebendige
Gemeinde Christi zu allen Zeiten und an allen Orten ist die Geistschöpfung

und Geistwirksamkeit Gottes und Christi zum Bau des Reiches, da
«Gott alles ist und in allen». Sie geht doch, manchmal mehr verborgen
und manchmal mehr offenbar, durch die Geschichte der Sache Christi.
Und wo sie wirklich diese Gemeinde Christi ist, erfüllen sich an ihr die
Worte Christi: «Ihr seid das Salz der Erde» und «Ihr seid das Licht der
Welt». Albert Böhler.

62


	Die urchristliche Gemeinde - ihre Botschaft und ihr Weg : Teil V (Schluss)

