
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 1

Nachruf: Gustav Radbruch

Autor: Grabowsky, Adolf

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Preise und sonstigen Lieferbedingungen gelangen. Umfangreiche
Handelsabkommen, wie sie in Zukunft immer notwendiger werden, können
von der nicht organisierten Privatwirtschaft nicht genügend garantiert
werden, da diese den Zufälligkeiten der sozialen Kämpfe und der
Börsenspekulationen ausgesetzt ist.

Manche Menschen halten heute noch ein kosmopolitisches Bewußtsein,

das eine organisierte Weltwirtschaft und Weitdemokratie
rechtfertigen und ermöglichen würde, für eine Utopie und wollen nicht
einsehen, daß es in seinen Anfängen bereits da ist. Während der lefeten
drei Jahrzehnte hat sich das menschliche Bewußtsein immer mehr
geweitet und umfaßt heute schon den ganzen Erdball. Alles, was in der
Welt geschieht, Erfindungen und Entdeckungen, Naturkatastrophen und
Kriege, das ganze wirtschaftliche, politische und kulturelle Leben wird
durch Presse, Rundfunk usw. allen Erdenbewohnern fast gleichzeitig
bekannt. Der Luftverkehr hat die Entfernung so zusammenschrumpfen
lassen, daß alle Punkte der Erde in wenigen Stunden erreichbar sind. Die
Menschheit hat bereits ein planetarisches Bewußtsein, sie erlebt ihr
Erdenschicksal ganzheitlich. Keine Nation, kein Mensch kann sich heute
seinem Schicksal als Erdenbürger entziehen. Wir werden zur Kooperation

gezwungen, ob wir wollen oder nicht. Nur gemeinsam können die
Menschen die großen internationalen Probleme des Hungers, der
Seuchen, der zukünftigen Wirtschaftsstruktur, der politischen Grenzen, der
Abrüstung usw. lösen. Das synthetische Zeitalter hat begonnen und kann
nicht mehr aufgehalten werden.

Wollen die Menschen jedoch noch immer nicht die Augen öffnen und
klar sehen, so werden neue Katastrophen, neue Kriege die Folge sein,
bis sie schließlich begreifen, daß der Bruderschaftsgedanke kein
Hirngespinst ist, sondern daß er der göttlichen Natur des Menschen entspricht
und als Zeitgeist heute Erfüllung heischt. Bernhard Sievers

Gustav Radbruch t
Einer der lautersten Männer Deutschlands, ein typischer Vertreter

der besten deutschen Eigenschaften, ist mit dem am 23. November 1949
zu Heidelberg verstorbenen Gustav Radbruch dahingegangen. Er hatte
sich zuerst einen Namen als Strafrechtler gemacht und war auch, als
Anwalt aller Leidenden und Bedrückten, bis zulefet strafrechtlichen Problemen

zugetan, aber er wurde bald auch in weiteren Bezirken heimisch,
dort, wo es sich um den Menschen handelt, um die Erkenntnis seiner
Seele und seiner Schmerzen. Vielleicht bezeichnet man Radbruch am
richtigsten als Sozialpädagogen, als Lehrer und Erforscher der Methoden,
den Menschen, namentlich den gestrauchelten, für die Gemeinschaft zu
gewinnen. So hat er sich, in Nachfolge seines großen Lehrers Franz von

16



Liszt, gegen das Vergeltungsstrafrecht und für das Besserungsstrafrecht
erklärt, für die Priorität des Täters vor der Tat. Der Unverbesserliche sei
zu verwahren, gegebenenfalls lebenslänglich, jeder aber, der für die
Gemeinschaft zu retten sei, solle auf dieses Ziel hin erzogen werden.

Es ist falsch, dieses Prinzip schlechthin weichlich zu nennen, denn es
packt unter Umständen härter an als das Vergeltungsstrafrecht, aber
freilich werden hier auch dem Richter ungewöhnliche Kompetenzen
zuerteilt; er muß sich intensiv mit dem einzelnen Menschen, den er vor sich
hat, beschäftigen und darf doch nicht in Subjektivismus abgleiten. Schließlich

läuft alles auf Erziehung und Ausbildung des Richters hinaus. Aber
überhaupt lag Radbruch die Ausbildung des jungen Juristen besonders
am Herzen. Er hat eine für die juristische Jugend geschriebene «Einführung

in die Rechtswissenschaft» veröffentlicht (in der populären Sammlung

«Wissenschaft und Bildung»), die alle anderen derartigen Versuche
hinter sich läßt und auch eine große Anzahl Auflagen erlebt hat. Zu
keiner Wissenschaft, sagt er hier, reife man später als zur Jurisprudenz,
und er wendet sich damit gegen die, welche zur Rechtswissenschaft als
einem Verlegenheitsstudium oder zu einem Mittel des Karrieremachens
greifen. Die Rechtswissenschaft in ihrer doppelten Bedeutung als
Ordnung des Gemeinschaftslebens und Ausübung der Gerechtigkeit erschien
Radbruch als zentrale Disziplin, und so ist niemand weniger zufällig als

er zu ihr gekommen. Eben deshalb aber sei die Jurisprudenz kein
abgezirkeltes Gebiet. In Radbruchs Mahnruf «Ihr jungen Juristen!» vom
Jahre 1919 heißt es: «Das Recht hat aufgehört, eine frei schwebende
Welt für sich zu sein. Es ist als eine Erscheinung und Aufgabe der Kultur
erkannt und, wie Kultur den niemals ganz vollendbaren Brückenschlag
zwischen Ideal und Wirklichkeit bedeutet, seinerseits insbesondere als
die jeweils zurückgelegte Wegstrecke in der Richtung von der sozialen
Tatsächlichkeit zur sozialen Gerechtigkeit gekennzeichnet.»

Es leuchtet ein, daß Radbruch im Verlauf seines Wirkens enge
Beziehungen zur Rechtsphilosophie aufnahm, und so sind denn seine, ebenfalls

in verschiedenen Auflagen erschienenen, immer wieder
durchgearbeiteten «Grundzüge der Rechtsphilosophie» sein Hauptwerk geworden.

Nicht eilfertig aber dürfe sich der Jurist der Rechtsphilosophie
nahen. Systematisch sei sie zwar das Fundament der Rechtswissenschaft,
sie müsse jedoch zeitlich der Rechtswissenschaft folgen, denn die
systematische Ordnung der Erkenntnis, die Sonderung des Vorausgesetzten
von dem dadurch Bedingten, erfordere erst einmal Kenntnis des
juristischen Materials. Schöpferisch aber sei die Rechtsphilosophie erst dann,
wenn sie nicht vom geltenden Recht handle, sondern von dem, das gelten
sollte, nicht vom positiven, sondern vom richtigen Recht, vom Wert, vom
Sinn, vom Zweck des Rechts, also von der Gerechtigkeit. Radbruch macht
kein Hehl daraus, daß mehr der Jurist als der Philosoph diese Aufgabe
lösen müsse, der Jurist, der sich mit den Problemen herumgeschlagen
hat, nicht der Philosoph, der von außen an sie herantritt.

17



Radbruchs Linie ist mithin die heute allgemein in den Einzeldisziplinen
geübte: aus ihnen heraus zur philosophischen Gesinnung zu gelangen,

Grundlagenforschung, wie man das nennt, zu betreiben. Damit
wird ein Doppeltes erreicht: die Einzelwissenschaft wird aus ihrer Isolierung

erlöst, und das Philosophieren gerät nicht ins nebelhaft Uferlose.
Stets ist Radbruch bei seinen philosophischen Bemühungen die
Lebenserfahrung, die zum Erleben führt, wesentliche Instanz: neben dem
Erkennen, sagt er, steht das Erleben, neben dem Wissen die Bewußtheit.
Er war trofe seiner äußerlichen Zartheit und gelegentlichen Unbeholfenheit

alles andere denn ein Stubengelehrter — die Welt in ihrer
Mannigfaltigkeit und die so mannigfach gearteten Menschen waren sein eigentliches

Studienobjekt. Stets aufs neue überraschte er, nicht zulefet in der
Unterhaltung, durch seine Menschenkenntnis, sein psychologisches
Feingefühl.

Nach zwei Seiten war ihm auf diese Weise der fernere Weg
vorgeschrieben: nach der politischen Praxis und nach einer Kultursoziologie,
um diesen unschönen, aber schwer vermeidbaren Ausdruck zu gebrauchen,

einer Kultursoziologie, die von der Praxis gespeist wurde. Ein
bloßes Gelehrtenleben konnte ihm auf die Dauer nicht genügen. In dieser
Hinsicht bildete das schon erwähnte Jahr 1919, das der Beendigung des

Krieges und der deutschen Novemberrevolution folgte, für ihn eine wichtige

Etappe. Lange vorher bereits hatte er sich sozialistischen Ideen
zugewandt, jefet, in der neuen Republik, betrachtete er es als seine Mission,
innerhalb der Sozialdemokratie den Ideen des Volksstaates zum Durchbruch

zu verhelfen, schon damit im Rechtswesen der Obrigkeitsstaat
zusammenbreche. Von 1920 bis 1924 ist er sozialdemokratisches
Mitglied des Reichtages gewesen.

Damals hat die soeben gegründete republikanische Propagandainstanz,

die «Zentrale für Heimatdienst», einen Sammelband «Der Geist
der neuen Volksgemeinschaft» herausgebracht, und zu ihm hat Radbruch
einen bedeutsamen Beitrag «Das Recht im sozialen Volksstaat»
beigesteuert, einen Aufsatz, der charakteristisch ist für Radbruchs
Grundanschauungen, wenngleich sein Verfasser später manche von dessen
Thesen revidiert hat.

Radbruch wünscht auch hier den sozialen Juristen, den Juristen, der
das Recht im Dienst sozialer Zwecke handhabt, und er wünscht ihn
namentlich für das Strafrecht. Nicht ob die Strafe im alten Sinne gerecht,
vielmehr ob sie im Dienste ihrer sozialen Aufgabe zweckgerecht sei,
bilde die Fragestellung des heutigen Strafrechts. Das Recht habe seine
Selbständigkeit und Eigengesetzlichkeit fortschreitend eingebüßt, es habe
die Güte in sich aufgenommen, sich in den Dienst der Wohlfahrt, der
Sittlichkeit, der Kultur gestellt, es sei zum sozialen Recht geworden.
Kein Rechtsstudium sei künftig möglich ohne eingehendes Studium der
Sozialwissenschaften und der Sozialphilosophie. Auch sei der Aufbau des
Rechtsstudiums von Grund auf umzugestalten: während bisher erst das

18



Studium, dann der Vorbereitungsdienst habe durchlaufen werden müssen,

erst das römische Recht, dann das Recht von heute, erst das Privatrecht,

dann das öffentliche Recht, sei in der Zukunft diese Reihenfolge
umzukehren. Vor allem die dritte Forderung ist bemerkenswert, weil
sie durchaus auf sozialistischen Gedankengängen beruht. Hiernach ist
das Privatrecht nur eine vorläufige Filiale des öffentlichen Rechts, genau
wie das Privateigentum, das nicht, wie Radbruch erklärt, ein angeborenes

und unverletzliches Recht bedeute, sondern ein auf Widerruf verliehenes

Amt, ein anvertrautes Gut der Gesamtheit. Radbruch verlangt,
das Privatrecht bis in alle seine Einzelheiten einer öffentlichrechtlichen
Betrachtungsweise zu unterwerfen. So gehen seine sozialistischen
Überzeugungen Hand in Hand mit seiner wissenschaftlichen Grundansicht.

Es würde zu weit führen, diesen in ungewöhnlichem Maße von Ideen
befrachteten Aufsafe gründlicher zu analysieren$ erwähnt sei nur, daß
Radbruch sich nicht etwa als Vulgärsozialist und Vulgärmarxist entpuppt,
da er ausgesprochen kritisch ist gegen die materialistische
Geschichtsauffassung. Allzu lange habe sie einseitig betont, daß die jeweilige
Rechtsordnung nur der Ausdruck des jeweiligen Kräfteverhältnisses im
Klassenkampf in der Form Rechtens sei, ohne hinzuzufügen, daß die
Rechtsform sich doch auch nach ihren eigenen Gesefeen entfalte,
möglicherweise gegen dasselbe Klasseninteresse, dem sie ihren Ursprung
verdanke. Das soll natürlich auch für die Rechtsordnung gelten, die sich
ein künftiger sozialistischer Staat geben würde. Hier wird der Kern der
Radbruchschen Geschichtsauffassung, die Eigengesefelichkeit des Prinzips

der Gerechtigkeit, sichtbar, hier auch offenbart sich seine oft wiederholte

These, daß in den schicksalsvollen Zeiten des Zusammenbruchs
und der Erneuerung, in den hohen Zeiten der Geschichte, die Menschheit

unhistorisch empfinde. Radbruch liebt es, das Seinsollende gegenüber
dem Seienden zu betonen und redet damit einer «Radikalpolitik» das

Wort, kühn genug, um das Überlieferte von einem auf den andern Tag
aus der Wurzel neuzugestalten. Es ist deutlich, daß er damit sowohl
gegen Marx wie gegen Hegel polemisiert, denn obwohl die sogenannte
Hegelsche Linke, zu der schließlich auch Marx gehört hat, das revolutionäre

Moment in der Geschichtsdialektik geltend machte, so war doch
auch bei ihr dieses Moment auf historischem Boden gewachsen. Freilich,
wenn Radbruch Neugestaltung «aus der Wurzel» wünscht und damit
Radikalismus im eigentlichen Sinne des Wortes, so ist die Wurzel, recht
betrachtet, doch immer die geschichtliche Überlieferung. So wenig wie
der einzelne Mensch über seinen Schatten springen kann, vermag es die
Geschichte.

Radbruch war Voltairianer, Mann der Aufklärung, Mann der
unhistorischen Auffassung, daß die reine Vernunft die Welt regiere. In
die Augen sprang, daß sein Studierzimmer eine große Büste Voltaires
zierte. Er hat damit auch dem Naturrecht seinen Tribut gezahlt, wiewohl
er sich niemals zu einem unwandelbaren Naturrecht alten Stils bekannt

19



hat. Also war ihm doch die Vernunft kein feststehender Begriff, sondern
eine Form wechselnden Inhalts oder, anders gesehen, eine immer wieder
durch die Geschichte neugeprägte Form. Es ist kein Zweifel, daß er mit
dieser Problematik niemals fertig wurde, je mehr er höherem Lebensalter

zurückte und damit größerer äußerer und innerer Erfahrung.
Ursprünglich hat er beinahe naiv, eben im Sinne der Aufklärung, die reine
Vernunft auf den Thron gesefet, und deren Sinn war ihm der soziale
Gedanke, das Mitmenschentum und Allmenschentum. Reine Vernunft
und Humanismus waren ihm identisch. Damals stand er auch allen
religiösen Dogmen, allen Kirchen und jedem Religionsunterricht in der
öffentlichen Schule äußerst kritisch, wenn nicht feindlich, gegenüber.
Später dagegen hat er sich darin gewandelt, und stärker und stärker
kam in ihm ein konservativer, also historischer Grundzug zum
Vorschein. Im Vorwort zu seinen sieben Studien zur Geschichte des
Strafrechts, die er, etwas preziös, «Elegantiae juris criminalis» genannt hat
(Basel 1938, Verlag für Recht und Gesellschaft) spricht er denn auch von
der fröhlichen geschichtlichen Neugier, der diese Arbeiten entsprungen
seien.

Am meisten bezeichnend für diesen Wandel ist eine kostbare kleine
Schrift, die er in erster Auflage unmittelbar nach dem deutschen
Zusammenbruch des Jahres 1945 veröffentlichte, und deren zweite Auflage zu
Anfang des Jahres 1949 erschienen ist: «Theodor Fontane oder Skepsis
und Glaube» (Leipzig, Koehler und Amelang), wohl das Reifste und
Schönste, das er überhaupt geschrieben hat. Indem er an der großen,
heute immer noch wachsenden Gestalt Fontanes die verborgene
Religiosität bei aller äußerlichen Skepsis aufdeckt, deckt er auch seine eigene
Religiosität auf. Und wenn er auch zwischen Theologie und Religion
einen dicken Trennungsstrich zieht, so hält er doch Dogma und Kirche,
selbst für eine noch so gefühlsmäßige individuelle Religiosität, für
unentbehrlich. Individuelle Religiosität lebe in Umdeutungen überlieferten
religiösen Glaubensguts, aber solche Umdeutungen könne doch nur der
vollbringen, der den ursprünglichen Sinn des umgedeuteten Wortes oder
Bildes zunächst unbefangen gläubig in sich aufgenommen habe.
Radbruch geht so weit, zu erklären, es müßten auch «freidenkende» Eltern
ihren Kindern eine positiv religiöse Erziehung sichern, sollte individuelle
Religiosität nicht schon mit der nächsten Generation in sterilem Unglauben

enden. Echter Glaube ist dabei für Radbruch nur der, welcher der
Skepsis in einem unaufhörlichen inneren Kampf abgewonnen wird.

Zwischen solchen Aussprüchen und der früheren Haltung standen
tiefschmerzliche persönliche Erfahrungen. Eine herrliche Tochter, Studentin

der Kunstwissenschaften in München, wurde in den bayerischen
Alpen von einer Lawine verschüttet, und der einzige Sohn fiel im zweiten

Weltkrieg. Noch die «Elegantiae» sind Renate und Anselm, liberis
carissimis, den geliebtesten Kindern, gewidmet. Eine oberflächliche
Natur hätte mit dem Schicksal gehadert und sich noch entschiedener in

20



die Skepsis hineinbegeben, ihm aber wurden diese Erlebnisse zu Staffeln
eines Bekenntnisses, das trofe Tod und Not alles Schicksal bejahte. Dafür
ist das wundervolle Kapitel «Tod» in dem Fontane-Büchlein charakteristisch,

aber auch der Eingangsaufsafe eines anderen Buches, das er noch
während des zweiten Weltkriegs, im Jahre 1943, publizierte und als
Bestandsaufnahme seiner geistigen Existenz bezeichnete, «Gestalten und
Gedanken» (Leipzig, Koehler und Amelang). Unter den hier vereinigten
acht Studien über führende Menschen und Werke ragt dieser einleitende
Aufsafe hervor, der Ciceros Trauer um die verstorbene Tochter Tullia
behandelt und den Trost, den der Römer in seinem Schmerz gefunden
hat. Es war die erstaunliche Wandlung der Verstorbenen durch den Tod,
die Cicero den Gedanken eingab, daß die Gestalten, die wir im Herzen
bewahren, mehr unser sind als die, welche wir mit den Augen
wahrnehmen. Der Tod als Verklärung, ein Stoizismus, der sich über die
landläufige stoische Philosophie weit erhob. Indem nun der Hinterbliebene
den Verewigten verklärt, verklärt er sich selber, weil er auch für sich
selbst die heutige Existenzform nicht als endgültig annimmt. «Der Tod»,
so heißt es in dem Fontane-Buch, «ist für ihn ebenso nichtig geworden
wie die Nichtigkeiten, denen er ein Ende sefet.»

Aber wenn Radbruch hier die Nichtigkeiten des Lebens hervorhebt,
so hat sich doch seine Vitalität bis zulefet dieser Verdammung
entgegengestemmt. Er liebte das Leben als Schauplafe geistiger Kämpfe für ein
besseres Los des Menschengeschlechts. Als ich ihn vor wenigen Wochen
in Heidelberg besuchte, entwickelte er mir große Projekte, so eine
umfassende Darstellung der Fehlurteile in der Geschichte der Rechtssprechung.

Auch eine Neuauflage seiner Rechtsphilosophie bereitete er vor.
Freilich konnte er das Haus kaum mehr verlassen, da eine die
Gliedmaßen lähmende Krankheit gefährliche Dimensionen angenommen
hatte. Aber noch an seinem siebzigsten Geburtstag, am 21. November
1948, hat er die Deputationen, die aus nah und fern zu ihm kamen, mit
denkwürdigen Ansprachen begrüßt. An diesem Tag war auch viel von
seiner praktischen Tätigkeit als Reichsjustizminister in der Weimarer
Epoche die Rede — er hat zweimal, unter Wirth und unter Stresemann,
dieses Amt bekleidet — und von seiner Förderung eines neuen deutschen
Strafgesetzbuches in dieser Zeit. Sein höchstes Ziel war gewesen, seine
Gedanken vom Zweck der Strafe in der Gesefegebung verwirklicht zu
sehen, und es mußte ihn beinahe verzweifeln lassen, als das
Hitlerregime mit seinen völlig entgegengesetzten Auffassungen einbrach und
eine barbarische Verfolgung des Mitmenschen begann. Gleich zu Anfang
des Dritten Reiches wurde Radbruch aus seiner Heidelberger Professur
vertrieben und auf halbe Pension gesefet. Er fand dann in Oxford ein
Unterkommen, aber er konnte im Ausland nicht heimisch werden und
kehrte bald nach Heidelberg zurück, um nun in der erzwungenen Muße
das Feld seiner Studien in das Literarische und Soziologische zu erweitern.

Sofort nach dem Zusammenbruch hat man ihn dann zum Dekan der

21



Heidelberger Juristenfakultät gemacht, und er hat, solange er dazu
körperlich noch imstande war, eifrig am Neuaufbau der ehrwürdigen
Hochschule mitgeholfen.

Während der Hitlerzeit erschien Radbruchs Biographie des großen
Juristen Anselm Feuerbach, des Schöpfers des epochalen Strafgesetzbuches

für das Königreich Bayern von 1813, und zwar, da Radbruch in
Deutschland höchstens Literarisches publizieren durfte, im damals noch
nicht von den Nazi besetzten Wien. Schon früh bewunderte Radbruch
den Vater der modernen Kriminalistik$ bereits die erste Auflage seiner
«Einführung in die Rechtswissenschaft» von 1910 bringt vor dem Titelblatt

Feuerbachs Bildnis. Nur noch ein zweites Porträt enthält dieses
Buch: das des großen Gegners Feuerbachs, Friedrich Karl von Savigny,
und man ersieht daraus Radbruchs Gerechtigkeitsliebe, denn ihm war —

damals noch mehr als später — Feuerbachs unhistorisches Denken, das
sich kühn an ein gewaltiges Gesefegebungswerk machte, wesentlich
sympathischer als Savignys Kultus des römischen Rechts, dieses der Romantik

ergebenen Forschers, der so sehr in der Vergangenheit haftete, daß

er seiner Zeit den Beruf zur Gesetzgebung schlechthin absprach.
Radbruchs Bewunderung für Feuerbach schloß die Sehnsucht in sich ein, auch
einmal mit einem Strafgesetzbuch zum Zuge zu kommen, das einen
gleichen Fortschritt bedeute wie zu Ausgang der Napoleonischen Epoche das

bayerische, und dies war wohl der entscheidende Grund, weshalb er, der
Fremdling im Beamtenmilieu, die Übernahme des Reichsjustizministeriums

nicht ablehnte. Aber es blieb beim sogenannten «Entwurf
Radbruch».

Die Feuerbachbiographie, der Gattin, dimidium animae meae,
gewidmet, trägt den Untertitel: «Ein Juristenleben, erzählt von Gustav
Radbruch», und in der Tat ist das Buch, ohne eine biographie romancée
zu sein, auch auf belletristische Wirkung hin angelegt. Augenscheinlich
wollte Radbruch den alten Feuerbach bei der jungen Juristengeneration,
ja bei einem weiteren Publikum, populär machen, ein Plan, den er schon
fünfundzwanzig Jahre vorher, in der ersten Auflage seiner «Einführung
in die Rechtswissenschaft», andeutete. Auch den einzigen Sohn hat er
Anselm genannt. Aber die Form ist nicht ganz geglückt: lyrische Partien
unterbrechen die Darstellung und erzeugen eine wenig angenehme
Stilmischung. Inhaltlich jedoch ist das Buch von großem Wert, da es ein
volles Bild des überragenden Kriminalisten gibt und auch seine Schwächen

— Geltungsbedürfnis, Geldsucht, autoritäre Haltung - nicht
verschweigt. Vor allem jedoch erkannte Radbruch vermutlich bei der Arbeit
an der Biographie, daß sein Held ihm doch in seinem allzu betonten
Individualismus, seinem allzu sichtbaren Aufklärertum nicht mehr so
nahe stand wie früher. Radbruch war inzwischen doch ein wenig stärker
an den überindividualistisch empfindenden Savigny herangerückt. Daraus

entsprang dann wohl die Kritik an seinem unmittelbaren Lehrer,
Franz von Liszt, die sich in den «Elegantiae» findet, eine ehrfurchtsvolle

22



und zugleich distanzierte Charakteristik, die zu seinen besten Arbeiten
zählt.

Liszt ist ihm bei aller Empfänglichkeit für den sozialen Gedanken
doch ein typischer Vertreter des bürgerlichen Zeitalters, einer Sekurität,
die den Schüfe des Gegenwartsstaates und der gegenwärtigen
Gesellschaftsordnung bezweckt. Hier offenbart sich der Sozialist Radbruch, der
dem bürgerlichen Liberalismus einen Kollektivismus entgegenstellt.
Anderseits aber hat er doch nichts so hochgehalten wie die Freiheit der
Person. Wir sehen also, wie sehr er mit einem Sozialismus ringt, der
diese Freiheit nicht antastet und wie sehr das Grundproblem der
heutigen Epoche, die Verbindung von persönlicher Freiheit mit kollektiver
Wirtschaft, die die Ausbeutung des Menschen durch den Menschen
beseitigt — wie sehr dieses Problem auch das seine gewesen ist. Aber damit
taucht dann auch sein nie beendetes Ringen mit der Geschichte wieder
empor, seine nie zu Ende geführte Auseinandersefeung mit den
überindividualistischen Mächten, die, in immer neuem Gewand, von Generation

zu Generation wirken. In einer unerbittlichen Besprechung des
oberflächlichen «Lehrbuchs der Rechtsphilosophie» von Josef Kohler —

Radbruch konnte sehr scharf werden — hat er Kohler vorgeworfen, sich vor
der Entscheidung zwischen Individualismus und überindividualistischen
Geschichtsfaktoren gedrückt zu haben. «Es stand zu erwarten», heißt
es hier, «daß Kohlers individualistische ,Faustnatur' mit den
überindividualistischen Elementen seines ,Neuhegelianismus' einen harten Kampf
zu kämpfen haben werde und daß er das Problem und seine Entscheidung

mit der ganzen Qual und Siegerfreude des Erlebnisses vor dem
Leser heraufführen werde. Weit gefehlt!» (Zeitschrift für Politik, III. Bd.,
S. 427.)

Auch Radbruch ist nicht, wie unsere gesamte Zeit, zur vollen
Entscheidung dieses Problems gelangt, aber er hat doch den Kampf darum
deutlich vor uns ausgebreitet. Und eine großartige Stüfee ist ihm dabei
Goethe gewesen, weil Goethe Subjekt und Objekt, persönliches Erlebnis
und Ehrfurcht vor dem Überindividuellen in sich verkörpert habe, und
dies in absoluter Bewußtheit. Die lefete Studie der «Gestalten und
Gedanken» betrifft Goethe, und es ist für Radbruch bezeichnend, daß
sie der Wiederabdruck eines Beitrages ist, der 1932 für die Goethe-
Nummer einer Strafanstaltszeitschrift geschrieben wurde, der Zeitschrift
der Strafanstalt Untermaßfeld. Goethe ist für Radbruch der Mensch, der
unter allen Menschen die Persönlichkeit, die er lebte, am meisten in
seinem Bewußtsein besaß. Er ist sich Subjekt und Objekt zugleich: er
nimmt seine Persönlichkeit, die nicht mehr ihm allein, die der ganzen
Welt gehört, gleichsam in Verwaltung. Wie dem Jüngling Goethe
Gefühl und dem Manne Tätigkeit, so ist dem Greise Bewußtsein alles. Der
alte Goethe sieht, wie sein Lynkeus, nur noch die wesentlichen Züge der
Welt, in großen Linien liegt sie zu seinen Füßen, goldumrändert von
der herbstlichen Sonne. Und über diese heitere und bedeutende Welt

23



spricht der Greis sein ergriffenes Ja und Amen: Wie es auch sei, das
Leben, es ist gut.

Radbruch betont, daß Vernunft und Tiefsinn in einzigartigem
Zusammenwirken dieses Weltbild geschaffen haben, ein Bild, heiter durch
Vernunft und bedeutend durch Tiefblick. Man erkennt, daß das
Voltairesche Ideal der Heiterkeit durch die Vernunft immer noch in
Radbruch nachwirkt, und es hat ja auch sein ganzes Leben bestimmt, aber
im Laufe der Zeit ist das Ideal des Tiefsinns dazugetreten, das Voltaire
und der Aufklärung niemals erreichbar war. Der Tiefsinn kennt die
Geheimnisse, er weiß, daß wir von Geheimnissen umgeben sind, die wir in
dieser Welt niemals lösen können. Noch etwas Höheres gibt es als die
überindividuellen Gewalten der Geschichte.

Radbruch hat in der Fontane-Schrift darauf hingewiesen, daß sich
der Skeptiker Fontane am liebsten und häufigsten des Wortes bedient
habe: «Alles ist Gnade.» Aber weil man niemals auf Gnade rechnen
kann, ist überhaupt alle Rechnung, alle Kalkulation am Ende vergebens.
Auf diese Haltung des Menschen zum waltenden Schicksal kommt es an.
Man darf nicht auf die Vernunft verzichten, denn nur durch sie ist der
Mensch zum Menschen geworden, aber über die Vernunft hinaus besteht
eine Herrschaft des Allgemeinen. Sollen wir jedoch das Ewige im
Allgemeinen erkennen, so müssen wir erst einmal auf Erden zum
Allgemeinen streben, zur Gemeinschaft. Über dem Ewigen nicht das Irdische
versäumen: Wer aus dem flutenden Leben herausfällt, der fällt auch aus
der Welt heraus.

Güte war der erste und lefete Charakterzug Radbruchs. Von der
Güte aus — und das ist besonders bemerkenswert — hat er auch das
Problem der Willensfreiheit zu meistern gesucht. Die Wissenschaft fordere
die Willensunfreiheit, denn das Ursachlose sei undenkbar$ die Sittlichkeit

aber verlange die Willensfreiheit, denn nur so könne man den
andern für seine Tat verantwortlich machen. Vor allem aber erlebe jeder
in sich die Freiheit, und dieses persönliche Erlebnis könne niemals durch
die Erkenntnis der Unfreiheit widerlegt werden, trete ihr vielmehr
gleichberechtigt zur Seite. Strenge gegen sich selbst, Duldsamkeit gegen
andere sei die Konsequenz dieser Freiheitslehre, Verantwortlichkeit vor
dem eigenen Gewissen und Milde gegen die Bindungen, denen der
Mitmensch unterliegt. Man darf diesen Lösungsversuch als zu einfach
verwerfen und auch als widerspruchsvoll, weil doch schließlich der im
Willen gebundene Mitmensch verantwortlich gemacht wird — bedeutsam
ist die gütige Gesinnung, die aus ihm spricht, und die das Andenken
Gustav Radbruchs sicherer noch lebendig erhalten wird als seine geistigen

Leistungen. Oder besser: seine geistigen Leistungen waren so groß,
weil sie, wie bei jeder bedeutsamen Gestalt, aus dem Herzen kamen.

Adolf Grabowsky

24


	Gustav Radbruch

