
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 44 (1950)

Heft: 1

Artikel: Die urchristliche Gemeinde - ihre Botschaft und ihr Weg : Teil IV

Autor: Böhler, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139351

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139351
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Genossen der erschlafften Zeit, Taktik ist keine Praktik und Monomanie

keine Prophétie, das ist keine Rettung vor der tödlichen
Langweiligkeit, ist selber nur potenzierte Langweiligkeit. Nicht nach einem
Gesefe starrer Zeitenfolge gehören die Zeiten der einfachen Langweiligkeit,

der Erschlaffung, der erkaltenden Liebe mit den Zeiten der
potenzierten Langweiligkeit, der falschen Propheten zusammen, wohl aber
nach einem geistigen Kausalgesefe. Darum hat Jesus die Zeit, da die
Liebe erkaltet, mit der anderen zusammen kommen gesehen, da die
falschen Propheten aufstehen. Die Zeit, da edle Spannkraft in seichtem
Relativismus versinkt, haben wir ausgekostet. Die Zeit, die aus ihrer
relativistischen Langweiligkeit in die potenzierte monomanischer Ersafereligio
nen flieht, ist unsere schwere Stunde. Laßt uns vor des Augenblicks
Schwere nicht in Täuschung fliehen.

Was aber tun? Alles kommt darauf an, daß der Stärkere, der einmal
den Bogen bog, ihn wieder in seine Hände nimmt, daß die Bewegung,
die vom schöpferischen Geist ihre Spannkraft empfing, von ihm wieder
erfaßt werde. Der spannungslosen Zeitenschwere ins Auge sehen, heißt
in die Augen des Nichts schauen. Gewiß ist es leichter, den Blick
abzuwenden und zu tun, als wäre da kein Nichts, ja, als wäre das Nichts ein
leuchtendes All — aber nur Augen, die dem Nichts standhalten, werden
schauen, wie in seiner Nacht die Dinge neu geboren werden.

Wir wollen nichts sein als der Bogen in den Händen des Stärkeren,
nicht erschrecken vor der Weite und Größe des Zieles, auch nicht, wenn
des Starken Hände seinen Bogen spannen bis an die Grenzen, jenseits
derer der Bogen bricht. Der gespannte Bogen singt ein Lied. Er singt
nicht mehr klipp, klapp, klipp, klapp, er singt zitternd und verhalten:
Es komme dein Reich, er singt — die Schwere des Augenblicks, die
tödliche Langweiligkeit überwindend, «dem Herrn ein neues Lied».

Bruno Balscheit.

Die urohristliche Gemeinde ~ ihre Botschaft
und ihr Weg (IV)

9. Es ist immer ein Kampf um das Ernstnehmen der Beziehung zu
Gott. Das Alte Testament drückt diese Beziehung des Gottesvolkes, der
Gemeinde zu Gott im Gleichnis der Ehe aus, das Neue Testament das
Verhältnis Christi zur Gemeinde im Gleichnis des Verlöbnisses. (Vgl.
Hes. 16, 32$ 38$ 23, 37; Jeremias 13, 27; Matth. 12, 39,- Markus 8, 38$
Eph. 5, 30—33.) Die Gemeinde kann mit Gott und Christus nur in der
Liebe verbunden sein. Gottes Liebe wurde ihr geschenkt, ihre volle Liebe
zu Gott und seiner Sache soll die Antwort sein. Es handelt sich hier
natürlich um keine romantische und poetische oder erotische Ehe- und
Brautmystik, wie sie sich im Laufe der christlichen Geschichte sehr oft



und in sehr fragwürdigen Formen herausgebildet hat, sondern um die
echte Verbundenheit und die echte Erkenntnis des heiligen Gottes und
Vaters, die allerdings nur in der echten Liebe geschehen kann.

Der Gott des Heidentums thront entweder erhaben, unberührt,
teilnahmslos über der Welt und dem Geschehen und wird zur dunklen,
unoffenbaren Macht in der Zwangsgewalt des Schicksals, des Fatums,
oder er versinkt in die Welt, wird dem Bildnis der Menschen und der
Tiere gleich, wird schließlich ein anderer Ausdruck für den Menschen,
für die Welt, für die Vergötterung überhaupt, etwa für ein Reich oder
ein Volk, oder für eine Stadt. Feuerbach hat in bezug auf das Heidentum
und das Heidentum im Christentum recht. Er ist auch theologisch,
philosophisch nicht widerlegbar, er ist selbst ein Ausdruck des
Menschengötterglaubens — er kann nur überwunden werden durch die Wirklichkeit

des Reiches und dessen wahres Zeugnis. Der Gott des Heidentums
ist entweder bloße Idee oder bloße Natur. Er wird Ausdruck der
Menschenreligion, dieser Verfinsterung und Maskierung der Erkenntnis des
wirklichen Gottes, dieses Urabfalls durch den Abtausch der Erkenntnis
des Schöpfers mit dem Bild des Menschen oder gar des Tieres, mit dem
Willen und den Trieben des Menschen oder gar des Tieres! Die Religion
ist das zentralste Gebilde des Abfalls vom wahren Gott — alle Verderbnis

geht von diesem Zentrum aus. (Vgl. Römer 1, 18—32.)
Der wirkliche Gott aber, der sich Israel als Schöpfer Himmels und

der Erde und als Herr der Geschichte kundgetan hat und dann in Jesus
völlig hervorgetreten ist, hat gerade als der eine, heilige Gott und
Vater eine wirkliche Beziehung zur Welt, eine lebendige, eine persönliche

Beziehung zum Ganzen der Schöpfung und zum Einzelnen der
Schöpfung, zum Geringsten wie zum Größten, zum Volke Gottes, zur
Gemeinde, zu den Völkern. Er offenbart seine Kraft in seinen Werken
und seinen Willen in seinem Wort. Er ist wirklich Gegenüber. Er ist da als
das unerfindliche, unausdenkbare Wunder in seiner Wirklichkeit und in
seinem Wort. Er ist der persönliche und heilige Gott im Vollsinn. Von
ihm und zu ihm sind alle Dinge. Er offenbart sich gerade als «Gott» auch

in der Menschwerdung des Sohnes, die weitergehen soll in der
Gemeinde und die ganze Menschenwelt erfassen soll. Darum hat er es mit
der Welt und mit uns zu tun. Darum tut er sich kund, offenbart sich,
gibt seine Verheißung, stellt seine Forderungen, tritt in einen «Bund»
mit dem Menschenvolk in Noah, dem Gottesvolk in Abraham und
Moses, der Gemeinde in Christus. Darum ist der Gott der Bibel unaus-
weichbar die Entscheidung, d. h. die Wirklichkeit, aus der alle andere
«Wirklichkeit» ihr Leben hat, er ist die Lebensentscheidung für die
Welt, die Entscheidung über Leben und Tod des Gottesvolkes (vgl.
5. Moses, 30, 15 ff.) im Alten Bunde. Er ist es in Christus für die
Gemeinde des Neuen Bundes ganz und gar, denn in Christus tritt er ja
hervor als das volle, ewige, todüberwindende Gottesleben selbst, als der
König des Reiches, in dem der Tod besiegt und zulefet abgetan ist und



der lebendige Gott mit seinem Christus das Leben aller Kreatur ist in
seinem Reiche. Er ist die persönliche, lebendige Ewigkeit für seine

ganze Schöpfung, er ist das Leben, die Seligkeit, das wahre Licht
und die wahre Liebe des Menschen. So zeigt ihn uns Jesus, und so
bezeugt er sich unserm Herzen. Er ist aber nicht nur die «nächste»
(Pestalozzi!), sondern er ist gerade als die nächste die entscheidende Beziehung
der Menschheit. Weil er untrennbar beides ist, wird die Entscheidung
dort am ernstesten, wo er am nächsten ist, im Volke Gottes, in der
Gemeinde, die Leben hat, wenn sie ihm dient, die in der Entfernung von
ihrem Herrn und Gott und dem Dienst seines Reiches das Leben verliert.
Es kann nicht anders sein, die offenbare Liebe lebt nur in der Wahrheit
und bezeugt sich als die Wahrheit, und wo er als die Wahrheit erfaßt
wird, beginnt die Liebe.

So verstehen wir das, was wir die werdende, die lebendige Gemeinde
nennen. Sie steht allezeit unter der Verheißung, unter der Gnade und
dem Gericht des Reiches Gottes, darum wird sie auch immer wieder aufs
neue die Zeugin dieses Reiches in der Welt, innerhalb oder außerhalb
der bestehenden Kirchen.

Noch ein weiteres Moment ist wichtig. Wir sehen beim Kommen
Christi in die Welt jene sich schon im Alten Bunde fast gesefemäßig
ereignende Tatsache sich wiederholen, daß gerade die «Führenden» des
Gottesvolkes, die Offiziellen, die «Bauleute» — die «Säulen» (wie sie Paulus
später nennt) sich dem neuen Tun Gottes, seiner fortgehenden
Offenbarung, seinem Weiterschaffen verschließen. Sie haben keinen Gehorsam

gegen den lebendigen Gott, und sie haben darum kein Licht mehr
und werden zu «blinden Blindenleitern». Unter ihnen kommt es zur
abgeschlossenen, zur kanonisierten, zur in die menschliche Macht genommenen

«Offenbarung» der Schriftgelehrten, die im christlichen Bereich
zu Kanonisten, «Theologen» werden. Es kommt zur Herrschaft der
Religion, die keine ernsthafte Beziehung zum gegenwärtigen und kommenden

Reiche Gottes kennt.
Man macht bei dem Gegebenen halt. Man macht das Geschehene vor

allem bequem, man gleicht es der Welt an. Gegen das wirklich Geforderte
sowie gegen dasVerheißene und Kommende ist man blind oder feindselig.
Man hat damals wie heute eine detailliert ausgearbeitete Eschatologie
(Lehre von den lefeten und kommenden Dingen) oder eine abstrakt
theologische Eschatologie und erkennt doch nicht den Ruf des sich nahenden,
des gegenwärtigen und kommenden Herrn, weil man nicht bereit ist und
arbeiten will in seiner Sache. Man bemächtigt sich aber des Gegebenen,
verkehrt und verfälscht es und baut damit eine Menschenherrschaft auf.
Die Usurption, das Ansichreißen der Gottesherrschaft ist die
geheimgehaltene Lüge des Tempels und der Kirche, die durch Christus freilich
offenbar wird und entlarvt wird — einst und jefet. (Vgl. Matth. 22 und 23.)

Aus dieser Quelle stammt der Kirchenhaß gegen den Christus des
Reiches Gottes, wo der wirkliche Jesus in seinen Jüngern auftritt. Dar-



auf trifft Jesus selbst bei seinem Kommen und in seinem Wirken. Das
religiös und politisch Mächtige ist gegen die Sache Gottes und gegen
das Reich, es ist eigenmächtig und auf die eigene Herrschaft bedacht.
Die Geburtsgeschichte zeigt uns deutlich, wie Gott eben darum bei
den Geringen, Beiseitegestellten, Unscheinbaren, Nichtgeltenden seinen
Willen eher zur Durchführung bringen kann. Die andern sagen, man
könne nichts für das Reich Gottes tun und für das Reich Gottes sein —
dafür betreiben sie mit höchstem Eifer Religion, Kultus, Theologie und
Kirchlichkeit, vielleicht sogar Frömmigkeit. Gott aber vertraut nur den
wirklich Wartenden, Hungernden und Dürstenden, den Bereitwilligen,
denen, die für seine Sache etwas sein und etwas tun wollen, seine Gabe
an. So Maria: «Siehe, ich bin des Herrn Magd.» So doch auch Joseph,
der Zimmermann. Er geht den seltsamen Weg mit seinem Weibe, der
gewiß kein Menschenweg ist. So Hanna und Simeon, die, was sie
geglaubt und gehofft, sehen dürfen und dazustehen, weil sie es auch in der
Verhüllung erkennen. So geht die lebendige Offenbarung Gottes (wer
könnte meinen, daß es eine andere überhaupt geben könne!) ihren Weg,
mit Vorliebe an den Wegen der offiziellen Religion und Kirchen vorbei.
Gott behält seine Sache souverän in der Hand, gerade denen gegenüber,
die sie in Besife nehmen wollen, um Herren zu sein, und gibt sie den
Armen und Demütigen, die dienend seine Wege gehen und seine
Kämpfe kämpfen.

Darum auch geschieht Gottes Offenbarung zu seiner Zeit, nach seiner
Wahl, an seinem Ort. Sie ist immer ein Wunder, eine Überraschung,
etwas der menschlichen Berechnung und Bemächtigung Entrücktes. Sie
fordert Aufmerksamkeit, Aufgeschlossenheit, Bereitschaft, Liebe zu Gott,
die sein lebendiges Schaffen und sein neues Kommen nicht nur versteht,
sondern mit ganzem Herzen bejaht und sich ihm völlig hingibt, wie es uns
Jesus im Wort von der Nachfolge und der Jüngerschaft zeigt. Es ist jene
Liebe, die schon von Israel, dem jungen Gottesvolk, gefordert wurde und
die Jesus durch die eigene Erfüllung noch unterstreicht (vgl. die
Versuchungsgeschichte), wie ja überhaupt die Liebe im Neuen Bund mit dem
Glauben zusammen die bewegende Kraft alles wahren Lebens mit Gott
und für sein Reich wird. «Höre Israel: Er (Jahve) unser Gott, Er Einer!
So liebe denn ihn, deinen Gott, mit all deinem Herzen, mit all deiner
Seele, mit all deiner Macht!» So heißt es in 5. Mose 6, 4, und Jesus
bestätigt diese Worte auf die Frage des Schriftgelehrten nach dem ersten
Gebot, es zum einen größten Gebot der Gottes- und Nächstenliebe
zusammenfassend.

10. Der Gemeinde Christi geht eine Bewegung voraus, deren Herold
Johannes der Täufer ist, der Vorläufer Jesu und Ausrufer des genahten
Gottesreiches. Wir kennen die Geschichte des Täufers. Sie bleibt
hochbedeutsam für die Geschichte des Reiches Gottes und hat immer wieder
einen aktuellen Sinn. Es handelte sich um eine Bewegung auf das
angekündigte Reich Gottes hin. Die Welt, auch das Volk Gottes, hat die



Tendenz, sich in sich selbst zu verfestigen, im Kreislauf des Endlichen
zu bleiben oder in ihn zurückzusinken, zur «in sich ruhenden Endlichkeit»,

wie Paul Tillich die nun inzwischen freilich gründlich erschütterte
bürgerlich-christliche Welt unserer Tage nannte (neuerdings zeigt sich
diese Tendenz freilich wieder ganz ausgesprochen, und mit wieviel
Heuchelei ist sie verbunden!), zur «geschlossenen Gesellschaft» (Bergson) zu
werden. Daraus entsteht jene Welt, die nicht mehr Gottes ist, sondern
Schauplafe der Mächte, der Gewalten, alles Göfeentums und schließlich
des Antichrists wird. Die Bewegungen auf das Reich hin reißen sie aus
dieser Selbstgenügsamkeit heraus, rufen ein «Halt» in den Eigenlauf, die
Eigengesefelichkeit und Eigenmächtigkeit alles Weltwesens hinein, das
sich auf allen Lebensgebieten ausbildet, sich aber besonders stark zu
allen Zeiten im Staatlich-Politischen und im Religiös-Kirchlichen
konzentriert. Das ist der Ruf zur Umkehr. Allem und allen von Gott
Losgelösten und Abgefallenen, ins Verderben und in die Heillosigkeit
Geratenen wird sie zugerufen, angeboten und abgefordert. Sie bedeutet die
schlechthinnige Zuwendung zu Gott und seinem Reich, die Absage an
alles Gottwidrige, das Bekenntnis der Schuld, damit diese Zuwendung voll
stattfinden kann. In die stagnierenden Wasser des Endlichen und des in
das Endliche Zurücksinkenden — der Religion, der Kirche, der Theologie,

der Gesellschaft, des Staates, alles Menschlichen — kommt der frische
Strom des lebendigen Gottes, dem solche Menschen und Bewegungen
dienen. Sie sind selbst Aufgestörte und stören auf. Sie sind Beunruhigte
und beunruhigen. Die Empörung um der Gerechtigkeit willen schafft in
ihnen, und sie künden die Revolution Gottes an. Bewegungen und Menschen

solcher Art sind Wegbereiter des Reiches Gottes. Sie dürfen am
allerwenigsten etwas für sich sein. Sie müssen Werkzeuge, Knechte des
Messianismus Gottes, der Erneuerung und Verwandlung der Welt zu
seiner Gerechtigkeit sein. Sie sind aber vielleicht mehr Boten des
Gerichtes, wie die Gemeinde mehr Bote der Gnade ist. Als solche sind sie
Ausdruck des Reiches Gottes, des Schaffens Gottes in Gericht und Gnade,
bis die Vollendung der Dinge eingetreten ist.

Solche Bewegungen auf das Reich hin, die bewußten und die
«unbewußten» (denken wir bei den lefeteren vor allem an den Sozialismus
und den Kommunismus der Gegenwart!), bekommen ihre volle Kraft und
ihren eigentlichen Inhalt nur durch Christus, nur durch Gott selbst. Sie
können zur Umkehr rufen und in göttlicher Paradoxie mahnen, nach
allen Seiten hin zeigen, woran es fehlt, aber die wirkliche Umkehrung
und Neuschöpfung der Dinge kommt durch das Reich Gottes selbst,
durch Christus selbst. Diese Bewegungen müssen vor allem auch dem
Werden oder Neuwerden eines lebendigen Volkes Gottes dienen. Sie
sind Anstöße zum Werden einer lebendigen Gemeinde Christi. Auch
die religiös-soziale Bewegung hat nur darin ein Lebensrecht: daß sie
dem Ruf zum Reiche Gottes und dem Werden der Gemeinde aus dem
lebendigen Christus heraus dient. Alb. Böhler. (Fortsefeung folgt.)


	Die urchristliche Gemeinde - ihre Botschaft und ihr Weg : Teil IV

