
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 12

Artikel: Ein indischer Philosoph reist nach Moskau

Autor: Eidlitz, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139280

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139280
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mit seiner ganzen Existenz ein solcher Widerspruch gegen die Besiges-
und Klassenwelt sein, daß er an deren Gründen rütteln muß. So
antwortet Frau Armut, wenn der Mensch sie fragend, nach Segensspuren
suchend, anschaut, mit einer Gegenfrage: Ist ein Nichts, ein Irgendetwas
oder Gottes Reich in der Mitte deines Lebens?

Und je nachdem, wie hier die leise Stimme der ihrem eigensten Wege
folgenden Seele antwortet, wird auch ein Glanz über der gefragten Frau
Armut sichtbar werden oder nicht. Der Segen, der nur dort ein Glanz
von innen ist, wo Menschenwille sich mit dem Willen des Gottes eint,
der sein Reich baut, legt sich über das von Wunden und Narben
entstellte Gesicht der Armut, weil Gottes Ruf dorthin zielt, wo sie steht.

Bruno Balscheit.

Ein indischer Philosoph reist nach Moskau
Vor kurzem ist ein alter Mann namens Sarvepalli Radhakrishnan als

Botschafter der Indischen Union nach Sowjetrußland gereist. In Indien
hat man die Abfahrt dieses Mannes mit vielen Sorgen und Hoffnungen
begleitet, denn das neue Indien, ein Land mit 330 Millionen Einwohnern,
braucht dringend Ruhe und wünscht außerhalb des Streits der
Weltmächte zu verbleiben und sich ganz der schweren Aufgabe eines
vollkommenen Neuaufbaues zu widmen. Pandit Nehru, der Freund und
Schüler Mahatma Gandhis, der jegt die Politik Indiens leitet, hat beim
Abschied des Botschafters sehr ernste Worte gesprochen. «Man kann
wirklich behaupten, daß Radhakrishnan als ein Symbol von Indien nach
Rußland geht», sagte Nehru. «Ich bin glücklich, daß wir für dieses
schwere Amt einen Mann haben, der die Fähigkeit besigt, zu verstehen
und andern dazu zu verhelfen, uns zu verstehen.» Radhakrishnan
selbst sagte bei der Durchreise in London: «Wir in Indien arbeiten unter
der Führung Mahatma Gandhis. Wo es politische Streitigkeiten gibt, da
kann man zwei Wege wählen, um sie zu überwinden. Der eine ist, einen
vernichtenden Schlag zu erteilen und den Gegner zu besiegen und zu
zerstören und die eigene Oberherrschaft aufzurichten. Das ist das, was
man die Machtlösung nennt (power solution). Es gibt noch einen zweiten
Weg — zu versuchen, den Standpunkt des Gegners zu verstehen und
dadurch eine Versöhnung herbeizuführen. Das ist die Lösung durch Wissen
(knowledge solution). Wir in unserem Lande fühlen uns verpflichtet, die
Lösung durch Verstehen und Wissen zu suchen, und in Sowjetrußland
wird es meine Aufgabe sein, die russische Politik zu verstehen und den
Russen unsere heutige Politik verständlich zu machen.»

Wer ist der Mann, dem dieser beklemmend schwere Auftrag
übertragen wurde? Nicht etwa ein erfahrener Berufsdiplomat, wie man er-

524



warten dürfte, sondern ein berühmter Philosoph. Er war früher Professor
für orientalische Religionen am «AI souls College» in Oxford und dann
Philosophieprofessor an der Universität Benares. In weiten Kreisen
Indiens gilt er als der berufenste Vertreter und Deuter indischen Geisteslebens.

Bei seiner jegigen Reise ist man fast versucht, an die wiederholten
Reisen zu denken, die vor über 2300 Jahren ein anderer Philosoph in
damals sehr mühseliger und langer Fahrt übers Meer von Athen nach
Sizilien angetreten hat, um dort am Hof eines gefürchteten Herrschers
einen Auftrag auszuführen. Bei den zwei legten dieser Reisen war Piaton
schon ein alter Mann. Die recht aufrichtigen Wechselreden zwischen
Dionysius dem Älteren und dem griechischen Philosophen sind noch
überliefert. «Deine Reden sind greisenhaft», sagte Dionysius. «Und deine
sind tyrannenhaft», antwortete Piaton. Die gewiß viel höflicheren
Gespräche zwischen Radhakrishnan und Stalin werden der Öffentlichkeit
wohl nicht so bald enthüllt werden.

Auf den Bildern sieht Professor Radhakrishnan aus wie ein alter
Denker mit schmalem Gesicht, hoher Stirn und langem, weißem,
zurückgestrichenem Haar. Ich bin ihm niemals persönlich begegnet, denn ich
habe ja einen großen Teil meines Aufenthaltes in Indien in einem Inter-
nierungslager verbracht. Aber in den Baracken dieses Lagers habe ich
sein Werk «Indian Philosophy» gelesen und mir viele Seiten Notizen
daraus gemacht, und jegt in Schweden habe ich es nochmals gelesen. Er
hat außerdem noch eine lange Reihe anderer Bücher veröffentlicht (bei
George Allen §j Unwin, London), deren Titel den weiten Raum seines
Denkens andeuten: «The Hindu view of life», «East and West in religion»,
«Kalki or the future of civilization», «The reign of religion in contemporary

philosophy», «The philosophy of Rabindranath Tagore», «Religion
and society», «Eastern religion and western thought», «Gautama the
Buddha», «India and China», «The Bhagavadgita».

Das Hauptwerk Radhakrishnans, «Indian philosophy», sind zwei
mächtige Bände von zusammen 1500 Seiten. Es ist ein kühnes
Unterfangen, in einem Werk die Geistigkeit des Hinduismus abspiegeln zu
wollen, die in ununterbrochenem Strom durch fast vier Jahrtausende
reicht und deren Sanskrittexte allein umfangreicher sein sollen als die
ganze lateinische und griechische und chinesische und japanische Literatur
zusammengenommen. Radhakrishnan ist sich, nicht ohne Bangen, der
Mühseligkeit seiner Aufgabe bewußt geworden, die noch schwieriger
wird, da er ja vorzugsweise für Leser im Westen schreibt, die zumeist
wie in den Urwald eines unbekannten Landes hineingehen. Im Vorwort
sagt er: «Die Unkenntnis des indischen Gedankenlebens ist tief. Für den
modernen Geist bedeutet indische Philosophie zwei oder drei alberne
Vorstellungen über Maya, daß man die Welt als Täuschung ansieht,
Karma, oder der Glauben an Schicksal, und Tyaga, der asketische
Wunsch, sein Fleisch zu überwinden. Und sogar diese einfältigen
Vorstellungen, so behauptet man, sind eingehüllt in barbarische Bezeich-

525



nungen und chaotische Wolken aus Dunst und blumigen Worten, die
von den Eingeborenen als Wunder des Intellekts angesehen werden. Nach
einer sechsmonatigen Reise von Kalkutta bis zum Kap Komorin verwirft
unser moderner Ästhet zur Gänze die indische Kultur und Philosophie
als «Pantheismus», als «wertlose Scholastik», «ein bloßes Spiel mit
Worten», «auf jeden Fall nichts, das Plato oder Aristoteles oder sogar
Plotinus oder Bacon irgendwie ebenbürtig wäre. Der einsichtsvolle
Forscher jedoch wird im indischen Gedankenleben eine ungewöhnliche
Menge von Material finden, die in den Einzelheiten und in der
Mannigfaltigkeit kaum ihresgleichen in irgendeinem Teil der Welt haben.»
Radhakrishnan fügt in der Einleitung hinzu: «In vielen andern Ländern
ist Nachdenken über das Wesen des Seins ein Luxusartikel des Lebens.
Die ernsten Augenblicke sind den Taten gewidmet, während das
Betreiben von Philosophie eine Einschaltung (parenthesis) bedeutet. Im
alten Indien war Philosophie nicht eine Beigabe zu irgendeiner andern
Wissenschaft oder Kunst, sondern sie nahm die vorherrschende Stellung
ein. Im Westen diente sie, selbst in den Blütetagen ihrer Jugend, zur
Zeit von Plato und Aristoteles, als Stüge irgendwelcher anderer Studien,
zum Beispiel Politik oder Ethik. Sie diente der Theologie im Mittelalter,
der Naturwissenschaft des Bacon und Newton, der Geschichte, der Politik

und Soziologie der Denker des 19. Jahrhunderts. In Indien stand
Philosophie stets auf ihren eigenen Beinen. Alle andern Wissenschaften
sahen zu ihr auf, denn sie gab die Inspiration und die Grundlage. Sie
ist die Meisterwissenschaft, welche die andern Wissenschaften leitet;
denn ohne ihre Führung geraten die andern Wissenschaften in Gefahr,
leer und sinnlos zu werden. Die Mundaka-Upanishad spricht von der
Wissenschaft des Ewigen als der Grundlage aller Wissenschaften.»

Oft fordern die beiden Bände der «Indischen Philosophie» von
Radhakrishnan zum Widerspruch heraus. Er selbst gibt zu: «Die Urteile
und die Zuneigungen des Autors können nicht lange verborgen bleiben.»
Er sagt: «Es ist mir bewußt, daß ich beim Abstecken dieses weiten Feldes
vieles Interessante ausgelassen habe und daß vieles andere nur sehr roh
skizziert wurde.» So ist es auch. Die Lehre von den göttlichen Heilanden,
den Avataren, die seit Jahrtausenden das innerste Leben der meisten
Hindus bedeutet, interessiert ihn nicht. Das Schrifttum der Puranas, voll
uralter Tradition und Weisheit und Gottesliebe, behandelt er nur ganz
kurz und ein wenig wegwerfend, als gut genug fürs Volk. Er sagt: «Die
Puranas enthalten die Wahrheit, in Mythen und Geschichten
eingekleidet, um dem schwachen Verständnis der Mehrheit Genüge zu
leisten.» Die Gestalt Krishna Chaitanyas, die für mich in neun Jahren
innigen Studiums an den Quellen in Indien und weiteren drei Jahren
des Studiums in Schweden zur strahlendsten Gestalt aller indischen
Geistigkeit wurde, verschwindet fast. Einem Kommentator der Chaitanya-
Bewegung (Jiva Gosvami, der freilich voller schöpferischer Intuition war)
widmet er unvergleichlich mehr Raum als dem Urheber der Bewegung

526



selbst. Man merkt, alles ist einseitig vom Blickpunkt des großen Genius
Shankaracharya (800 Jahre nach Chr.) aus gesehen.

Und doch, trog allen Ausstellungen, die man machen kann: welch
wunderbares Werk ist diese «Indische Philosophie» von Radhakrishnan.
In ihrer unerhörten Mannigfaltigkeit und Fülle erinnert sie mich an den
Blick von einem Vorberg auf den majestätischen Kamm des Himalaja.
Wälderkränze um Wälderkränze sind vorgelagert, Wolken sind über
den Wäldern getürmt. Und über den Wolken, unfaßbar hoch in der
Sonne gleißend, erheben sich die Eisriesen in ungeheurem Horizont.
Manche sind mehr oder minder verhüllt.

Menschen mit verschiedenartigstem Streben werden von diesem
Werk etwas empfangen. Jeder wird darin finden, was er sucht: der
Tatsachenmensch die äußeren Fakten, zum Beispiel über die Inder als die
ersten Erfinder der Algebra, des Begriffes Null, der sogenannten «arabischen»

Ziffern und des Dezimalsystems oder Zeugnisse für das nur
scheinbare Auf- und Niedergehen der Sonne, mehr als zweitausend Jahre
vor der Geburt des Kopernikus. Die Quellenangaben aus der indischen
atheistischen Strömung aus vorchristlicher Zeit, voll Verzweiflung und
Ironie und Hohn über das Religiöse und vor allem über ein priesterliches
Amt, das seinen Mann wohl nährt, werden die Teilnahme der Ungläubigen

erregen. Derjenige, der die griechische Antike liebt, wird sich an
vielen Zitaten erfreuen, zum Beispiel aus einer Rede des Perikles an die
Athener: «Gerne lauschen wir den Meinungen von anderen und machen
keine sauren Gesichter, wenn sie von den unseren abweichen.» Fast
beängstigend ist der Uberreichtum von Parallelen und Ausblicken auf
östliche und westliche Philosophie, Mystik und Dichtung, ein
enzyklopädisches Wissen, das sich ständig ausgießen will. Das mannigfaltige
Gewebe wird zusammengehalten dadurch, daß hier ein Mensch spricht,
der den ewigen tragenden Grund, den Atman, hinter allen fließenden
Erscheinungen sucht. Nachdrücklich betont Radhakrishnan, daß echte
indische Philosophie keine bloße Logik des Hirns ist, kein Theoretisieren,
Konstruieren, Systematisieren. Das Sanskritwort für Philosophie heißt
«darshan», und das kommt von der Wurzel «drish» — sehen. «Darshan»
bedeutet Anblich. Schauen und Erfahren der geistigen Realität durch
den Seher in seiner überhellen Wachheit und Klarheit ist vom Spintisieren

des philosophischen Theoretikers so verschieden wie die Berichte
eines Menschen, der vom Wasser träumt und über Wasser schwägt und
der vielleicht in einer alten Schrift gelesen hat, daß es Wasser geben soll,
und der selber niemals Wasser gesehen hat, von der Erfahrung eines
Menschen verschieden sind, der Wasser riecht und schmeckt und Wasser
trinkt und im Wasser badet und völlig darin untertaucht.

Leichter zugänglich und leichter überschaubar und wärmer ist die legte
Arbeit von Radhakrishnan, eine neue Übersegung und Kommentierung
der «Bhagavadgita» (London 1948), obwohl auch die «Gita», der Gesang
des Erhabenen, eine Unendlichkeit in sich birgt. Aber in der Welt der

527



geistigen Realität, welche der Hindu «vastava-vastu» oder das Seiende
Sein nennt, da gibt es viele Unendlichkeiten; jeder Tropfen darin ist eine
Unendlichkeit.

Ich habe die «Bhagavadgita» viele Male gelesen. Ich habe sie in Österreich

gelesen, bevor ich nach Indien fuhr. Ich habe sie mit meinem Guru
Shri wiederholt im Himalaja und in andern Landschaften Indiens im
Urtext gelesen. Ich habe sie in verschiedenen indischen Gefangenenlagern
gelesen und auch mehrmals in Schweden, zulegt in der interessanten und
sehr rhythmischen Übersegung von Svami Prabhavananda und Christopher

Isherwood. Aber ich glaube, die schlichte Prosaübertragung von
Radhakrishnan, der seine eigenen sehr wesentlichen Erklärungen und
die Essenz der Kommentare von Shankaracharya und Ramanuja
beigefügt sind, ist die beste. - Als ich kürzlich im Getümmel der
Hauptreisezeit im überfüllten Schnellzug von Smaland nach Stockholm fuhr
und endlich einen Sigplag gefunden hatte, da las ich, mitten im Lärm
und im Hin- und Herdrängen der Fahrgäste in dieser Ausgabe und vergaß

völlig die Zeit und was rings um mich geschah; ich bin selten so
glücklich gewesen wie auf dieser Fahrt. — Das Buch, das sehr schön

ausgestattet und erstaunlich billig ist, verdient weite Verbreitung.
Indien ist kein Märchenland. Die Nachrichten, die wir über die

dortigen Geschehnisse empfangen, verkünden es fast täglich. Auch in Indien,
wo der Schleier, der uns das wahre Sein verhüllt, stets dünner und
transparenter war als irgendwo sonst auf der Erde, machen der Materialismus
und die moderne Technik nun einen wilden Ansturm, um auch dieses
Land zu erobern. Auch in Indien wüten Streit und Eigennug wie bei uns.
Aber doch bringen die Berichte, die bis zu uns dringen, nicht immer das
Charakteristische der Ereignisse. Man hat zum Beispiel oft von den
Leiden der indischen Kastenlosen gelesen, aber es wurde nicht gemeldet,
daß zur Feier des achtzigsten Geburtstages Mahatma Gandhis jegt eben
zweitausend Staatsbeamte in der indischen Hauptstadt Delhi die
Wohnungen der Straßenkehrer und Latrinenfeger, der einstigen Kastenlosen,
gefegt haben, um diese früher Entwürdigten im Sinne des Mahatma zu
ehren. Es ist auch nicht allgemein bekannt, daß im heutigen Hindustan
ein Kastenloser Justizminister ist und damit betraut ist, die neue indische
Verfassung auszuarbeiten. Ein Mohammedaner ist dort Unterrichtsminister,

ein indischer Christ ist Finanzminister. Eine Frau, die kürzlich
verstorbene und viel betrauerte Dichterin Sarojini Naidu, ist nach
Erlangung der indischen Unabhängigkeit zum Gouverneur der
«Vereinigten Provinzen» ernannt worden, einer Landschaft, die etwa zehnmal
so viel Einwohner hat als das ganze Königreich Schweden. Und ein alter
Philosoph, Sarvepalli Radhakrishnan, der sein Leben dem Erkennen des

Atman, des unvergänglichen göttlichen Grundes der Welt, gewidmet
hat, läßt seine wissenschaftliche Arbeit und sein Heim und seine sechs

Kinder im Stich, um ins atheistische Sowjetrußland zu fliegen und in
Moskau in der Nachfolge Gandhis den Versuch einer ehrlichen Ver-

528



söhnung zu machen. Manche Anzeichen deuten darauf hin, daß mitten
in aller schmerzlichen Realpolitik der Geist Gandhis in Indien doch noch
weiterlebt.

Das Leben Mahatma Gandhis ist uns noch viel zu nahe, als daß wir
es recht erfassen könnten; aber seine Gestalt wächst allmählich mächtiger

auf. Erst in Zukunft wird man das große Ereignis in der
Weltgeschichte erkennen, daß dieser einzelne schwache Mensch, der kein Christ
war, den Mut und die Kraft hatte, unter dem immer wieder erneuten
wilden Hohngelächter der Welt die Christusworte: «Liebet eure Feinde!
Segnet, die euch fluchen!» in die politische Praxis einzuführen. Man wird
erst später erahnen, was es bedeutete, daß dieser eine im Zeitalter der
Atombombe und brutalen Gewalt, voll unerschütterlichem Vertrauen auf
die Kraft der Herzensliebe und Wahrheit, nicht nur sich und seinen
engeren Mitarbeitern, sondern legtlich allen Mitgliedern einer riesigen
politischen Partei die strengen Forderungen der uralten Yogasutras des

Patanjali in tiefem Ernst als Programm auferlegt hat: «Gewaltlosigkeit
(ahimsa), Wahrheit (satya), nicht stehlen und niemand übervorteilen,
nicht gierig Besig erraffen, Zügelung des Geschlechtstriebs, Reinheit...»

Walther Eidlift.

Vom andern Amerika
Eine Rede von Henry Wallace

Der frühere Vizepräsident der Vereinigten Staaten, Henry Wallace,
Gründer der Progressive Party, hat nach seiner schweren Niederlage in
den legten Präsidentschaftswahlen weder Mut noch Hoffnung verloren.
Zwar sucht die Weltpresse ihn totzuschweigen, und dem Europäer mag
er wohl aus den Augen entschwunden sein. Aber schreibend, redend,
anklagend, aufmunternd, planend ist er rastlos tätig. (Man sagt, daß er
gleichzeitig auf seiner Farm in der Nähe von Neuyork erfolgreiche
Versuche zur Verbesserung der Hühnerzucht macht.) Keine seelische Marter,
wie sie Schmähung und Abtrünnigkeit mit sich bringen, bleibt ihm
erspart. Aber der unerschütterliche Glaube an die Wahrheit seiner Sache,
und daß ihr legten Endes der Sieg werde — und daneben der Blick auf
seine Geistesvorgänger, die man zu Lebzeiten gekreuzigt und verbrannt
hat, die aber heute leben, während ihre Verfolger versunken sind, gibt
ihm die Kraft, körperlich und seelisch auszuhalten.

In folgender Rede, die er am 20. Oktober bei einem Treffen seiner
Partei in Philadelphia hielt, legt er wesentliche Züge seines
Standpunktes nieder. Alice Herz.

Jedesmal, wenn ich über das Leben und Wirken von Benjamin
Franklin und Thomas Jefferson lese oder im Neuen Testament blättere,
bin ich ergriffen von der Ähnlichkeit der geistigen Triebkräfte im Kampfe

529


	Ein indischer Philosoph reist nach Moskau

