
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 12

Artikel: Ist Armut ein Segen? (Fortsetzung und Schluss). III., Die Armut als
geschichtliches Problem ; IV., Der Glaube und die Armut

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


muß sie dienen, sie muß wirklich seine Gemeinde, Gottes Gemeinde sein.
Wo Christus ist und seine Sache im Glauben und im Gehorsam
angenommen wird, ist die Gemeinde. Nicht, wie es später in einer
falschen Umkehrung im «Christentum» heißt: wo die Kirche ist, da
ist Christus. Das legtere ist eben nur unter der Bedingung des

ersteren wahr, sonst ist es nichts anderes als jenes Geschrei: «Der Tempel

des Herrn, der Tempel des Herrn, der Tempel des Herrn ist hier.»
(Jeremia 7, 4), dem schon die Propheten entgegengetreten sind und dem
Jesus dann das Todesurteil sprechen mußte mit dem Wort: «Hier wird
kein Stein daran gelassen, der nicht herabgestürzt würde.» (Matth. 24,
2.) Mit andern Worten: Nicht Christus der Herr ist an die Gemeinde,
das Volk Gottes bedingungslos gebunden, sondern die Gemeinde ist
mit der entscheidenden Bedingung des Glaubensgehorsams an Christus
gebunden. Er ist völlig treu, darum aber verfallen auch, die nicht Treue
und Glauben halten, seinem Gericht. Ebenso mit dem Reich Gottes — wo
der wirkliche Gott ist, wo seiner Sache, seinem Willen gedient wird,
ist sein Reich, wird seine Herrschaft, wo Gottes Willen und Werk, wo
sein Reich in Unglauben und Ungehorsam abgelehnt werden, gibt nicht
Gott seine Sache auf, sondern er ruft und erwählt sich andere Träger
seiner Sache, ein anderes Organ dieser Sache. So sagt schon Johannes
der Täufer zu den berufenen Vertretern Israels: «Habt nicht Lust, bei
euch zu sagen: Wir haben Abraham zum Vater. Denn ich sage euch:
Gott vermag aus diesen Steinen Abraham Kinder zu erwecken. Schon
liegt die Axt an der Wurzel der Bäume. Jeder Baum, der nicht gute
Früchte bringt, wird umgehauen und ins Feuer geworfen.» (Matth. 3,
9 und 10.) Im Grunde bleibt immer das eine Gottesvolk, die eine
Gemeinde Christi. Ihre menschlichen Träger und ihr menschliches Organ
wechseln, wenn sie den Dienst an der Gottesherrschaft mit etwas anderm
vertauschen. Alle wahren Träger der Sache Gottes kämpfen an diesem
entscheidenden Punkte um das Reich und um die wahre Gemeinde
Christi gegen den Abfall. So standen und stehen alle Propheten und
Zeugen Gottes zu allen Zeiten und erweisen sich als solche durch ihren
Kampf. Alb. Böhler.

(Fortsefeung folgt.)

Ist Armut ein Segen?
(Fortsefeung und Schluß)

III.
Die Armut als geschichtliches Problem

Gottes Armut ist zu allen Zeiten das Kreuz. Die verschiedenen
geschichtlichen Epochen können in verschiedenerWeise zu diesem Kreuz hinauf-

oder auf es hinabblicken, ohne daß des Kreuzes Wesen dadurch ver-

515



ändert würde. Die menschliche Armut wird von der Geschichte bestimmt.
Ihre Merkmale sind zu verschiedenen Zeiten verschieden akzentuiert.
Es gibt keine menschliche Armut an sich. Wohl gibt es ein romantisches,
idealisierendes Verständnis der Armut vergangener Epochen. Wenn die
Idealisierung schon wie ein billiger Heiligenschein sich jeder geschichtlichen

Vergangenheit anbietet, so trifft dies in besonderer Weise für
die Armut vergangener Zeiten zu. Schon Hosea hat Israels arme Wüstenzeit

in dieser Weise idealisiert. Hätten wir nur seine Worte als
Geschichtsquelle für diese von ihm so gepriesene Zeit, so wären wir über
sie schlecht unterrichtet. Denn auch Israels arme Zeit hatte nicht nur das

Gesicht, das Hosea in ihr sah, diese Züge der ersten Liebe, sondern
wahrhaftig auch jene mit der Armut sich gern verbindenden Züge
hartnäckigster Verstockung und wildester Verzweiflung.

Die romantisch idealisierende Verklärung der Armut knüpft
gewöhnlich an ein Merkmal der Armut an, das diese haben kann und oft
auch hat, das ihr aber in ihrer verzerrtesten, ärmsten Gestalt noch

genommen wird: das Merkmal der lebendigen Beziehungsmöglichkeit. Der
arme Mann in der Parabel, die Nathan dem König David erzählt, ist ein
Bild für diese Beziehungsmöglichkeit. Er hat, während sein reicher Nachbar

viele Schafe — aber eben nicht als Schafe, sondern als Herde — besigt,
ein einziges Schäflein, mit dem er seine arme Lebensgemeinschaft teilt.
Er lebt mit diesem Tierlein, er kennt es und liebt es, während der Reiche
allenfalls von seiner Herde lebt, nur zu ihrer Zahl und ihrem Ertrag
Beziehungen hat. Das kann ein Glanz der Armut sein. Pestalozzi hat auch
über der Hütte von Lienhard und Gertrud und Gotthelf über der Hütte
der Großmutter Käthi, die zwei Hühner besaß, diesen Glanz gesehen.
Die wenigen und allzu wenigen Dinge, zu denen in der Armut eine
Beziehung möglich ist, lassen diese Beziehungen zuzeiten stark und lebendig
werden.

Wo das Begegnungsvermögen des Menschen nicht erstickt ist, wo
eine trügerische, nur durch Abstraktionen, Ziffern und Schemata zu
bändigende Fülle es nicht erdrückt hat, vermögen in der Tat gerade in der
Armut die Beziehungen zu Dingen und Menschen lebendig und fruchtbar

zu sein. Auch die Beziehung zu geistigen Erlebnissen, zu Erfahrungen
kann, da der Arme ihnen nackt und ungeschügt begegnet, eine tiefere
Beziehung sein, als wenn diese Erfahrungen nur durch die Mauern des

Selbstschuges hindurch zum gesicherten Menschen reden. So vermag es

ein Vorzug der Armut zu sein, daß der Arme an Menschen, Dinge und
Erfahrungen herantritt, als einer, der einen weiten Weg hinter sich hat,
der den Gesang der Tiefe, den der Mensch der Oberfläche nicht hört,
irgendwie noch in den Ohren trägt.

Der rückschauende Blick wird in der Armut vergangener Zeiten allzuleicht

nur immer wieder diese Merkmale finden. Er wird übersehen, was
Hosea übersah. Pestalozzi allerdings übersah es nicht ganz. Er merkte,
daß durch die Armut allein aus der Hütte der Gertrud wahrhaftig kein

516



Glanz nach außen gegangen wäre. Er sah gerade auch stark diesen andern
Zug der Armut, der eben den Armen nur noch tiefer nach unten zieht,
der den Lienhard in die Verwahrlosung des Trinkers zieht, wo die
Erlebnis- und Beziehungsmöglichkeit des Menschen mindestens ebenso

grausam verdorben wird wie in der oberflächlichen Besigeswelt.
In der Gegenwart kann die Armut zuzeiten noch das Gesicht haben,

das sie für den armen Mann in der Nathanparabel hatte. Auf den Bildern
Segantinis sieht man etwa Knaben, die ihren Kopf so an den Kopf eines
Schäfleins legen, wie es der arme Mann Nathans getan haben mag. Ihr
armes Kleid und das Dunkel ihrer Umgebung sind von diesem Glanz
von innen her überstrahlt. Und auch jene Frau auf einem andern
bekannten Segantini-Bild, die durch den tiefen Gebirgsschnee einen Schlitten
mit Holz in die arme Hütte zieht, trägt etwas von diesem Glanz an sich.
Das gesuchte Holz und der mühsam gebahnte Weg und die dann durch
Holz und Weg lebendig und wohnlich gemachte Hütte sind erlebt,
schenken Beziehungen. Es wäre jedoch eine unverantwortliche Romantik,
wollte man diese in der Armut schlummernden Möglichkeiten, diese,
heute nur als Ausnahmen möglichen Züge, als das Wesen der Armut
unserer Geschichtsepoche ansehen. Dazu ist zuviel Verschiebung
geschehen. Wenn die verschiedenen Merkmale eines Dinges — in unserem
Falle der Armut — sich verschieben, so kann dieses Ding plöglioh einen
ganz andern Charakter erhalten.

Die geschichtlich gewordene Armut unserer Zeit ist vor allem
dadurch gekennzeichnet, daß sie Massenarmut ist. Eine Massenerscheinung
aber nimmt leicht und gern Schicksalscharakter an. Wird nun Armut
zum Schicksal ganzer Massen, so ist der Mensch in diesen Massen gerade
nicht mehr dadurch bestimmt, daß er wie der arme Mann Nathans
wenige, aber lebendige Beziehungen hat, sondern dadurch, daß er
hauptsächlich, ja ausschließlich eine Beziehung, die zu einem erbarmungslosen
Schicksal, hat. In dieser Beziehung aber verwelkt der Mensch. Ein Schicksal

erdrückt. Die Klassenbindung wirkt grausamere Zerstörungen als
die bitterste Armut. Innerhalb der Klassenwelt kann die Armut relativiert

werden. Die Armut der untersten Klassen kann gemildert werden.
In der Tat ist in den Ländern der westlichen Welt gegenüber dem
vergangenen Jahrhundert die Armut des Proletariats gemildert worden.
Damit wird jener Charakter der Armut, der im Entbehren besteht,
gelindert oder aufgehoben. Es ist dies aber gerade nicht das schlimmste
Merkmal der Armut. Ein anderes, das in der Bindung an das Schicksal
und an die Begehrlichkeit besteht, bleibt auch in der relativierten Armut
erhalten. Ja es wird hier oft noch verstärkt. Diesen Charakter verdankt
die Armut der Gegenwart der geschichtlichen Entwicklung der modernen
Klassenwelt.

Aus der gleichen Quelle fließt auch die Erscheinung, die der Armut
in der Gegenwart oft in besonderer Weise den Charakter einer Strafe
gibt. Bei der Bestrafung eines Kriminellen liegt oft in der Publizität des

517



Falles, in der Nacktheit, in welcher der Kriminelle vor der Öffentlichkeit

steht, mehr Härte als in der Gefängnis- und Zuchthausstrafe. Diese
Publizität hat oft auch einen abschreckenderen Charakter als die drohende
Strafe selbst. Ebensolcher Publizität aber sieht sich in der modernen
Klassenwelt der Arme ausgeliefert. Von ihm wird Rechenschaft gefordert,

wie sie vom Besigenden nie gefordert würde. Damit hat die
moderne Welt die Armut ungewollt in den Rang des Kriminellen versegt.
Gewiß hängt diese Wirkung mit dem Menschenbild und der Menschenwertung

der modernen Klassenwelt zusammen, die eben als Wertmaßstab

nur den Erfolg, den vor allem materiellen Erfolg des Menschenlebens
kennt. Wenn nur der erfolgreiche Mensch der Mensch ist, dann kann
der erfolglose, der in Klassenbindung und Schicksalsketten gefesselte
Mensch notwendigerweise nur der Mensch zweiten Grades sein.

Auch noch ein anderer Grund hat mitgewirkt, um die Armut der in
ihr liegenden großen Möglichkeit lebendiger Beziehung zu den wenigen
Dingen zu berauben. Die Dinge der modernen Welt sind eigentlich und
wesentlich standardisierte Dinge geworden, Massenproduktionsartikel,
für die Massenkonsumation bestimmt. Damit ist dem Armen als Glied
einer Masse und einer armen Klasse der Weg zur Hütte der Gertrud,
der Käthi und der Segantinischen Bergbäuerin verbaut. Diese Standardisierung

der Dinge ist ein geschichtlich gewordenes Ereignis. Sie gehört
ihrem Wesen nadi nicht zur Armut, wohl aber zu unserer Zeitepoche
und hat damit die Armut unserer Zeitepoche verändert.

Jede Armut, die Armut jeder Geschichtsepoche, lebt am Rande der
Verwahrlosung. Dieser schmale Rand wird um so schmäler, je mehr die
Armut zur Dauererscheinung wird. Die Statistiken über Jugendkriminalität

und Jugendverwahrlosung reden hier eine deutliche Sprache.
Meist halten sich bei den Verwahrlosungsgründen Milieu und Anlage
die Waage. Und auch hier ist nicht zu übersehen, daß die demoralisierende

Richtung der Armut um so mehr zunimmt, je mehr es sich bei
der Armut um Massenarmut handelt. In dieser werden die natürlichsten
Dinge und Bedürfnisse zum Problem: das Kleid und das Brot, das Bett
und das Waschen, das Gemeinsamsein und das Alleinsein. Werden sie
einmal zu Problemen, so engen diese problematisch gewordenen Dinge
den Raum, auf dem eine sittliche Entscheidung gefällt wird, mehr und
mehr ein. Der Mensch, dem die äußere, körperliche Sauberkeit zum
Problem, ja zum unlöslichen Problem wird, kann wohl nur, wenn Wunder
geschehen, vor der Frage nach der inneren Sauberkeit stehenbleiben.
Bedrängen diese demoralisierenden Probleme aber nidit nur da und dort
einzelne und wenige, sondern sind ganze Massen dieser Bedrängnis aus-
gesegt, so fallen die legten Hemmungen um so eher. Die dauernde Armut
als Massenerscheinung hat nicht nur die Tendenz, zur Verwahrlosung zu
führen, sondern wird direkt zur Quelle der Verbrechen.

Die geschichtlichen Fakten, die so das Gesicht der Armut verändert
haben, sind mannigfacher Natur. Engels hat vor allem darauf hin-

518



gewiesen, wie sehr der Monopolcharakter der Produktionsmittel die
armen und arbeitenden Klassen verändert habe. Der junge Marx hat auf
die geschichtliche Veränderung hingewiesen, die dadurch bewirkt ist, daß
die echten Bedürfnisse des Menschen durch das einzig gültige falsche
Bedürfnis nach Geld ersegt worden ist. Beide haben damit andeutend
auf die große Veränderung hingewiesen, die die bürgerlich-kapitalistische
Welt am Menschen und auch an der Armut des Menschen bewirkt hat.
Rilke hat in einem großen klagenden Lied aus dem Stundenbuch die
Reichen der vergangenen Epochen beschworen, deren Reichtum in ihrem
Werke lag, und sie den Reichen seiner Epoche gegenübergestellt:

Viele sind reich und wollen sich erheben, —

aber die Reichen sind nicht reich.

Nicht wie jene Scheichs der Wüstenstämme,
die nächtens auf verwelktem Teppich ruhten,
aber Rubinen ihren Lieblingsstuten
einsegen ließen in die Silberkämme.
Und nicht wie jene Fürsten, die des Golds
nicht achteten, das keinen Duft erfand,
und deren stolzes Leben sich verband
mit Ambra, Mandelöl und Sandelholz.

Nicht wie des Ostens weißer Gossudar,
dem Reiche eines Gottes Recht erwiesen;
er aber lag mit abgehärmtem Haar,
die alte Stirne auf des Fußes Fliesen,
und weinte, — weil aus allen Paradiesen
nicht eine Stunde seine war.

Nicht wie die Ersten alter Handelshäfen,
die sorgten, wie sie ihre Wirklichkeit
mit Bildern ohnegleichen überträfen
und ihre Bilder wieder mit der Zeit;
und die in ihres goldnen Mantels Stadt
zusammgefaltet waren wie ein Blatt,
nur leise atmend mit den weißen Schläfen

Das waren Reiche, die das Leben zwangen,
unendlich weit zu sein und schwer und warm.
Aber der Reichen Tage sind vergangen,
und keiner wird sie dir zurückverlangen,
nur mach die Armen endlich wieder arm.
Sie sind es nicht. Sie sind nur die Nicht-Reichen,
die ohne Willen sind und ohne Welt;
gezeichnet mit der legten Ängste Zeichen
und überall entblättert und entstellt.

519



Rilke hat für die Entstellung der Armut in erster Linie die großen
Städte verantwortlich gemacht und damit auf das hingewiesen, was wir
in einem weiteren Sinne die Standardisierung der Dinge genannt haben.

All diese geschichtlichen Gründe für die Veränderung der Armut
haben zusammengewirkt; und eben dies Zusammenwirken verschiedener

Gründe ist noch ein neuer Grund, ein die hoffnungslose
Vermassung der Menschen befördernder Grund gewesen. Dazu mag in der
jüngsten Gegenwart noch ein Neues kommen; die Gründe, die die Armut
erzeugen, brechen im Weltmaßstab über die Menschen herein. Kriege
und Krisen — von Menschen ausgelöste, berechnete und bewirkte Kriege
und Krisen — werden Weltkriege und Weltkrisen und erzeugen, wo sie
Armut erzeugen, auch die Armut ganzer Welten.

Mit diesem klagenden und anklagenden Gesicht steht Frau Armut in
unserer Zeit. Nur selten, in den wenigen lichten Stunden ihres Lebens,
nimmt sie die Miene jener seltenen Armut an, bei der ein Glanz von
innen spürbar ist, der Armut jener Hütten des Mannes in der Nathanparabel,

der Gertrud und der Segantinischen Bäuerin. Die meiste Zeit
ihres Lebens in der Gegenwart trägt sie jene andere Miene, da der Glanz
von innen durch ein brennendes Dunkel verzehrt wird.

Es wird darum heute auf gar keine romantische Weise möglich sein,
ein Loblied der Armut zu singen. Auch ein Schritt in die freiwillige
Armut, wie ihn Franziskus tat, und wie ihn Tolstoj noch versuchte und
es schon nicht mehr konnte, erreicht heute die wirkliche Armut nicht.
Denn zwischen der Existenz eines Franziskus und der Massenexistenz,
die das Schiebertum, die Jugendkriminalität und die Kinderprostitution
als Frucht der Massenarmut erzeugt, liegt der Abgrund trennender
Welten. Und doch spüren wir, wieviel wir verlieren würden, würde jeder
Lobpreis der Armut aus unserem Leben und Denken verschwinden. Wir
würden ja legten Endes nicht nur das ganze Geheimnis der Armut
verlieren, sondern auch das ganze Geheimnis Gottes, zu dem gerade die
Armut im Innersten gehört.

IV. Der Glaube und die Armut
Wenn die Armut in Gott ihren Plag hat und so mit vom Geheimnis

Gottes umhüllt ist, dann kann es nicht anders sein, als daß vor ihr und
ihr gegenüber Scheidungen und Entscheidungen geschehen. Deutlich
scheidet sich hier die Welt, die ein Nichts oder ein Irgendetwas in ihrer
Mitte hat, von der Welt, die den göttlichen Sinn, Christus, als ihren
Mittelpunkt erkennt. Was kann die Welt ohne Christus zur Armut
sagen? Sie kann allenfalls die ausnahmsweise hier und dort aufleuchtende

Armut der Hütten preisen. Sie kann dieses aus Bewunderung oder
aus Wehmut tun, immer aber aus Sympathie. Sie wird zwar in der
gegenwärtigen Zeitepoche weniger und weniger den Gegenstand ihrer
Sympathie im Reiche der Armut finden. Sie wird aber darüber hinaus

520



niemals glauben oder sagen können, daß Armut ein Segen sei. Und
hoffentlich sagt sie es nicht. Denn wenn dieses gesagt würde, als
allgemein gültig, als gleichsam mathematische Wahrheit, so wäre das eine
fürchterliche Heuchelei.

Die Welt, die Christus in ihrer Mitte hat, die Welt der christlichen
Gemeinde also, sollte demgegenüber ihre Maßstäbe nicht in sich haben,
sie sollte für ihr Urteil nicht auf Sympathie oder Antipathie angewiesen
sein, sie sollte überhaupt kein Geschehnis rein gefühlsmäßig oder rein
verstandesmäßig werten. Sie hat einen andern Maßstab. Dieser ist für
sie: Gottes Weg zu seinem Reich. Darum hat sie Plag für eine nicht nur
auf der Sympathie beruhende Liebe. Um dieses Maßstabes willen sollte
die christliche Gemeinde aller Zeiten wissen, daß die Armut Gottes Plag
und auch der entstellteste und verkommenste Arme noch Gottes Sohn ist.
Ja, diese Gemeinde muß über alles Begreifen hinaus gerade der Armut,
die, von außen her gesehen, nichts als häßlich ist, noch diesen Plag und
diese Würde zuerkennen. Wo immer der göttliche Sinn, das Christuswunder,

die Mitte der Welt ist, da darf und soll und muß auch über der
häßlichen Armut die göttliche Verheißung als Segen gesehen werden.

Nun liegt in der Gegenwart das Hauptmerkmal einer Welt, die ihre
Maßstäbe in sich selber hat, gerade darin, daß sie den Gegensag von
Reichtum und Armut als die einzige Triebfeder der Weltgeschichte kennt.
Ist aber dieser Gegensag das einzige, das die Welt vorwärtsbewegt?
Dann ist diese so bewegte Welt nichts anderes als das, was die
Evangelien «diese» Welt nennen. In ihr sind aber weder Reichtum noch Armut
ein Segen. Ihr Reichtum wird zur Verspießerung und ihre Armut zur
Verwahrlosung. Wo immer der Gegensag Reichtum—Armut zum
einzigen Wertmaßstab wird, da gibt es überhaupt keinen Segen.

Innerhalb der Welt, die in ihrer Mitte Christus erkennt, gibt es den
göttlichen Segen. Er ist freilich nichts anderes als die Willensgemeinschaft

mit Gott. Er birgt seinen Lohn und seine Frucht in sich selber.
Er ist das Ja der Menschen zum Weg des Gottes, der sein Reich baut.
Dieses gehorsame Ja ist Segen. Dieser Segen ist also nicht an die
Begriffe Reichtum oder Armut gebunden. Er verhält sich zu ihnen aber in
sehr verschiedener Weise. Dieser lebendige Segen kann dann niemals
im Reichtum sein, wenn der Reichtum, wie in der kapitalistischen Welt,
notwendig Armut der andern erzeugt, wenn er so also gerade «diese»
Welt baut. Darum kann Segen auch niemals im reinen Aufschwung des

Armen zum Reichtum liegen, wenn er - wie es in der kapitalistischen
Welt die einzige Möglichkeit ist — diesen Aufschwung nur für sich, die
andern vergessend, unternimmt.

Der Segen liegt dort, wo der Mensch, Gottes Weg nachfolgend, einer
Welt dient und an einer Welt baut, die gerade nicht mehr vom «ewigen»
Gegensag Reichtum—Armut bestimmt ist. Es ist eine müßige Frage, zu
erwägen, ob es denn jemals dazu kommen werde, daß Armut überhaupt
verschwindet. Die Armut der Hütten, die individuelle Armut, wird ein

521



Ereignis sein, solange es Individuen gibt. Die Klassenarmut herrscht,
solange es Klassen gibt. Das Individuum ist niemals aufzuheben, die
Klasse wohl. Im Dienst am göttlichen Reich liegt der Segen auf der Freiheit,

die zuerst und vor allem eine Freiheit vom Besige ist. Und wer in
der kapitalistischen Welt in dieser Freiheit zu leben wagt, wird es
allerdings bald merken, daß er auch der nackten und brutalen Armut sehr
nahe steht. Eine Ordnung, die vom Gegensag Reichtum—Armut lebt,
kann das Einzige nicht ertragen: die Nichtanerkennung dieser Ordnung.
Romantischen Lobpreis der Armut erträgt sie. Sie würde auch eine heutige
romantische Armutsbewegung dulden. Sie würde Einsiedler und besig-
lose, weltliche Klöster ertragen, sie würde vielleicht sogar Plag für
christlich-kommunistische Siedlungen bieten, solange diese Jünger der Armut
sich darauf beschränkten, nur außerhalb «dieser» Welt zu leben, ohne
sie selber anzugreifen. Wird sie aber angegriffen, dann rächt sie sich

mit ihrer wirksamsten Waffe, indem sie die Existenz des Angreifers der
Verarmung überliefert oder mit dem ausgeworfenen Köder ihres
Scheinglanzes von seinem Wege abzieht.

Die Welt, die Christus in ihrer Mitte hat, kann es also wagen, von
einem Segen in der Armut zu sprechen. Sie muß freilich wissen, daß sie
damit ein Wagnis und ein Geheimnis ausspricht. Es erhebt sich nun noch
die Frage, wie sie dieses Geheimnis auszusprechen hat. Und hier wird
wieder auch innerhalb dieses Lebenskreises eine Scheidung geschehen.
Wer selber besigend ist, möge sich hüten, die Armut vernehmbar selig
zu preisen. Und er möge sich nodi mehr hüten, den Armen zum geduldigen

Ertragen seiner Armut aufzufordern. Mit diesen beiden Versuchen
hat die bürgerlich-christliche Welt am meisten Vertrauen bei den Besig-
losen verloren. Wer Gottes Bevorzugung der Armut als Geheimnis
kennt und selber Besigender ist, möge vor dem Geheimnis schweigen.
Sein Verstehen, seine Gebärde allein, vermag ein Zeugnis seines Glaubens

zu sein, und beide, Glaube und Gebärde, werden niemals ohne
Demut, ohne Beschämung vor der Armut stehen können.

Wer selber die Armut trägt, innerhalb des Christuskreises, darf
allerdings einen Stolz kennen, den Stolz, die schwerste Arbeit tun zu
dürfen. Dieser Stolz ist still und leise. Weil im Grunde nur Arme sagen
können: «Selig sind die Armen», darum wird dieses Wort immer ein
leises und stilles Wort in der Welt sein müssen. Niemand, der nicht arm
ist, kann den Armen lehren,-seine Armut in der Armut Christi zu tragen.
Christus selbst kann dieses lehren. Er tut es, wenn er gerade den Armen
ruft, etwas anderes zu hegehren und etwas anderes zu schaffen als den
Reichtum. Wo in den Herzen der Armen eine Sehnsucht erwacht, nicht
selber die Rolle der Reichen zu übernehmen, sondern die Klassenwelt
zu überwinden, da geschieht ein Christuswunder. Das war der göttliche
Glanz des alten Sozialismus, das Christuswunder bei denen, die Christus
nicht dem Namen, aber dem Willen nach kannten.

Die Antwort, welche Menschen auf die Frage der Armut zu geben

522



haben, muß der göttlichen Antwort selber entsprechen. Ihre Gebärde
muß so umfassend sein, wie Gott selber die polaren Gegensäge umfaßt.
Die bloße Armutsbekämpfung ist keine Antwort. Der nur von seiner
Armut befreite Arme, ja, der reichgemachte Arme ist für ein Nichts
befreit. Sein Kleid hat sich verändert, nicht aber seine Welt und sein
innerster Kern. Dieser Kern ist der gleiche bei dem Reichen, der reich
bleiben, und bei dem Armen, der reich werden möchte. Dieser Kern ist
bei beiden ein Ja zur Klassenwelt und ein Nein zur Gotteswelt.

Und auch der-bloße Lobpreis der Armut ist keine Antwort. Denn
Armut um der Armut willen als selig preisen, hieße lügen. Die Armut
an sich hat den Glanz von innen nicht. Wenn sie ihn jemals gehabt hat,
hat sie ihn als Ausnahme gehabt und heute als seltenste Ausnahme.

Dann liegt auf der Antwort, die Menschen auf das Problem der
Armut, auf die bange, lebendige Frage der lebendigen Frau Armut geben,
ein Segen, wenn der Kern dieser Menschen ein anderer ist, wenn es ihnen
gar nicht mehr um Reichtum und Armut geht, sondern um die andere
Welt, die den göttlichen Willen und den göttlichen Weg als einzigen
Wertmaßstab hat. Dann liegt dieser Segen auf der Bekämpfung der
Armut, wenn diese Bekämpfung um dieser neuen Welt willen geschieht.
Und dann liegt der Segen auf dem Lobpreis der Armut, wenn dieser
Lobpreis nicht ein lautes Wort, sondern die lebendige Haltung derer ist,
die von den Ketten des Besiges freigemacht sind.

So vereinen sich in der gesegneten Antwort die Bekämpfung der
Armut und der Lobpreis der Armut. Der Glanz von innen ist dort, wo
um die echten Werte gerungen wird. Denn dieser Glanz ist immer nur
einer, der in größere Helle durchbrechen will. Arme arm sein lassen,
hieße in einer Welt ohne Glanz leben; Arme reich machen, hieße den
Glanz verdunkeln. Reiche und Arme zu Gliedern einer Welt machen,
in der nicht der Besig, sondern der Dienst am göttlichen Willen und am
göttlichen Reich Maßstab und Triebkraft ist, das allein kann heißen, den
Glanz heller machen.

Nach den Worten des Evangeliums sind die Armen zuerst zu diesem
Dienst, der das Licht der Welt nicht nur hütet, sondern leuchtender
macht, berufen. Warum? Hier gibt es keine Erklärung des menschlichen
Verstandes. Hier ist ein Wunder und eine Gnade, die beide alles
Verstehen übersteigen. Denn es gibt keine verständliche Würde der Armut,
sondern nur den durch ein Wunder auf die Armut gelegten Glanz, den
Ruf der Armen, nicht in den Reichtum hinein, sondern zum Bau des
göttlichen Reiches.

Und nun bleiben wohl die Bekämpfung der Armut und der Lobpreis
der Armut Gegensäge, doch solche, die in einer höheren Einheit, diesem
Widerschein des großen, Einen Gottes, sich einen. Wer um des Reiches
Gottes willen die zur Armut führenden Gründe bekämpft, wird es irgendwo

auf seinem eigenen Weg, ja an seinem eigenen Leben erfahren, was
arm werden heißt. Und wer die Armut als die Armut Christi trägt, wird

523



mit seiner ganzen Existenz ein solcher Widerspruch gegen die Besiges-
und Klassenwelt sein, daß er an deren Gründen rütteln muß. So
antwortet Frau Armut, wenn der Mensch sie fragend, nach Segensspuren
suchend, anschaut, mit einer Gegenfrage: Ist ein Nichts, ein Irgendetwas
oder Gottes Reich in der Mitte deines Lebens?

Und je nachdem, wie hier die leise Stimme der ihrem eigensten Wege
folgenden Seele antwortet, wird auch ein Glanz über der gefragten Frau
Armut sichtbar werden oder nicht. Der Segen, der nur dort ein Glanz
von innen ist, wo Menschenwille sich mit dem Willen des Gottes eint,
der sein Reich baut, legt sich über das von Wunden und Narben
entstellte Gesicht der Armut, weil Gottes Ruf dorthin zielt, wo sie steht.

Bruno Balscheit.

Ein indischer Philosoph reist nach Moskau
Vor kurzem ist ein alter Mann namens Sarvepalli Radhakrishnan als

Botschafter der Indischen Union nach Sowjetrußland gereist. In Indien
hat man die Abfahrt dieses Mannes mit vielen Sorgen und Hoffnungen
begleitet, denn das neue Indien, ein Land mit 330 Millionen Einwohnern,
braucht dringend Ruhe und wünscht außerhalb des Streits der
Weltmächte zu verbleiben und sich ganz der schweren Aufgabe eines
vollkommenen Neuaufbaues zu widmen. Pandit Nehru, der Freund und
Schüler Mahatma Gandhis, der jegt die Politik Indiens leitet, hat beim
Abschied des Botschafters sehr ernste Worte gesprochen. «Man kann
wirklich behaupten, daß Radhakrishnan als ein Symbol von Indien nach
Rußland geht», sagte Nehru. «Ich bin glücklich, daß wir für dieses
schwere Amt einen Mann haben, der die Fähigkeit besigt, zu verstehen
und andern dazu zu verhelfen, uns zu verstehen.» Radhakrishnan
selbst sagte bei der Durchreise in London: «Wir in Indien arbeiten unter
der Führung Mahatma Gandhis. Wo es politische Streitigkeiten gibt, da
kann man zwei Wege wählen, um sie zu überwinden. Der eine ist, einen
vernichtenden Schlag zu erteilen und den Gegner zu besiegen und zu
zerstören und die eigene Oberherrschaft aufzurichten. Das ist das, was
man die Machtlösung nennt (power solution). Es gibt noch einen zweiten
Weg — zu versuchen, den Standpunkt des Gegners zu verstehen und
dadurch eine Versöhnung herbeizuführen. Das ist die Lösung durch Wissen
(knowledge solution). Wir in unserem Lande fühlen uns verpflichtet, die
Lösung durch Verstehen und Wissen zu suchen, und in Sowjetrußland
wird es meine Aufgabe sein, die russische Politik zu verstehen und den
Russen unsere heutige Politik verständlich zu machen.»

Wer ist der Mann, dem dieser beklemmend schwere Auftrag
übertragen wurde? Nicht etwa ein erfahrener Berufsdiplomat, wie man er-

524


	Ist Armut ein Segen? (Fortsetzung und Schluss). III., Die Armut als geschichtliches Problem ; IV., Der Glaube und die Armut

