
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 11

Buchbesprechung: Buchbesprechungen : theologische Literatur

Autor: Böhler, Albert

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spargedanken nicht außer acht lassen, aber das müsse immer «mit einer
materialistisch-ökonomischen Begründung nicht mit einer gefühlsmäßigen», getan werden.
«Gegen die Anschaffung von Panzern und Düsenjägern kann nicht viel eingewendet
werden, wenn es uns mit der Landesverteidigung ernst ist.» Warum also die weiteren
technischen und organisatorischen Neuerungen verweigern, die jefet und in Zukunft
gefordert werden?

Nein, die Ablehnung des Militärbudgets mit Rüdesicht auf seine wirtschaftliche
«Untragbarkeit» (die reiche Schweiz kann noch viel mehr tragen!) wäre nur eine
Flucht aus der Verantwortung, ein Ausweichen vor der Grundsafefrage. Einen Streit
um das liebe Geld werden zulefet immer die «Opferwilligen» gewinnen — auch wenn
die tatsächlich Opiertragenden nicht in ihren Reihen zu suchen sind. Auch in der
Finanzfrage wird dann stets die Logik des Verfassers der erwähnten Studie in der
«Roten Revue» (F. P.) durchdringen: «Wenn wir entschlossen sind, das Land mit
Gewalt zu verteidigen, dann darf uns vor nichts mehr grausen. Dann zählt nur noch die
(militärtechnische) Zweckmäßigkeit. Dann müssen wir uns trostlos klar machen, daß
eine Armee ein Unternehmen der chemisch-technischen Branche ist, gerichtet darauf,
mit einem Minimum von eigenen Verlusten ein Maximum von gegnerischen Verlusten
zu erzeugen.» Gegen solchen wirklich trostlosen Zynismus kommt nur die grundsätzliche

Verweigerung jeglichen Opfers an den Militärgöfeen auf, die radikale Ablehnung
der Kriegführung und Kriegsvorbereitung, die ihre stärksten Kräfte aus dem an Christus

orientierten Gewissen zieht, eine gute Stüfee aber auch in der Erkenntnis der
tatsächlichen Umstände findet, unter denen sich ein dritter Weltkrieg abspielen müßte,
insbesondere auch für die Schweiz. Darf man hoffen, daß ein aus dieser Haltung
stammendes Wort an maßgebender Stelle auch in den Auseinandersefeungen um das
Militärbudget 1950 gesprochen werde?

8. November. ,ar Hugo Kramer.

BUCHBESPRECHUNGEN

Theologische Literatur
Kurt Leese: «Die Religionskrisis des Abendlandes und die religiöse Lage der Gegen¬

wart». Hoffmann § Campe Verlag, Hamburg, 1948.

Dieses Buch erinnert schon in seinem Titel an Paul Tillichs im Jahre 1926
erschienene Schrift: «Die religiöse Lage der Gegenwart». Es wäre eine Aufgabe für sich,
die religionsphilosophischen Zusammenhänge der beiden Versuche «zur Lage» zu
beleuchten und die Verschiedenheit der Beurteilung aufzuzeigen. Noch stärker aber
drängt sich die Verschiedenheit der «Lage» auf, die erkannt und bedacht werden muß
und die nicht nur eine Wiederholung der vor den zwanziger Jahren liegenden
Weltkatastrophe, sondern deren Qberbietung und deren Fortgang in einer ungeheuren
Weltkrise und Weltumwälzung bedeutet.

Kurt Leese versucht in einer Reihe geschichtlich fundierter Ausführungen
philosophischer und theologischer Art, einige Grunderscheinungen dieser Krisis zu erfassen
und auch die Aufgabe und Leistung der Geistesmächte herauszustellen, die entweder
aus ihrem geschichtlichen Erbe (so Katholizismus und Protestantismus) oder darüber
hinaus aus einem neuen Ansafe heraus (religiöser Sozialismus) mit dieser Lage und
den sie treibenden Kräften und Mächten ringen.

Die Stärke des Buches ist die Darbietung eines reichen geschichtlichen Materials
zu den behandelten Themen. Dabei muß allerdings sofort eine wesentlidie Einschränkung

gemacht werden. Sie betrifft die Darstellung des «religiösen Sozialismus». Diese

506



ist, was dessen tiefste und bedeutsamste Vertretung anbetrifft, die in Christoph Blumhardt

auf deutschem und Leonhard Ragaz auf schweizerischem Boden gipfelte, trofe
einem ausführlichen Zitat, ungenügend. Für eine wirkliche Auseinandersefeung mit
dieser Sache hätten wir dem Verfasser eine möglichst umfassende Kenntnis der beiden
Lefetgenannten gewünscht. Eine seiner wichtigen kritischen Äußerungen gegen den
religiösen Sozialismus, derselbe habe bei seiner religiösen Bewertung der
klassenkämpferischen Masse die Kategorie des Einzelnen (Kierkegaard!) zu sehr außer acht
gelassen, entbehrt schon um dieser beiden Gestalten willen der Begründung. Die Kierke«
gaardschen Positionen und Losungen sind bei beiden nicht nur vorhanden, sondern in
echt prophetischer Weise fortgeführt worden. Diese Losungen sind bei Leonhard Ragaz,
der sie vor allem auch im persönlichsten Ernste, in der «Existenz», aufgenommen hat,
nicht theologisch-philosophisch erstarrt, sondern zu wesentlichen Elementen des Ringens

mit den weltlichen, geistigen und geistlichen Mächten unserer Zeit geworden.
(Vgl. dazu die Schrift «Reformation nach Vorwärts - oder nach Rückwärts».) Es sei
insbesondere noch an das Kirchenproblem erinnert, das seit Kierkegaard von niemandem

mehr mit dieser Schärfe und in diesem Umfang (außer wieder von Blumhardt!)
gestellt worden ist wie von Leonhard Ragaz. Auch die Begegnung und Auseinandersefeung

mit Niefesche und den von ihm gestellten Fragen ist im Kreise des religiösen
Sozialismus nicht zu kurz gekommen. Man lese als Beispiel Blumhardts Morgenandacht
vom 25. August 1898: «Gott lebt!» (Christoph Blumhardt; «Ihr Menschen seid
Gottes.») Daß gerade in all diesen Zusammenhängen der dritte große Vertreter des
religiösen Sozialismus auf christlichem Boden, der russische Religionsphilosoph Nikolai
Berdjajeff, mit seinem umfassenden und bahnbrechenden Gesamtwerk noch nicht einmal

erwähnt ist, gibt dieser Auseinandersefeung mit dem religiösen Sozialismus etwas
allzu Fragmentarisches, ja Fragwürdiges.

Darunter leidet dann das Gesamtverständnis des religiösen, aber auch des profanen
Sozialismus. Was den sogenannten religiösen Sozialismus betrifft (wir sagen jefet mit
Bedacht so!), so ist gar nicht gesehen, daß er eine Neuerfassung der ganzen biblischen
Offenbarung mit deren zentralen Botschaft vom Reiche Gottes ist und sein Zentrum in
dem hat, was Leonhard Ragaz die «Revolution Christi» nennt. Deren Perspektiven
sind von einer revolutionären Tragkraft, Weite und Lebendigkeit, daß man nidit im
Ernst davon reden kann, «daß mittlerweile die Perspektive des religiösen Sozialismus
viel zu klein und eng geworden ist, als daß sie heute noch die unsrige sein könnte».
Das stimmt nicht einmal dem profanen Sozialismus, dem Marxismus, gegenüber. Dieser
hat von Haus aus die Perspektive der Weltumgestaltung und Gestaltung. Die eigentliche

«Perspektive» des religiösen Sozialismus geht aber darüber hinaus. Es ist die
Weltperspektive des Reiches Gottes, die ein immer neues Erfassen der Lage vor dem lebendigen

Gott und für sein Reich verlangt. Von da aus werden die Probleme gesehen,
gedeutet und als Aufgabe erfaßt. So wurde die «soziale Frage als die Gottesfrage»
erkannt. Und diese Erkenntnis bewährt sich gerade heute angesichts der Völkernot,
der Menschheitsnot, von der der Verfasser spricht. Sie hat ihre lefete Ausweitung und
Tiefe erfahren. Den geschichtlichen Prozeß selbst, der zu dieser Lage führte, hat aber
schon der «klassenkämpferische» Sozialismus weitgehend erfaßt. Er hat erkannt, daß
der Kapitalismus, Nationalismus und Imperialismus der bürgerlichen Welt die
Zerstörung der Humanität darstellen, daß sie zur Atomisierung der Gesellschaft führen
müssen. Darin hat er recht bekommen bis auf diesen Tag. Nicht durchschaut hat der
Marxismus die bürgerliche Zerstörung des Gottesglaubens sowie der geistigen und
sittlichen Werte. Er ist ihr mitverfallen. Er will das Reich Gottes ohne Gott, ohne
Christus, und er verfällt damit wie die bürgerliche Welt den Kräften dämonischer und
satanischer Zersefeung und Zerstörung. Vergessen wir aber nicht, daß hier die zentrale
Schuld des «Christentums», der bürgerlich-christlichen Welt vorliegt, die eben nicht nur
«sozialer», sondern vor allem auch «religiöser» Art ist.

Und wie ist der «Nihilismus» zu beurteilen, der für Niefesche «die kommenden
Jahrhunderte» bestimmt? Hat er damit «tiefer gesehen als Marx»? Vielleicht den
Abgrund der Dinge, ob auch den Grund der Dinge? Dafür hat Marx den Ruf nach

507



Gerechtigkeit für die Massen erhoben und Hoffnung aufgerichtet. Und er hat
überhaupt mit dem Klassenproblem das Massenproblem zum sittlichen Problem erhoben.
Aller Individualismus, der sich davor in eine falsche Vereinzelung zurückzieht, ist
weit davon entfernt, der sich stellenden Aufgabe gerecht zu werden, er ist vor allem
auch weit von Jesus und seiner Botschaft entfernt. Auf den Pfaden des «Antichrist»

und des «Willens zur Macht» hat sich keine Überwindung des Nihilismus
eingestellt und wird es auch nicht tun; sollte aber die Kraft Gottes in Christus nicht
allen Mächten gewachsen sein und sie zu besiegen vermögen? Und ist das wohl nicht
doch etwas mehr als die Koalition von Protestantismus und Katholizismus zur
Überwindung der Barbarei (gemeint ist vor allem der Kommunismus)? Wo bleibt da die
weite Perspektive? Gerade hier sefet der «religiöse Sozialismus» mit seiner zentralen
Botschaft ein: dem Christusruf der Umkehr und des Reiches, der ein Hinausgehen über
die Religion und Religionen (auch über die Ersafereligionen und Ersafekirchen), über
die Konfessionen zu einer Neuerfassung Christi wie des Reiches Gottes ist, die die
Revolution der Welt wie des Christentums bedeutet.

Das Buch von Leese gliedert sich in sechs Kapitel: Atheismus und Gottlosenbewegung,

Religiöser Sozialismus, Religion bei Rainer Maria Rilke, Der Mythos vom
werdenden Gott, Welt- und Naturfrömmigkeit, Katholizismus und Protestantismus.
Es ist in diesen Kapiteln viel beachtenswerte geistesgeschichtliche Arbeit geboten. Aber
das bezeichnet auch ziemlich genau die Grenze dieses Buches. Es fehlen ihm die
Konkretheit und der Realismus in der Erfassung der Mächte und Gewalten, die das
geschichtliche Leben des Menschen und der Völkerwelt gestalten. Es fehlt ihm das «theo-
kratische Denken» (L. Ragaz), das von der lebendigen Offenbarung und dem lebendigen

Willen Gottes bewegte Denken. Für ein solches Denken sind der Kapitalismus,
der Nationalismus, der Imperialismus, der Militarismus und der Technizismus ebenso

gewaltige Reich-Gottes-Probleme wie der Atheismus und der Nihilismus. Diesem
Denken stellen sich heute die Probleme der Demokratie, des Sozialismus und Kommunismus

ebenso wie die einer neuen Völkerordnung und des Friedens. Es stellt sich das
Problem des Menschen und der Menschlichkeit, der Gerechtigkeit und der Freiheit in
der ganzen Welt und unter allen Völkern. Es stellt sidi das Problem des Totalismus
und der Totalität. Es gibt keine gegenwärtige, notvolle Frage, die sich nicht stellt und
stellen soll vor dem Reich und seinem Christus, die nicht Ruf wäre zu seiner Nachfolge
und seiner Gemeinde, die nicht Kampf wäre für das wahre Menschenreich, welches das
Reich Gottes ist, jefet und hier und überall. Erweckung und Erneuerung aus dem Geist
Gottes und Christi scheinen uns die große Hilfe, die allein die Todesdrohung, die über
unserer Welt lagert, verschlingen kann in den Sieg eines neuen Lebens für alle Welt
unter der Herrschaft Gottes. Diese Botschaft bleibt das rettende Wort, und sie enthält
auch den Weg wie die Tat! Albert Böhler.

Mitteilungen
Sonntag, den 27. November, 9.30 Uhr, findet im Rahmen der Versammlung der

Religiös-sozialen Vereinigung in Zürich, Kurhaus «Rigiblick», ein öffentlicher Vortrag
statt. Pfr. Heinz Kappes, Karlsruhe, früher Jerusalem, spricht über «Palästina heute -
Die Probleme des Staates. Israel». Anschließend Aussprache. Eintritt frei.

Berichtigung: Der Titel der im Oktoberheft, Seite 456, besprochenen Blumhardt-
Ausgabe lautet: «Johann Christoph Blumhardt, Schriftauslegung», Gotthelf-Verlag,
Zürich, 1947.

508


	Buchbesprechungen : theologische Literatur

