
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 11

Artikel: Margarete Susman zum 75. Geburtstag

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zum Ziele hat, den Dienstverweigerer an Stelle seiner Strafverbüßung
im Gefängnis zu strafweiser Verrichtung ziviler Arbeit, die von Nugen
für die Gesamtheit sein könnte, zu verpflichten. Dieser Vorschlag würde
die Einführung eines zivilen Dienstes als Strafe zur Folge haben.

Wird jedoch der Sicherungsgedanke aktiv interpretiert, erhält der
Staat die Aufgabe, das Delikt der Dienstverweigerung aus Gewissensgründen

überhaupt unmöglich zu machen. Das geschieht durch die Schaffung

neuen Rechts, solchen Rechts, das auch für den Dienstverweigerer
aus Gewissensgründen «Geltung» dadurch erhält, daß er es aus
Überzeugung befolgen kann. Die Zivildienstpflicht wäre für den Dienstverweigerer

eine Rechtspflicht, da sein Gewissen diesen rechtlichen
Imperativ mit sittlicher Verpflichtungskraft auszustatten vermöchte. Die
Zivildienstpflicht wäre für ihn eine Norm, die nicht im Widerspruch zu
höheren Normen stände, sie wäre ein Gebot, das nicht eine Verlegung
eines höheren Gebots zur Folge hätte, ihre Erfüllung bedeutete vielmehr
die Erfüllung der höheren Norm, des höheren Geseges; Damit würde
der staatliche Imperativ zur Norm, das bloße Müssen zum Sollen. Der
Staat selber aber hätte einen Konflikt zur Lösung gebracht, der ohne die
Schaffung dieses neuen Rechts für ihn und das betroffene Individuum
unlösbar bleibt.

Die bundesrätliche Vorlage ist leider von diesen Überlegungen noch
weit entfernt. Selbst der Antrag von Ständerat Picot ist dem
Militärdepartement zu radikal und zu gefährlich. Wir hoffen doch, daß die
eidgenössischen Räte die Revisionsvorlage noch verbessern werden.

Otto Siegfried.

Margarete Susman zum 75. Geburtstag
Frau Margarete von Bendemann-Susman ist am 14. Oktober 1949

75 Jahre alt geworden. Seit sie nach dem Untergang des geistigen
Deutschland, in dem ihr dichterisches Werk entstanden und gereift war,
zu Beginn des Dritten Reiches in die Schweiz, ihr Jugendland,
zurückgekehrt ist, schenkt uns ihre Mitarbeit an unserer Bewegung und unserer
Zeitschrift Förderung und Stärkung; hat sie uns doch in ihren Beiträgen,
die durch eine Form und Inhalt umfassende hohe Einheit ergreifen,
immer wieder den Blick für umfassende Zusammenhänge, für das Ganze
der Gotteswelt freigemacht. Wir sind von Herzen dankbar, daß Frau
Susman ihren Geburtstag unter uns und — wohl zuzeiten von überlastender

Arbeit ermüdet — in der lichten und wachen Kraft hat erleben dürfen,
aus der heraus ihr Werk gewachsen ist und, so Gott will, noch weiter
wachsen soll.

Ihr dichterisches Werk wie ihre zahlreichen Arbeiten zur Deutung
der Zeit sind äußerlich weit verstreut und harren der Sammlung. Eine

481



solche vermöchte zu zeigen, wie stark dieses Werk eine Einheit ist.
Unser Dank an unsere Mitarbeiterin und Freundin darf heute darin
bestehen, daß wir ihr Werk als Ganzes zu verstehen suchen und als lebendige

Einheit — aus tiefen Quellen entsprungen und durch schmerzvolles
Erleben geläutert — in unser Leben aufnehmen.

Wir wollen versuchen, dieses Werk von der Dreieinigkeit aus zu
verstehen, die Margarete Susman in dem Gedicht Eros Thanatos (Lieder
von Tod und Erlösung, Drei-Masken-Verlag, München 1922) mit den
Versen gezeichnet hat:

Auf immer tiefre Meere muß ich gleiten -
Wohin — was frag ich, wenn der Abend droht
Mit seinen schweigenden Unendlichkeiten?
Dreieinig ziehn sie: Liebe, Gott und Tod,
Des Lebens Dunkel brennend zu erweiten.
Dreieinig haben sie die Brust durchloht.
In ihrem Namen will ich mich bereiten.

Wie die Bereitschaft zu solcher Zubereitung aussieht, zeigen andere
Verse des gleichen Gedichts:

O Flammendreiheit, namenloses Leben,
Das mich erwählt mit heilig stummer Wut:
Aufglüht das Licht, aufblüht berauscht das Blut <-

Des Himmels Rose steht in offner Glut:
Vertretung, Wunder, strömendes Vergeben.

Die Liebe ist der tragende Grundton dieses Werkes. Schon in den
frühen Gedichten Margarete Susmans «Mein Land» (Berlin und Leipzig
1901) tritt die Liebe an die Stelle des Gottes, mit dem einst Jakob am
Jabbok rang, zu dem man spricht: Ich lasse dich nicht, du segnest mich
denn. Sie ist das einzige Wissen und Müssen:

Ich weiß nur eins — daß wir uns lieben müssen,
Wir von des gleichen Lebens Meeresstrand,
Wir Heimatlosen, die nach fernem Land
Wahnsinn'ger Sehnsucht voll die Segel hissen.

Ich weiß nur eins — daß wir uns helfen müssen
Auf unsrer Reise wirr und voll Gefahr,
Daß nie ein Glück auf diesen Wogen war,
Als helfen und ein helfend Herz zu wissen.

Ich weiß nur eins — trog finstrer Einsamkeiten,
In die der Sturm uns Ringende verschlägt,
Daß wir uns suchen müssen unentwegt,
Eh' wir ins legte tiefste Dunkel gleiten.

482



Diese Liebe ist weit wie ein Himmel, der seine aus vielem Leid
gewachsenen Tropfen als kühlen, sanften Tau allen brennenden Wunden
verschenken will. Das Geheimnis der Liebe steht im Mittelpunkt dreier
Bücher der Dichterin. In den dramatischen Gedichten «Die Liebenden»
(Leipzig 1917) steht sie als bewegende Kraft hinter dem Leben des
sieghaften Menschen, dem sich die Blumen unter die Füße schmiegen, wie
hinter der armen nackten Gestalt des Gescheiterten, dessen Lebensform
unter der weglos suchenden, irrend sehnsüchtigen Liebe zerbrach. Die
Liebe ist hier das, was größer noch ist als Erlösung. Sie ist die Flamme,
die die Welt verzehrt. Tritt sie im Mysterium zwischen Mann und Frau
in Erscheinung — die zwei andern Gedichte aus «Die Liebenden», das
Buch «Vom Sinn der Liebe» (Jena 1922) und die «Frauen der Romantik»
(Jena 1929) wenden sich diesem inneren Kreis der Liebe zu —, dann
entfaltet sich das Geheimnis, welches das Wort Liebe zu umgreifen versucht,
in seiner größten Fülle. Es wird als die Kraft erkennbar, die das menschliche

Individuum einmal aus dem Strudel blinden, zerstörerischen, in
sich selbst hin und her flutenden Lebens herausreißt, aufwärts weist,
werden läßt und die zum andern noch in dem blinden Leben selber wirkt.
Sie ist zugleich der Sieg des Menschen über das Leben und ewige
Verbindung des Individuums mit dem dumpfen Urgrund. Weil das
Individuum der Ort der Liebe, die Verbindung zwischen Leben und Sein ist,
weil die Liebe das Individuum verwandelt und ihm den Weg zu immer
neuen Verwandlungen eröffnet, muß sich diese Liebe gegen jedes
Aufgeben des Individuums und darum auch gegen die nur noch als Caritas
wirkende Liebe wenden. Denn in ihr lebt das Göttliche, «die Sehnsucht,
die verschlungenen Fäden des Individuums selbst zu entwirren durch
ihre Kraft, der Drang, hinabzustürzen in die drängende Einzelheit selber,
um sie mit der Kraft zum Ganzen zu durchbrechen und von ihrem Einzeldasein

zu erlösen».
Diese Liebe trägt die größte Last, daß Menschen hier füreinander

zu Wächtern und Erweckern werden, zu Hütern und Entfaltern des im
geliebten Menschen geschauten Bildes, seiner reineren Wirklichkeit und
seines Weges zum Ganzen hin. So ist die Liebe im Grunde übermenschlich,

denn nur Gott ertrüge es, alles Leben zu verwandeln, sich allem
Einzelnen zu verschenken. In den «Liebenden» werden Frauengestalten
gezeichnet, die im Grunde an dem, was sie lieben, Priesterdienst tun,
in dem sie sein Bild, wenn schon niemand, nicht einmal der darin
Geschaute selber, darüber wacht, rein erhalten und dabei schmerzhaft
verbrennen.

Wohl weil in der Romantik dieser Dienst am Bilde des Geliebten der
große Glanz der Liebe war, hat Margarete Susman sich von den Frauen
der Romantik angezogen gefühlt und ihnen ein Buch gewidmet, das
sowohl das allen Gestalten der Romantik Gemeinsame, als auch die
scharfen und feinen Nüancierungen zwischen ihnen deutlich und fein
zur Geltung bringt. Unbestechlich hat die Dichterin aber auch die eigent-

483



liehe Not und Verirrung jener mit soviel Liebe nachgezeichneten Zeit
gesehen, ihr Vorbeisehen an den Fragen der realen Existenz, an der
vollen menschlichen Wirklichkeit.

Im jüngsten Buche Margarete Susmans «Das Buch Hiob und das
Schicksal des jüdischen Volkes» (Züridi 1946), das scheinbar so wenig
von Liebe und schon gar nicht von der zwischen Mann und Frau lebenden
Liebe handelt, erfährt aber dennoch dieser Grundgedanke seine
Vollendung, kreist doch dieses Buch um die göttliche Liebe, die eine
Vollendung jenes der bloßen Natur entgegenströmenden Stromes ist, das
Gegenteil jenes Wollens, das nur naturhaft sich selber will, eine Liebe,
mit der Gott seinem Volke nachgeht und ihm die Last auferlegt, eben
nicht nur aus der Natur, aus sich selbst, sondern aus dem Willen des

Gestaltlosen, des alle Formen Sprengenden zu leben.
Der dem Grundton Liebe fernstliegende Ton — und doch selber wieder

Hauptton — des Gesamtwerkes ist das Wort «Tod»:

«Das Leben ist so klein, der Tod so groß,
Es schüttet seine ganze Blütengabe
Dem übermächt'gen Feinde in den Schoß
Und reißt sich blutend unter Tränen los
Vom Grabe.» («Mein Land».)

Wie groß er ist, hat die Dichterin damals freilich noch kaum geahnt,
aber seither auf dem Weg durch die Zeit der Vergasungsöfen und
Massengräber, des Tod um Tod ausspeienden Nichts unter Schmerzen
erfahren müssen. Manche Gedichte - ungedruckte der neueren Zeit -
geben von diesem schier erdrückenden Erleben Kunde. Und doch bleibt
auch vom Tode noch Größeres zu sagen. Er gehört zunächst geradeso
zur Welt wie das formlose, blinde Leben. Und gerade darum sieht
Margarete Susman in diesem Lebensteil Tod die Begründung der
menschlichen Freiheit. «Der Tod, der das Individuum als unverlierbares
Eigentum des Lebens kennzeichnet, gibt ihm zugleich seine Freiheit. Ein
ewig Lebendes würde dem Ablauf des Lebens sich nicht entgegenwen-
den ¦- würde mit ihm zusammenfallen. Der Tod ist es, der die Drehung
des Individuums gegen das Leben hervorruft und vollbringt.» («Vom
Sinn der Liebe.») Ein vom Tode nicht gezeichneter Mensch könnte die
Notwendigkeit der Verwandlung des bloßen Lebens in ewiges Sein nicht
verspüren. Die Gewißheit des Todes schafft das Bewußtsein des
Individuums. Aber auch das Bewußtsein der Verlorenheit will aus ihm
erstehen, jener Verlorenheit, die im Schweigen Gottes und der Ewigkeit
klagend und fragend die Menschheit umschwebt. Am Tode muß das

Ringen mit Gott und seiner Ewigkeit wachbleiben.
Audi hier wieder bildet das Hiobbuch eine Fortsegung und Erfüllung

der früh errungenen — oder früh geschenkt erhaltenen — Schau. Der
Tod wird hier noch tiefer durchmessen. Tiefer als der in der Natur
ruhende Tod ist der, welcher durch Menschenschuld in die Welt kommt.

484



Ihn überwindet keine Todeserklärung, aber ihn hebt eine Todesüberwindung

auf. Diese aber wirkt Gott durch etwas, das dem Tode gleicht,
durch seine Heimsuchung, die noch den innersten Kern seiner Menschen
zersprengend verwandelt!

Nun sollten wir noch etwas von Gott sagen, als dem mittleren, Liebe
und Tod verbindenden Ton dieses dichterischen Werkes. Das ist freilich
am schwersten in Worte zu fassen. Wer ist dieser Gott? In einem ersten
Aufsag der damals noch weithin unbekannten Margarete Susman in der
«Frankfurter Zeitung» 1907, einer Besprechung von Jakob Fromer, «Vom
Ghetto zur modernen Kultur», steht ein Bekenntnis:

«Wir sind heute geneigt, das Christentum für die Antwort zu halten,
für die einzige Entwicklung, deren das Judentum fähig war. Die unendliche

Macht und Tiefe des Christentums macht uns dies glauben — aber
wir wissen es nicht. Und darum dürfen wir zu den Juden, die ihren
Messias nicht in Christus sehen, nicht sprechen: /Taucht unter und
erlöschet, weil ihr bis jegt keine neue Entwicklung eurer Religion heraufgeführt

habt' — wir dürfen aus einer historischen UnWahrscheinlichkeit
keine prinzipielle Unmöglichkeit ableiten.»

Der Gott der Gedichte Margarete Susmans redet mit den Worten
des alttestamentlichen Gottes, er redet aber ebenso, ja er redet mehr
noch mit den Worten Christi, der auch in dieser Lebensschau der Eine
und Einzige ist. Wie tief die Wirklichkeit Christi hier Denken und
Schau geprägt hat, ist unverkennbar. Dennoch bekennt sich Margarete
Susman zum Judentum, gewiß auch — wie etwa Henri Bergson <— aus
dem Motiv, gerade in Not und legter Befeindung zu diesem Volke zu
stehen, aber darüber hinaus noch aus einem andern Grunde, der
besonders ergreift, aus der Erkenntnis nämlich, daß Gott, der ja selber die
Sphäre aller Gestalten sprengt, seine Gläubigen in Räume führt und
verweist, die jenseits der geprägten trügerischen Formen seinem Willen
unmittelbar offen sind. So glaubt Margarete Susman, «daß Jesus selbst,
wenn er einem heutigen Juden in der ganzen Schwere des
Entscheidungserlebnisses begegnete, nicht in die Richtung der offenen leuchtenden

Kirche weisen würde, sondern in das Dunkel des aus tausend Wunden

blutenden Volkes — jenseits alles sichtbaren Heiligtums in die gestaltlose

Sphäre der Liebeserweisungen, des Gebets und der Sühne.» (Hiob.)
Wir wissen, daß Leonhard Ragaz mit dem Begriff Israel eine Größe

und ein Glaubensverhältnis umrissen hat, das weder mit dem Judentum

noch mit dem Christentum schlechthin identisch ist. Ich weiß es nicht,
aber ich könnte mir denken, daß er damit gerade die Glaubenswelt hat
zeichnen wollen, die uns im Werk Margarete Susmans begegnet.

Dieses Werk, das wir unter den drei Haupttönen andeutend zu
verstehen versuchen, ist inmitten einer ihm fremden Zeit aufgerichtet. Daß
innerhalb des Werkes die Lyrik, vor allem am Anfang, an bevorzugter
Stelle steht, hat seinen Grund gewiß in der dieser Kunst besonders adäqua-

485



ten Ausdrucksform Margarete Susmans. Über das Persönliche hinaus aber
hat sie der Lyrik schon darum früh besondere Bedeutung zugemessen,
weil nach dem Zerfall der objektiven und allgemein verbindlichen
Bindungen und Ordnungen der Individualismus ein unausweichliches Schicksal

des Menschen dieser Epoche, die freilich ihrem Ende zugeht, geworden
ist. Die Lyrik mit ihrem individuellen Erschaffen echter Mythen,

ihrer subjektiven Verwandlung der Erscheinung ins Sein, hat hier
Funktionen übernommen, wie sie in früheren Epochen bei den objektiven
Ordnungen wohl aufgehoben waren. Für die lyrische Dichtung sieht Margarete

Susman besonders ein Argument herb und verbindlich aufgerichtet:
Das ist die Frage, ob das Gedicht notwendig sei oder nicht. Dieses herbe
Argument duldet nichts Spielerisches und Erkünsteltes. Darum ist die
Dichterin von unerbittlicher Kritik der eigenen Produktion gegenüber.
Ihre tiefe Verantwortung gegenüber Inhalt und Form läßt sie immer
wieder neu suchen, das Gesagte noch besser zu sagen. Diese herbe Kritik
sich selbst gegenüber hat es allerdings auch mit sich gebracht, daß sie
den Werken anderer gegenüber einen klaren und unbestechlichen Blick
hat. In jahrelanger Rezensionsarbeit hat sie sehr viel wertlose Dichtung
als das erkennen und zeigen müssen, was sie leider war. Das Echte
allerdings hat sie mit ebenso scharfem Blick früh erkannt, so, wenn sie das
besondere Wesen Niegsches in seiner Lyrik sah, oder wenn sie inmitten
der vielen Namen und Dichtungen die Werke von George, Hofmannsthal

und Rilke weit aus dem Wust der Zeitgenössischen herausragen und
den leuchtenden Abschluß einer dem Ende zugehenden Epoche bilden sah.
(«Das Wesen der modernen Lyrik», Stuttgart 1910.)

Mit diesem Blick für das Echte und Zukunftweisende, der ja nicht nur
auf Dichtung beschränkt ist, hat sie auch den Weg zu Leonhard Ragaz
und seiner Botschaft gefunden und diese geistige Welt zu hüten und
vorwärts zu treiben gesucht mit einer Kraft und einer Treue, die viele,
die auch einmal dazu gehörten, seither aber von den Winden der Zeit
an bequemere Gestade geweht sind, zu beschämen vermag.

Was Margarete Susman über die verwandelnde Kraft der Liebe
gesagt hat, daß diese nämlich die ihr begegnenden Erscheinungen in ein
höheres Sein hebe, gilt von aller geistigen Arbeit unserer Dichterin. Der
Blick für das Wesenhafte — ob diese Wesen nun Menschen sind, mit
denen sie sich zu beschäftigen hat, Dichter, Mystiker, Gestalten des
Judentums oder geistige Probleme, die der alttestamentlichen Botschaft
oder der Zeitgeschichte — dringt niemals zergliedernd oder entweihend
als bloße Analyse in Menschen und Dinge ein, sondern — so etwa, wie
die alten Chassidim sich den erlösenden Blick dachten ¦- als Kraft, die
die zerstreuten, in fremde Schalen gebannten heiligen Funken erkennt,
befreit und erlöst.

Es ist kein Wunder, daß eine so an Menschen und Dinge
herantretende Frau oft unter einem Übermaß von Tragen- und Helfensollen
schier zusammenbricht. Sie kann und will sich weder der literarischen

486



Arbeit noch den menschlichen Anliegen der Rat- und Hilfesuchenden
entziehen. Darum steht die heute Fünfundsiebzigjährige noch in
rastloser Arbeit. Dankbar wünschen wir unserer verehrten Mitarbeiterin
Gottes Segen für ihr Leben und ihr Werk. Das ist eigentlich ein schwerer
Wunsch. Denn was Segen ist, hat Margarete Susman schon sehr früh,
in dem erwähnten Aufsag für die «Frankfurter Zeitung», 1907, gewußt:
«Gott segnet den, der an ihn glaubt, nicht durch irdische Güter, nicht
einmal durch die Achtung und Liebe der andern — er segnet nur durch
das, was Gottes ist: durch die Berufung und durch den Wert.» So mag,
nachdem wir - unzulänglich genug - versucht haben, das Ganze dieses
Werkes in dem Dreiklang «Liebe, Gott und Tod» zu vernehmen, auch

unser Verstehen, mit dem wir diesem Wirken dankbar antworten, ein
Doppelton sein: Wir verspüren den darin liegenden Segen, der weitergehen

möge als Berufung und Wert! Bruno Balscheit.

Entscheidung?
Es war wohl im Grunde vorauszusehen, daß nach dem Tod einer

so mächtigen Persönlichkeit wie Ragaz, in dessen Geist und Herz die
Kräfte des Religiösen und Politischen in gleicher Stärke lebendig waren,
die religiös-soziale Bewegung sich in diese beiden in keinem seiner Nachfolger

vereinten Seiten seines Wesens spalten würde. Eine Spaltung ist
auch sogleich eingetreten; aber sie war nicht von der zu erwartenden
einfachen und klaren Art; sie ging quer durch beide Gebiete hindurch,
und sie hat sich, durch die Weltereignisse vertieft und verzerrt, nicht
in Verstehen und Liebe vollzogen. So ist es jegt zu der schmerzlichen
Zuspigung der Lage gekommen, daß an die Mitglieder der Schweizerischen

religiös-sozialen Vereinigung der Antrag gestellt wird,
angesichts des prinzipiellen Gegensages zwischen der Auffassung der
«Neuen Wege» und derjenigen des «Aufbaus» bei der nächsten Tagung
der Mitgliederversammlung beschließen zu lassen, daß künftig nur das
eine der beiden Blätter als Organ der religiös-sozialen Bewegung gelten
soll.

Angesichts dieser von der Seite des «Aufbaus» ausgegangenen
Aufforderung zu einer radikalen Spaltung, die dem einen oder dem andern
der beiden Blätter das Lebensrecht innerhalb der religiös-sozialen
Gemeinschaft entzieht, muß zunächst ausgesprochen werden, daß, wer
immer an ihr mitwirken möge und welche geistigen Werte in sie ein»
gesegt werden, die Zeitschrift «Der Aufbau» nicht den Anspruch erheben
kann, das echte Erbe von Ragaz zu verwalten. Ragaz selbst, der mit
dieser Zeitschrift lange in enger Gesinnungsgemeinschaft verbunden
war und der ihr mutiges Einstehen für die ihnen gemeinsamen Wahrheiten

niemals zu schägen aufgehört hat, hat von einem bestimmten Zeit-

487


	Margarete Susman zum 75. Geburtstag

