Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 11

Artikel: Ist Armut ein Segen? I., Die verschiedenen Mdglichkeiten einer Antwort
; 1., Die gottliche Antwort

Autor: Balscheit, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139271

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ist Armut ein Segen?

I. Die verschiedenen Méglichkeiten einer Antwort

Die voreiligen Antworten, die die Frage, ob Armut ein Segen sei,
mit einem runden Ja oder einem runden Nein beantworten, fallen und
prasseln so dicht wie Hagelschloflen. Sie lassen auch oft soviel Verwiistung
und Ode zuriick wie diese. «Armut ein Segen», mit vollen Backen &lig
bekannt — «Trodcen Brot macht Wangen rot», von Menschen gepredigt,
die allenfalls des trockenen Brotes Poesiewert, nicht aber seinen Nihr-~
wert kennen — «Materielle Not, fruchtbarster Nihrboden der Kunst»,
von Astheten verkiindet, welche die Entdeckung der inmitten der Not
gewachsenen Kunst getrost bis auf die Zeit nach dem Tode der Kiinstler
verschieben — «Armut ein Weltenschicksal, das um der Freiheit willen
erhalten bleiben mufls, von Menschen gelehrt, deren eigene Freiheit in
ihrem Wohlstand ruht — dies alles sind prasselnde, verwiistende Ant~
worten. Sie fallen auf Blumen und Saaten und Menschen wie vernich~
tende Schlofien, wihrend die Fragenden gerade ein Anderes, ein Be-
lebendes, Befruchtendes ersehnen.

Und «Armut ein Fludh, nichts als ein Fluch, eine leicht zu behebende
Fehlfunktion einer sonst intakten Maschinerie, eine ganz~-mensdhliche .
Verelendung», auch das rauscht und prasselt, und daneben steht dann
die tausendfach gemachte Erfahrung mit arrivierten Armen, der trau~
rige Anblick eines Knechts, der K&nig ward, eines Proletariers, der sich,
seine Klassenbindung abstreifend, ins individuelle Obergeschofl einer
kleinbiirgerlichen Existenz, in das Leben eines Sekretirs, Handwerkers,
Unternehmers oder auch in eine Schulstube oder ein Pfarrhaus hinauf-
schwang und nun, seine erste Existenz rasch vergessend und in der
zweiten sich breit einnistend, auch noch den armen Reichtum der Armen,
sein Klassenbewufltsein, sein schmerzhaft brennendes Wachsein verliert
und gerade so ungewollt bezeugt, dafl es noch ein drmeres Armsein gibt
als die Armut! '

Nicht weil wir die Skepsis lieben, sind wir diesen runden Antworten
gegeniiber skeptisch, sondern, weil unsere Blumen, Saaten und Herzen
vom unfruchtbaren Hagelschlag der voreiligen Antworten verwundet
sind, k&nnen wir nicht anders, als ihnen gegeniiber skeptisch sein.

Sind diese runden Antworten vielleicht darum so wenig fruchtbar,
weil sie gegeben sind, bevor das «Ding», um das es hier geht, recht,
Auge in Auge, mit dem aus dem Leben kommenden und ins Leben
zielenden Blick angeschaut ist? Und sind diese voreiligen Antworten
vielleicht darum so 8d und verwiistend, weil sie vom lebendigen Geheim~
nis dieses «Dinges», der Armut, absehen?

Es ist schwerlich ein Zufall, dafl die Armut, wo sie dichterisch ge~
schaut wird, als Frau erscheint. So wenig ist sie mit einem Wort zu be-~
greifen, mit einer Ziffer zu umsdhreiben, mit einem Mafistab zu messen,

458



so viele widersprechende Wertungen, so viele das echte Wesen nur
ertastende Antworten ruft sie hervor, wie eine Frau! Frau Armut lebt,
und ihres Lebens Geheimnis wird wohl nur dem liebenden Blicke kund —
nie als Ziffer, nie als Formel, immer nur als erlebtes Geheimnis!

Eine der hochsten der Armut je zuteil gewordenen Wertungen -
hoch, im Sinne der Lebensfiille — finden wir bei Dante, der im 11. Gesang
des Paradieses den Aquinaten die Armut des Franziskus schildern [3ft,
als diese wunderbare Frau, der der Heilige Franz sich verlobte und ver~
mihlte. Dante sicht Frau Armut in einer noch Maria iiberstrahlenden
Wiirde, denn selbst als Maria vor dem Kreuze Christi unten stehen blieb,
sei es Frau Armut gewesen, die sich zu ihm in diese letste Einsamkeit
emporgeschwungen habe. (Paradies XI, 64.) In einem Zuge mit Maria
ist hier Frau Armut genannt, mit Maria, die ja darin das Los der Frau
Armut teilt, dafl auch sie die runden, voreiligen Antworten erlitt, die
das innerste Wesen verzerren, diese Antworten in ihrer ganzen Wider~
spriichigkeit, die zwischen der Wertung als Hure und der als géttlicher
Gottgebirerin schillernd variieren. Und Dante sieht Frau Armut noch
iber Maria stehen, niher dem Christus, so, wie nur die zwei lebens~
vollsten Geheimnisse einander nahestehen k&nnen.

Um dieser lebensvollen Wirklichkeit der Armut willen hat wohl keine
Zeit sich je mit ganz geheimnislosen Antworten begniigen kénnen. Am
Ende des vergangenen und am Beginn unseres Jahrhunderts ist die
Polaritit der mdglichen Antworten auf unsere Frage noch einmal ganz
besonders deutlich in Erscheinung getreten. Armut ein Unsegen, eine
belastende Last, ein in jedem Falle zu bekimpfendes, in die Tiefe zerren~
des Gesdhick, das ist der eine Klang, wie er besonders in der natura~
listischen Dichtung der Jahrhundertwende, in den Gestalten Zolas und
Strindbergs, aufgebrochen ist. Ihm aufs engste verwandt ist die Milieu~
theorie, die in der Jurisprudenz wie in der Pidagogik damals ihren Ein~
zug gehalten hat. Diese Antworten, die im Angriff gegen die Armut als
Menschenentwiirdigung selber liegen, enthalten die Auffassung, daff
Armut den Segen ausschlieBe, ja den Segen vernichte. Und diesen Klin~
gen gegeniiber ist zur gleichen Zeit nochmals das eigentliche Lob der
Armut gesungen worden, wenn Tolstoj zunzchst einmal viele Jahre lang
den Segen des armen Lebens seiner Bauern und Pilger gesungen hat,
um dann, eine lingst dunkel gefithlte Verpflichtung auf sich nehmend,
schlieBlich auch in Nacht und Fremdheit hinauszugehen, um den armen
Tod der Armen zu sterben. Mit diesem doppelten Glodkenklang ist frei-
lich ein Jahrhundert eingeliutet worden, das dann auf die Frage, ob
Armut ein Segen sei oder ein Fluch, nur noch sehr merkwiirdig wohl-
temperierte Antworten zu geben gewuft hat. Der lebensvolle Angriff
gegen die fluchbeladene Armut ist ebenso lau geworden wie der Lob-~
preis der Frau Armut. Weil die Armut als die Geheimnisvolle aber
immer noch auch vor den Menschen dieses Jahrhunderts steht, obgleich
die von ihr gestellten Fragen oft von andern und lauteren Fragen iiber~

459



schrien sind, wird wohl auch unsere Zeit hier aus der bequemen Wohl-
temperiertheit heraustreten miissen. Wie sehr die wohltemperierten Ant~
worten gegeniiber den fritheren ihr Leben verloren haben, ist etwa zu
ermessen, wenn man die lebendigen Aufschreie der naturalistischen
Dichtung mit den harmlosen Klingen vergleicht, die aus Fiirsorge, Wohl-
fahrt und Versicherungswesen heraus zu dieser Frage gegeben werden.
Bekimpfung der Armut als Unsegen, das wollen alle diese Antworten
sagen; aber wie verschieden, mit wie verschiedener Lebensfiille sagen
sie es! Und man vergleiche auf der andern Seite den Lobpreis der Armut
durch Franziskus und Tolstoj mit dem Lobpreis, der heute noch da und
dort wie ein zufillig Hingesites aufwichst. In dem’ deutschen Nachkriegs~
film «Berliner Ballade» stimmt ein Schieber in Katerstimmung das Lob-~
lied auf das unbelastete Leben der Armen an. Ist wohl nur in solchem
Munde und in solchem Milieu heute noch der Lobpreis der Frau Armut
denkbar?

Die zur Jahrhundertwende noch einmal deutlich vernehmbare Polari~
tit in bezug auf das Wesen der Armut ist hingegen wohl so alt wie die
Frage selber. Im religionsgeschichtlichen Raume stehen die polaren Ant-
worten nebeneinander und gegeneinander: der Parsismus mit seinem
biuerlichen Wohlstandsideal auf der einen Seite und der indische Lob-
preis von Einsiedlertum und Askese auf der andern Seite. In Griechen-
land steht Diogenes, der, das Haus verschmihend, in seinem Fasse lebt
und von den Reichen und Machtigen der Erde nicht mehr erbittet, als
daf sie ihm aus der Sonne gehen, neben den aktivistischen Verkiindigern
von Wohlstand und Lebensgenufl. Auch riaumlich und zeitlich ganz nahe
aneinandergeriickte Polarititen sind mdglich. Das alteste Agypten hat
sie schon gekannt. Dort steht (in den Spriichen des Amenemope) das
Armuts~ und Bescheidenheitsideal: «Besser sind Brote, wenn das Herz
frshlich ist, als Reichtiimer mit Kummers neben dem aktivistischen Ideal
der Bekimpfung von Armut und Not, aus dem heraus (im 125. Kapitel
des gyptischen Totenbuches) der Abgeschiedene vor den Unterwelts-
richtern bekennt: «Ich habe dem Hungernden Brot gegeben und dem
Diirstenden Wasser, dem Nackten Kleider und dem Schifflosen eine
Fihre.» Hier wird innerhalb eines Volkes, einer Zeit und eines Religions~
kreises sowohl die Antwort gegeben, die das Handeln und Tun gegen
Armut und Not als Segen preist, als auch die andere, welcdhe den Zustand
von Bediirftigkeit und Armseligkeit um seiner selbst willen selig preist.

Es ist die Welt der Bibel, in welcher diese schon in der allgemeinen
Religionsgeschichte zu beobachtende Polaritit dann in besonderer Weise
in Erscheinung tritt. So kennt das alte Israel frith schon das Lebensideal
der Rechabiter, jener Kreise, die in der frithen K&nigszeit die Kultur und
den sie ermdglichenden Wohlstand verschmihen und ablehnen, um im
Gewande und in der Nahrung von Nomaden und Halbnomaden ein
ihrer Zeit fremdes Lebensideal auf sich zu nehmen. Sie suchen zwar nicht
die Armut als Armut, ihre Haltung ist vielmehr zuerst und vor allem

- 460



ein reiner Protest, eine reine Wendung nach riickwirts. Sekundir jedoch,
als Folge dieser Grundhaltung, erhilt in ihrem Welt- und Lebensbild
die Armut einen Ehrenplat.

Daneben weifd freilich das #lteste Israel in besonders deutlicher Weise,
dafl nicht das Armsein, sondern das Reichsein eine Folge géttlichen
Segens sei. Weite Kreise des altesten Israel kénnen sich Segen gar nicht
anders vorstellen, es sei denn als Wohlstand und Reichtum. In der Sage
von Eliesers Brautfahrt spricht der Knecht {iber seinen Herrn: «<Der Herr
hat meinen Gebieter reichlich gesegnet, so daf} er reich geworden ist.»
Hier hat der Segen direkt die Folge, dafl der gesegnete Mensch nicht
mehr arm sei.

Kampf gegen die Armut und ihre Griinde auf der einen Seite und
ein immer neu und immer wieder anders angestimmtes Loblied der
Armut auf der andern Seite, dieser Doppelklang ist durch die biblische
Geschichte gegangen. In der frithprophetischen Zeit preist Hosea etwa
Israels arme Wiistenzeit als die Zeit der Jugend und der ersten Liebe
zwischen Gott und seinem Volke, Die gleiche frithprophetische Zeit kennt
aber in Amos den feurigsten Fiirsprecher der Armen und Geringen und
den lebendigsten Kampfer gegen die Einrichtungen und Anschauungen,
die damals die Armut erzeugten. Innerhalb der alttestamentlichen Bot~
schaft ist dieser Doppelklang erhalten geblieben. Die jiingere Literatur
des Alten Testaments preist noch stirker als die vorangegangenen Zeiten
die Armut: «Der Herr fiihrt der Elenden Sache, er schafft den Armen
ihr Recht». (Psalm 140, 13.) So wie Israel das Zentrum der Vlker ist, so
sind die Armen das Zentrum Israels. So wie die V&lker um ihrer Haltung
Israel gegeniiber gerichtet werden, so bestimmt die Haltung Israels seinen
Elenden und Armen gegeniiber sein Gericht und seine Geschichte. Das
Leben der Armen ist Gottes Ort fiir Israel. (Hes. 16, 49.)

Und doch hat auch die spitisraelitische Zeit nicht aufgehdrt, den
Segen Gottes recht irdisch, diesseitig und natiirlich zu verstehen. Nie
sind vom Segen die natiirlichen diesseitigen Giiter getrennt worden. Was
ist Segen?

«Wohl einem jeden, der den Herrn fiirchtet
und auf seinen Wegen wandelt!

Deiner Hinde Arbeit darfst du geniefien,
wohl dir, du wirst es gut haben.

Dein Weib im Innern deines Hauses

ist wie ein fruchtbarer Weinstock,

deine Kinder rings um deinen Tisch

wie junge Olbiumchen.

Wahrlich gesegnet wird der Mann, der den Herrn fiirchtet.
Ja, so wird dich segnen

der Herr von Zion her,

461



da du deine Lust schauest

am Gliick Jerusalems.

Alle Tage deines Lebens,

dafl du schauest Kindeskinder,
Heil iiber Israel.s (Psalm 128.)

So bleiben die Antworten Israels in bezug auf die Armut polar.
Allerdings ist zeitlich im Laufe der Entwicklung eine gewisse Verschie~
bung zu beobachten, Durch das Erlebnis des Gerichts, des Staatsunter-
ganges, der Deportation ist fiir das Bewufitsein des israelitischen Volkes
der Wert innerlicher Giiter stark gestiegen. In bezug auf andere Pro~
bleme kann man direkt von einer Ersefung der Zufleren Giiter durch
die inneren sprechen. Bei der messianischen Hoffnung ist diese Erschei-
nung augenfillig. Wihrend die &ltesten Hoffnungen auf den Messias
diesen als die Gestalt besingen, die Friede, Sieg, Reichtum und Gliick
bringt, kiinden die Héhepunkte der messianischen Hoffnung, diese Er~
zeugnisse einer jiingeren Zeit, vom armen und leidenden und nur durch
seinen Gehorsam gegen Gott reichen Messias. In bezug auf die Armut
geniigt jedoch die zeitliche Begriffsverinderung nicht, um das Problem
der Polaritit zu erkliren. Wohl werden in der jiingeren Zeit Israels die
Ausdriidke, die den Armen und die Armut bezeichnen, hiufiger; nie
aber kommt es zu einer absoluten Einseitigkeit. Auch wo die Armen und
Elenden als die eigentlich von Gott Bevorzugten gepriesen werden, wie
in der spiten Prophetie (Jes. 61): «Er hat mich gesandt, den Elenden
frohe Botschaft zu bringen .. .», bleibt dennoch die Hoffnung erhalten:
«Ihr werdet die Schite der V&lker genieflen und in ihre Herrlichkeiten
eintreten.»

Es ist darum nicht verwunderlich, daf8 die gleiche Polaritit der Ant~
wort in bezug auf die Armut auch im Neuen Testament wiederkehrt.
Dieses kennt den Lobpreis der Armut und die freiwillige Armut. Den
Armen wird das Evangelium verkiindet und die Armen (bei Lukas rein
die materiell Armen) werden selig gepriesen. Dante noch wufite, daf}
das Gebot Christi an den reichen Jﬁngfi)ng und wohl auch der Befehl an
die ausziehenden Jiinger zur freiwilligen Armut der «erste Rat» des
Christus gewesen sei. Darum lafit er neben Franziskus, dem Armen,
auch Dominikus in der nichsten Nihe Christi weilen und deutet dessen
Namen, daf er nach dem genannt sei, der ihn ganz besaf}, weil er diesen
ersten Rat des Christus in der Existenz des Bettelmdnchs vollzogen habe.
(Paradies XII, 75.) Dem Neuen Testament ist aber auch die andere Ant-
wort, dafl die Armut ein zu Bekimpfendes sei, nicht fremd. Aus dieser
Antwort heraus hat die Urdhristenheit das Institut der Diakonie, die
friihchristliche Armen~ und Krankenpflege geschaffen; die mit dieser Ein~
richtung gegebene Antwort wurzelt wohl in dem Christuswort: «Was
ihr getan habt oder nicht getan habt einem der Geringsten unter meinen
Briidern, das habt ihr auch mir getan oder nicht getan.» (Matth, 25.)

462



Die Polariit besteht also nicht darin, dafl neben einem absoluten
Armutsideal ein einfaches Wohlstandsideal stiinde, dieses ist der neu~
testamentlichen Botschaft fremd. Die Bekimpfung der Armut und ihrer
Griinde aber birgt in sich die Erkenntnis, dafl Gottes Wille einerseits
und tatenlose Hinnahme der Armut andererseits miteinander unvereinbar
seien. Im Neuen Testament ist diese Polaritit der Antworten deutlich
gleichzeitig. Es gibt kein Uberwiegen der einen #iber die andere Seite
und keine zeitliche Verschiebung der Akzente.

So liegt wohl fiir die Welt der Bibel die Polaritit im Wesen der Sache
selber begriindet. Es ist hier wohl erkannt worden, dafl in dieser Weise
geredet werden mufl, wo mit dem lebendigen Geheimnis der Frau Armut
geredet und gerungen wird.

Wenn die runden und voreiligen Antworten uns Verwiistung und
Skepsis bescherten, so schaffen uns die polaren Antworten Verlegenheit.
Was sollen wir mit solchen Polarititen anfangen? Muf} sich dieser
Doppelklang: «Armut, ein Segen» und «Armut, eine Segenslosigkeit»
nicht notwendig in seine zwei Bestandteile aufldsen? Unser Denken ist,
mag es heute auch Mode geworden sein, gegen den b&sen Rationalismus
ins Feld zu ziehen, vorwiegend immer noch rational bestimmt. Das ratio~
nale Denken aber bewegt sich auf einer fortlaufenden Linie. Es ist das
Denken der logischen Schliisse, das grundsitslich mathematische Denken.
Diesem Denken aber kann zwei mal zwei nicht vier und fiinf sein, es
mufl ihm entweder vier oder fiinf sein, und es mufl beweisbar sein, dafl
es vier und nicht fiinf ist. So sind wir geneigt, im Falle von polaren Aus~
sagen vom rationalen Denken her diesen ersten Ausweg zu beschreiten:
Nur eine der Aussagen kann richtig sein, und es mufl bewiesen werden
kénnen, weldhe richtig und welche falsch ist. Das heifit in unserem Falle:
Nur das eine kann wahr sein, entweder ist die Armut ein Segen oder sie
ist ein segensloser Zustand, den zu bekimpfen Menschenpflicht ist. Die
Frage ist nur, ob dieses mathematische, rationale Denken dem Gegen-~
stand, um den es hier geht, angemessen ist. Denn nur dann wird eine
Methode ihre Aufgabe erfiillen k&nnen, wenn sie von ihrem Gegenstand
her bestimmt ist.

Es gibt sehr viele Denksysteme, in denen fiir Polarititen kein Plats ist.
Wo immer das Weltbild durch einen Dualismus gekennzeichnet ist, bleibt
dem Menschen nur die Entscheidung, zwischen polaren Aussagen zu
wahlen. Das trifft fiir jeden Dualismus zu, fiir den persischen, der die
Welt zwischen die Bereiche eines guten und eines b3sen Gottes aufteilt,
wie fiir den indischen oder neuplatonischen, der zwischen Materie und
Geisteswelt die dualistische Spannung legt, wie auch fiir nicht mehr reli-
gise, nur noch philosophische dualistische Systeme, wo zwei geistige
Prinzipien miteinander ringen. Wiirden wir auf Grund eines dieser Welt-
bilder an das Problem der Armut herantreten, so hiefle es wohl in jedem
Falle zu wihlen zwischen dem Ideal eines reinen Wohlstandsidealismus
und Aktivismus auf der einen Seite und dem Ideal eines asketischen

463



Lebens auf der andern Seite. Beide Ideale sind mit dem Glanz von
Absolutheiten iiberkleidet, Beide tragen aber die Krankheit in sich, dafl
sie die gestellten Fragen nicht in Wirklichkeit 16sen kénnen.

Der Grund, von dem aus wir an die Frage der Armut heranzutreten
haben, ist aber der biblische Schdpfungsglaube einerseits und der Glaube
an das Kreuz anderseits. Wer Schdptung sagt, kann nicht die Welt in
zwei einander feindliche Hilften auseinanderreifien, kann weder die
Materie auf Kosten des Geistes noch den Geist auf Kosten der Materie
radikal abwerten. Und wer Kreuz sagt, kann nicht Ideale aufrichten, die
im tiefsten Grunde gerade dazu dienen, dem Kreuz zu entflichen. Das
tut das Wohlstandsideal, und das gleiche tut das asketische Ideal. Vom
Glauben an Schépfung und Kreuz aus ist uns in bezug auf die Armut
der rationale, mathematische Weg verwehrt. Vom Glauben an Schépfung
und Kreuz aus werden wir vielmehr etwas lebendiger und etwas wirk~
licher der Frau Armut ins Gesicht zu schauen haben.

Aber die Verlegenheit in bezug auf die polaren Aussagen bleibt be-
stehen, und ein zweiter Ausweg bietet sich dem modernen Menschen an:
Dieser Ausweg bewegt sich in der Richtung des geringsten Widerstandes;
der letste SchluB seiner Weisheit lautet, die Wahrheit miisse in der
Mitte liegen. Was aber liegt dann in der Mitte zwischen dem Lobpreis
der Armut und dem Gebot, die zur Verarmung fithrenden Griinde
zu bekiampfen? Ein kleinbiirgerliches Wohlstands~, ein nichtssagendes
Mittelstandsideal. Diese «goldene Mittes, von der aus man meint, beiden
Polen irgendwie noch nahe zu sein, ist in Wirklichkeit so armselig, daf}
keiner dieser Pole, geschweige denn beide, von da aus erreichbar bleibt.
Wo, um der Verlegenheit der Polarititen zu entgehen, das Ideal der
goldenen Mittelmafligkeit aufgesucht wird, da geht sogar noch der grofle
Ernst aller dualistischen Systeme verloren. Da ist ein sumpfiger und
schliipfriger Boden betreten, auf dem alles Grofle schwankt und in die
Tiefe gezogen wird. Mit dem Ideal der goldenen Mitte, der aurea medio~
critas, begann die Gréfle der rémischen Kultur zu schwanken und zu
sterben. Im Kleinbiirgerideal droht auch das grofie Lied vom Ringen des
europiischen Geistes nach Wahrheit und Klarheit, wie es noch einmal
in dem Doppelton von Naturalismus und Tolstoj aufgeklungen ist, in
einem banalen Ausklang zu enden.

So miissen wohl, will der Mensch nicht auf diese tddlichen Auswege
geraten, die Polarititen erhalten bleiben. Das heifit in unserem Falle:
Beides ist wahr, was der biblische Glaube tiber die Armut sagt. Wir haben
es hier mit einer echten Dialektik zu tun. Es gibt deren noch mehrere.
Uber das Kreuz und tiber den Tod zum Beispiel werden vom biblischen
Glauben aus dhnlich polare Antworten gegeben, Wo der Mensch vor
der echten Dialektik steht, befindet er sich allerdings stets in der Ver~
suchung, daraus eine falsche, spielerische zu machen. In der Tat ist es
oft nichts als Spielerei, wenn man sagt und zu glauben vorgibt, zwei

464



polare Aussagen seien in gleicher Weise wahr. Es ist die Spielerei, in
der man sich jeder echten verbindlichen Aussage entzieht.

Was aber heifit hier echte Dialektik? Sie ist das Gegenteil von selbst~
geniigsamer und hochmiitiger Spielerei. Sie ist echte Demut. Sie ist ein
Wissen, dafl die menschliche Sprache, wo es um Leben und Geheimnis
geht, nur noch ein Stammeln ist. Sie ist eine Ahnung davon, dafl die
eigentlich géttliche Antwort auf lebendige Fragen grdfler ist als alle
Menschenantwort. Die polaren Aussagen gleichen den Brennpunkten
einer Ellipse. Sie sind wohl als Brennpunkte wichtig genug, sie sind aber
nur Punkte, kein Raum, keine Gréfle. Uber den polaren Aussagen baut
sich ein Grofleres auf, ein Umfassendes, eine Gottesantwort selber.
Héren wir den Anruf dieses Grdfieren, Ganzen, und stehen wir in Rede
und Antwort mit ihm! Die stammelnden Worte erschlieflen das Wesen
des Ganzen, das wir Gott nennen, nie. Aber in der lebendigen Rede und
Antwort erhalten vom Weg und Willen des Ganzen aus auch die dem
Geheimnis nachtastenden Zeichen, die dem verborgenen Wesen dieses
Geheimnisses suchend nachschwebenden Wortpolarititen neuen Sinn
und neues Gewicht. Nicht Ideale k&nnen uns lzhren, iber die Armut
recht und angemessen zu denken und zu urteilen, weder die absoluten
Ideale dualistischer oder idealistischer Systeme noch die Kurzschluflideale
miider Zeiten, Nur die Erkenntnis des Gréfleren und Umfassenderen,
des géttlichen Weges und Wirkens selber vermag uns auf die lebendige
Frage der Armut eine Antwort zu geben.

II. Die géttliche Antwort

Gibt es bei Gott Segensfiille und Armut, und wie ist ihr Verhiltnis
zueinander? Dafl Gott die Fiille ist und hat, ist ein Glaubenssats sehr
vieler Religionen. Religitse Hymnen der verschiedensten Kulturen preisen
die Fiille Gottes. Der religiése Hymnus lebt geradezu von diesem Glau~
bensgut. Auch der biblische Glaube fiigt sich dieser Richtung ein. Die
Hymnen Israels singen von der Fiille Gottes, wie sie sich in der Erhaltung
und sieghaften Fithrung des Volkes gezeigt habe, und sie singen in etwas
spéterer Zeit von der géttlichen Fiille, wie sie sich in der Schépfung und
in der Vollendung der Schdpfung widerspiegelt. Gott hat die Giiter und
die Mdglichkeiten der Welt, aller Welten und dessen, was alle Welten
{iberragt. Segensfiille ist der duflere Kreis Gottes, den die zu Gott auf-
steigende menschliche Sehnsucht beriihrt, der erste Kreis, an den die Ge-~
bete tasten, der erste Kreis, von dem her ein Glanz ins menschliche Dunkel
fallt.

Weniger augenfillig ist Gottes Armut, und doch weifl auch das reli-
gidse Suchen der Menschheit davon etwas zu sagen. Die Mirchen vom
Bettlergott, der unerkannt {iber die Erde geht, um aufnahmebereite
Hizuser und Herzen zu suchen, sind ein Zeugnis dieses Glaubens. Der
biblische Glaube reiht sich in diese Art der Gotteserkenntnis nicht nur

465



ein, sondern vollendet sie auf besondere Weise. Die Lieder vom leidenden
. Gottesknecht in Jes. 53 und vom leidenden Christus in Phil. 2 vollenden
das, was die religidsen Hymnen auf die Schdpfermacht Gottes angefangen
haben. Sie stofilen zugleich tiefer ins Geheimnis Gottes vor, in einen
inneren, vom dufleren Segenskreis umschlossenen Armutskreis Gottes.
Gottes Armut ist sein Kreuzeserleben mit Adam, mit Kain, mit denen,
die die Propheten ablehnen, um ihnen spiter ihre Griber zu schmiidken,
mit den Christuskreuzigern auf Golgatha und in der modernen Christen~
heit. Gottes Armut tut sich {iberall dort auf, wo thm das versagt wird,
was ihm gehdrt. Gott ist arm und wird arm, wo die Menschenherzen
sich ihm versagen, oder wo die Giiter der Welt, statt in seinem Dienst
gebraucht zu werden und dem Leben zu dienen, dem Tod und der Ver~
nichtung dienstbar werden. Gott ist {iberall dort arm, wo er aus Liebe
handelt und in seiner Liebe enttiuscht wird. Weil die Liebe der innerste
Kreis Gottes ist und Gottes Armut ztr Gottes Liebe gehdrt, umschliefit
die géttliche Armut das innerste Wesen Gottes. Segensfiille sein duflerer
Kreis, Armut sein innerer Kreis, sein Herz und seine Liebe!

So haben Segensfiille und Armut beide in Gott ihren Ort. Beide zu~
sammen sind grdfier als jedes von ihnen. Das Gréfiere und Umgreifende
ist der lebendige Gott selber auf dem Weg zum Bau seines Reiches.
Da ist Gott wirklich und ganz, und da sind auch seine Segensfiille und
seine Armut. Gott ist also nicht an einem Ort, sondern auf einem Weg.
Auch der Mensch darf dadurch bestimmt sein, dafl er nicht einfach an
einem Orte, sondern auf dem Wege Gottes ist. Geht er auf diesem Wege,
handelt er am Bau dieses Reiches, dann ist die Herrschaft der Ideale
zerbrochen. Dann wird auch kenntlich, wie Bekimpfung und Lobpreis
der Armut zusammengeh&ren, Denn was erstrebt die Armutsbekdmpfung
dann eigentlich? Sie ist — Gott gegeniiber getan — ein Ruf, ein Drang in
groflere Gottesnihe. Auch der duflere Kreis Gottes, seine Segensfiille,
ist von brennender Gegenwart. hm nihertreten, fiir den Segen offener
und dankbarer werden, heifit aber in jedem Fall: nicht allein gehen, den
andern mitnehmen; nicht aus Pflicht oder Wohltitigkeitstugend, sondern
weil im Feuerkreis des lebendig verspiirten Segens keine andere Rich-
tung mdglich ist. So erstrebt die Bekimpfung der Armut, das heifdt
immer zuerst ihrer Griinde, ein Freiwerden des andern Menschen. Sie
ist geboren aus der leidumwehten Erkenntnis, daf} Freiheit nur mdglich
ist, wo sie Befreiung des andern Menschen wirkt. Bekampfung der -
Griinde der Armut aus irgendwelchen Wohlstandsidealen bleibt sinnlos.
Bekiampfung der Griinde der Armut auf dem géttlichen Wege geschieht
um des Gottessturms der Freiheit willen. Weil der arme Mensch durch
seine Armut in besonderer Weise gehindert ist, spontan und frei zu han~
deln, ist seine ihm aufgezwungene Existenz etwas, was itiberwunden
werden mufl um des Lebens willen, das an Spontaneitit und Freiheit ge~
bunden ist.

Und was ist der eigentliche Sinn der freiwilligen, biblischen, apo~

466



stolischen Armut? Auch hier liegt der Sinn nicht mehr in einer Leistung,
in einem Entbehren schlechthin, sondern in dem lebendigen Drang, dem
innersten Kreis Gottes, dem Christusleben, dem Geheimnis der Freiheit
Christi niherzukommen. Der einzige Sinn ist Freiheit, Freiheit von den
Ketten, in die Besits den Menschen schligt.

Die biblische Armutsbekampfung wie der biblische Lobpreis der
Armut stimmen darin {iberein, dafl beide eine aktive Haltung des Men-~
schen sein diirfen. Diese Haltung ist — vor Gott, dem Ganzen — auch als
menschliche Aktivitit nichts, das neben, auflerhalb oder gegen Gott
stiinde, sondern wesenhaft Gottes Aktivitit. Sie bewegt auch den inneren
und dufleren Kreis Gottes.

Wiirden wir nur mit unseren Idealen vor die Armut und die Fragen,
die sie stellt, treten, so wiirden wir niemals begreifen, dafl beide Sifse
ganz wahr sind, der Sags, dal} Gott die grofle Segensfiille ist und will,
und der andere Sats, dafl Gott Kreuz und Armut erleidet und zu allen
Zeiten am ehesten am Ort der Armen und Gekreuzigten zu finden ist.
Sind wir aber aus dem kiihlen Bereich der Ideale heraus und in die bren~
nende Bewegung des géttlichen Reiches hineingestellt, so werden wir,
als Menschen, die diese Bewegung mitmachen, vor dem Gott stehen, der
grofer ist als Segensfiille allein und Armut allein, der in jedem Fall
Bewegung und schdpferische Tatigkeit ist, und werden selber zu dieser
Bewegung, zu dieser schdpferischen Tatigkeit gerufen sein. Diese Be~
wegung enthiillt das wahre Gesicht der geheimnisvollen Frau Armut,

ihre echte Wiirde und ihre echte Not zugleich. Bruno Balscheit.
(Fortseung folgt.)

Die urdchristliche Gemeinde ~ ihre Botschaft
und ihr Weg (II) '

4. Zwei Dinge werden im Leben Jesu nach den Evangelien beson~
ders deutlich. Erstens: Er wendet sich ganz dem Volk in allen seinen
N&ten und in seiner ganzen Not zu. «Wenn er die Masse sah, erbarmte
er sich ihrer, denn sie waren miffhandelt und lagen da wie Schafe, die
keinen Hirten haben.» (Matth. 9, 36.) Alles geschieht zu seiner Heilung,
Rettung und Erldsung. Die erbarmende Gottesliebe selbst ergreift in
Jesus das geschundene und abgequilte und weglose Volk und erwedkt
es zum Leben, schafft ihm neues Leben nach Leib, Seele und Geist und
ruft es zum Reiche. Jesu Wirken gilt dem <leibhaftigen», dem ganzen
Menschen, dem Menschen, der als Ganzes, um gerade diese zwei Dinge
herauszuheben, audh in seinem leiblichen Leben und seinen sozialen Be-~
ziehungen, seinem mitmenschlichen Tun und Erleiden, seinem Verhalten
gegeniiber dem «Bruder» als «lebendige Seeles (1. Mose 2, 7) berufen
ist — zu was? — zur Sohnschaft und Bruderschaft im Reiche Gottes!

467



	Ist Armut ein Segen? I., Die verschiedenen Möglichkeiten einer Antwort ; II., Die göttliche Antwort

