
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 11

Artikel: Ist Armut ein Segen? I., Die verschiedenen Möglichkeiten einer Antwort
; II., Die göttliche Antwort

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist Armut ein Segen?

I. Die verschiedenen Möglichkeiten einer Antwort
Die voreiligen Antworten, die die Frage, ob Armut ein Segen sei,

mit einem runden Ja oder einem runden Nein beantworten, fallen und
prasseln so dicht wie Hagelschloßen. Sie lassen auch oft soviel Verwüstung
und Öde zurück wie diese. «Armut ein Segen», mit vollen Backen ölig
bekannt — «Trocken Brot macht Wangen rot», von Menschen gepredigt,
die allenfalls des trockenen Brotes Poesiewert, nicht aber seinen Nährwert

kennen — «Materielle Not, fruchtbarster Nährboden der Kunst»,
von Ästheten verkündet, welche die Entdeckung der inmitten der Not
gewachsenen Kunst getrost bis auf die Zeit nach dem Tode der Künstler
verschieben — «Armut ein Weltenschicksal, das um der Freiheit willen
erhalten bleiben muß», von Menschen gelehrt, deren eigene Freiheit in
ihrem Wohlstand ruht — dies alles sind prasselnde, verwüstende
Antworten. Sie fallen auf Blumen und Saaten und Menschen wie vernichtende

Schloßen, während die Fragenden gerade ein Anderes, ein
Belebendes, Befruchtendes ersehnen.

Und «Armut ein Fluch, nichts als ein Fluch, eine leicht zu behebende
Fehlfunktion einer sonst intakten Maschinerie, eine ganz-menschliche
Verelendung», auch das rauscht und prasselt, und daneben steht dann
die tausendfach gemachte Erfahrung mit arrivierten Armen, der traurige

Anblick eines Knechts, der König ward, eines Proletariers, der sich,
seine Klassenbindung abstreifend, ins individuelle Obergeschoß einer
kleinbürgerlichen Existenz, in das Leben eines Sekretärs, Handwerkers,
Unternehmers oder auch in eine Schulstube oder ein Pfarrhaus
hinaufschwang und nun, seine erste Existenz rasch vergessend und in der
zweiten sich breit einnistend, auch noch den armen Reichtum der Armen,
sein Klassenbewußtsein, sein schmerzhaft brennendes Wachsein verliert
und gerade so ungewollt bezeugt, daß es noch ein ärmeres Armsein gibt
als die Armut!

Nicht weil wir die Skepsis lieben, sind wir diesen runden Antworten
gegenüber skeptisch, sondern, weil unsere Blumen, Saaten und Herzen
vom unfruchtbaren Hagelschlag der voreiligen Antworten verwundet
sind, können wir nicht anders, als ihnen gegenüber skeptisch sein.

Sind diese runden Antworten vielleicht darum so wenig fruchtbar,
weil sie gegeben sind, bevor das «Ding», um das es hier geht, recht,
Auge in Auge, mit dem aus dem Leben kommenden und ins Leben
zielenden Blick angeschaut ist? Und sind diese voreiligen Antworten
vielleicht darum so öd und verwüstend, weil sie vom lebendigen Geheimnis

dieses «Dinges», der Armut, absehen?
Es ist schwerlich ein Zufall, daß die Armut, wo sie dichterisch

geschaut wird, als Frau erscheint. So wenig ist sie mit einem Wort zu
begreifen, mit einer Ziffer zu umschreiben, mit einem Maßstab zu messen,

458



so viele widersprechende Wertungen, so viele das echte Wesen nur
ertastende Antworten ruft sie hervor, wie eine Frau! Frau Armut lebt,
und ihres Lebens Geheimnis wird wohl nur dem liebenden Blicke kund —

nie als Ziffer, nie als Formel, immer nur als erlebtes Geheimnis!
Eine der höchsten der Armut je zuteil gewordenen Wertungen -

hoch, im Sinne der Lebensfülle - finden wir bei Dante, der im 11. Gesang
des Paradieses den Aquinaten die Armut des Franziskus schildern läßt,
als diese wunderbare Frau, der der Heilige Franz sich verlobte und
vermählte. Dante sieht Frau Armut in einer noch Maria' überstrahlenden
Würde, denn selbst als Maria vor dem Kreuze Christi unten stehen blieb,
sei es Frau Armut gewesen, die sich zu ihm in diese legte Einsamkeit
emporgeschwungen habe. (Paradies XI, 64.) In einem Zuge mit Maria
ist hier Frau Armut genannt, mit Maria, die ja darin das Los der Frau
Armut teilt, daß audi sie die runden, voreiligen Antworten erlitt, die
das innerste Wesen verzerren, diese Antworten in ihrer ganzen Wider-
sprüchigkeit, die zwischen der Wertung als Hure und der als göttlicher
Gottgebärerin schillernd variieren. Und Dante sieht Frau Armut noch
über Maria stehen, näher dem Christus, so, wie nur die zwei
lebensvollsten Geheimnisse einander nahestehen können.

Um dieser lebensvollen Wirklichkeit der Armut willen hat wohl keine
Zeit sich je mit ganz geheimnislosen Antworten begnügen können. Am
Ende des vergangenen und am Beginn unseres Jahrhunderts ist die
Polarität der möglichen Antworten auf unsere Frage noch einmal ganz
besonders deutlich in Erscheinung getreten. Armut ein Unsegen, eine
belastende Last, ein in jedem Falle zu bekämpfendes, in die Tiefe zerrendes

Geschick, das ist der eine Klang, wie er besonders in der
naturalistischen Dichtung der Jahrhundertwende, in den Gestalten Zolas und
Strindbergs, aufgebrochen ist. Ihm aufs engste verwandt ist die
Milieutheorie, die in der Jurisprudenz wie in der Pädagogik damals ihren Einzug

gehalten hat. Diese Antworten, die im Angriff gegen die Armut als
Menschenentwürdigung selber liegen, enthalten die Auffassung, daß
Armut den Segen ausschließe, ja den Segen vernichte. Und diesen Klängen

gegenüber ist zur gleichen Zeit nochmals das eigentliche Lob der
Armut gesungen worden, wenn Tolstoj zunächst einmal viele Jahre lang
den Segen des armen Lebens seiner Bauern und Pilger gesungen hat,
um dann, eine längst dunkel gefühlte Verpflichtung auf sich nehmend,
schließlich auch in Nacht und Fremdheit hinauszugehen, um den armen
Tod der Armen zu sterben. Mit diesem doppelten Glockenklang ist freilich

ein Jahrhundert eingeläutet worden, das dann auf die Frage, ob
Armut ein Segen sei oder ein Fluch, nur noch sehr merkwürdig
wohltemperierte Antworten zu geben gewußt hat. Der lebensvolle Angriff
gegen die fluchbeladene Armut ist ebenso lau geworden wie der
Lobpreis der Frau Armut. Weil die Armut als die Geheimnisvolle aber
immer noch auch vor den Menschen dieses Jahrhunderts steht, obgleich
die von ihr gestellten Fragen oft von andern und lauteren Fragen über»

459



schrien sind, wird wohl auch unsere Zeit hier aus der bequemen
Wohltemperiertheit heraustreten müssen. Wie sehr die wohltemperierten
Antworten gegenüber den früheren ihr Leben verloren haben, ist etwa zu
ermessen, wenn man die lebendigen Aufschreie der naturalistischen
Dichtung mit den harmlosen Klängen vergleicht, die aus Fürsorge, Wohlfahrt

und Versicherungswesen heraus zu dieser Frage gegeben werden.
Bekämpfung der Armut als Unsegen, das wollen alle diese Antworten
sagen; aber wie verschieden, mit wie verschiedener Lebensfülle sagen
sie es! Und man vergleiche auf der andern Seite den Lobpreis der Armut
durch Franziskus und Tolstoj mit dem Lobpreis, der heute noch da und
dort wie ein zufällig Hingesätes aufwächst. In dem* deutschen Nachkriegs-
film «Berliner Ballade» stimmt ein Schieber in Katerstimmung das Loblied

auf das unbelastete Leben der Armen an. Ist wohl nur in solchem
Munde und in solchem Milieu heute noch der Lobpreis der Frau Armut
denkbar?

Die zur Jahrhundertwende noch einmal deutlich vernehmbare Polarität

in bezug auf das Wesen der Armut ist hingegen wohl so alt wie die
Frage selber. Im religionsgeschiditlidien Räume stehen die polaren
Antworten nebeneinander und gegeneinander: der Parsismus mit seinem
bäuerlichen Wohlstandsideal auf der einen Seite und der indische
Lobpreis von Einsiedlertum und Askese auf der andern Seite. In Griechenland

steht Diogenes, der, das Haus verschmähend, in seinem Fasse lebt
und von den Reichen und Mächtigen der Erde nicht mehr erbittet, als
daß sie ihm aus der Sonne gehen, neben den aktivistischen Verkündigern
von Wohlstand und Lebensgenuß. Audi räumlich und zeitlich ganz nahe
aneinandergerückte Polaritäten sind möglich. Das älteste Ägypten hat
sie schon gekannt. Dort steht (in den Sprüchen des Amenemope) das

Armuts- und Bescheidenheitsideal: «Besser sind Brote, wenn das Herz
fröhlich ist, als Reichtümer mit Kummer» neben dem aktivistischen Ideal
der Bekämpfung von Armut und Not, aus dem heraus (im 125. Kapitel
des ägyptischen Totenbuches) der Abgeschiedene vor den Unterweltsrichtern

bekennt: «Ich habe dem Hungernden Brot gegeben und dem
Dürstenden Wasser, dem Nackten Kleider und dem Schifflosen eine
Fähre.» Hier wird innerhalb eines Volkes, einer Zeit und eines Religionskreises

sowohl die Antwort gegeben, die das Handeln und Tun gegen
Armut und Not als Segen preist, als auch die andere, welche den Zustand
von Bedürftigkeit und Armseligkeit um seiner selbst willen selig preist.

Es ist die Welt der Bibel, in welcher diese schon in der allgemeinen
Religionsgeschichte zu beobachtende Polarität dann in besonderer Weise
in Erscheinung tritt. So kennt das alte Israel früh schon das Lebensideal
der Rediabiter, jener Kreise, die in der frühen Königszeit die Kultur und
den sie ermöglichenden Wohlstand verschmähen und ablehnen, um im
Gewände und in der Nahrung von Nomaden und Halbnomaden ein
ihrer Zeit fremdes Lebensideal auf sich zu nehmen. Sie suchen zwar nicht
die Armut als Armut, ihre Haltung ist vielmehr zuerst und vor allem

460



ein reiner Protest, eine reine Wendung nach rückwärts. Sekundär jedoch,
als Folge dieser Grundhaltung, erhält in ihrem Welt- und Lebensbild
die Armut einen Ehrenplafj.

Daneben weiß freilich das älteste Israel in besonders deutlicher Weise,
daß nicht das Armsein, sondern das Reichsein eine Folge göttlichen
Segens sei. Weite Kreise des ältesten Israel können sich Segen gar nicht
anders vorstellen, es sei denn als Wohlstand und Reichtum. In der Sage
von Eliesers Brautfahrt spricht der Knecht über seinen Herrn: «Der Herr
hat meinen Gebieter reichlich gesegnet, so daß er reich geworden ist.»
Hier hat der Segen direkt die Folge, daß der gesegnete Mensch nicht
mehr arm sei.

Kampf gegen die Armut und ihre Gründe auf der einen Seite und
ein immer neu und immer wieder anders angestimmtes Loblied der
Armut auf der andern Seite, dieser Doppelklang ist durch die biblische
Geschichte gegangen. In der frühprophetischen Zeit preist Hosea etwa
Israels arme Wüstenzeit als die Zeit der Jugend und der ersten Liebe
zwischen Gott und seinem Volke. Die gleiche frühprophetische Zeit kennt
aber in Arnos den feurigsten Fürsprecher der Armen und Geringen und
den lebendigsten Kämpfer gegen die Einrichtungen und Anschauungen,
die damals die Armut erzeugten. Innerhalb der alttestamentlichen
Botschaft ist dieser Doppelklang erhalten geblieben. Die jüngere Literatur
des Alten Testaments preist noch stärker als die vorangegangenen Zeiten
die Armut: «Der Herr führt der Elenden Sache, er schafft den Armen
ihr Recht». (Psalm 140, 13.) So wie Israel das Zentrum der Völker ist, so
sind die Armen das Zentrum Israels. So wie die Völker um ihrer Haltung
Israel gegenüber gerichtet werden, so bestimmt die Haltung Israels seinen
Elenden und Armen gegenüber sein Gericht und seine Geschichte. Das
Leben der Armen ist Gottes Ort für Israel. (Hes. 16, 49.)

Und doch hat auch die spätisraelitische Zeit nicht aufgehört, den
Segen Gottes recht irdisch, diesseitig und natürlich zu verstehen. Nie
sind vom Segen die natürlichen diesseitigen Güter getrennt worden. Was
ist Segen?

«Wohl einem jeden, der den Herrn fürchtet
und auf seinen Wegen wandelt!
Deiner Hände Arbeit darfst du genießen,
wohl dir, du wirst es gut haben.
Dein Weib im Innern deines Hauses
ist wie ein fruchtbarer Weinstock,
deine Kinder rings um deinen Tisch
wie junge ölbäumchen.
Wahrlich gesegnet wird der Mann, der den Herrn fürchtet.
Ja, so wird dich segnen
der Herr von Zion her,

461



daß du deine Lust schauest

am Glück Jerusalems.
Alle Tage deines Lebens,
daß du schauest Kindeskinder,
Heil über Israel.» (Psalm 128.)

So bleiben die Antworten Israels in bezug auf die Armut polar.
Allerdings ist zeitlich im Laufe der Entwicklung eine gewisse Verschiebung

zu beobachten. Durch das Erlebnis des Gerichts, des Staatsunterganges,

der Deportation ist für das Bewußtsein des israelitischen Volkes
der Wert innerlicher Güter stark gestiegen. In bezug auf andere
Probleme kann man direkt von einer Ersefeung der äußeren Güter durch
die inneren sprechen. Bei der messianischen Hoffnung ist diese Erscheinung

augenfällig. Während die ältesten Hoffnungen auf den Messias
diesen als die Gestalt besingen, die Friede, Sieg, Reichtum und Glück
bringt, künden die Höhepunkte der messianischen Hoffnung, diese
Erzeugnisse einer jüngeren Zeit, vom armen und leidenden und nur durch
seinen Gehorsam gegen Gott reichen Messias. In bezug auf die Armut
genügt jedoch die zeitliche Begriffsveränderung nicht, um das Problem
der Polarität zu erklären. Wohl werden in der jüngeren Zeit Israels die
Ausdrücke, die den Armen und die Armut bezeichnen, häufiger; nie
aber kommt es zu einer absoluten Einseitigkeit. Auch wo die Armen und
Elenden als die eigentlich von Gott Bevorzugten gepriesen werden, wie
in der späten Prophétie (Jes. 61): «Er hat mich gesandt, den Elenden
frohe Botschaft zu bringen ...», bleibt dennoch die Hoffnung erhalten:
«Ihr werdet die Schäfee der Völker genießen und in ihre Herrlichkeiten
eintreten.»

Es ist darum nicht verwunderlich, daß die gleiche Polarität der Antwort

in bezug auf die Armut auch im Neuen Testament wiederkehrt.
Dieses kennt den Lobpreis der Armut und die freiwillige Armut. Den
Armen wird das Evangelium verkündet und die Armen (bei Lukas rein
die materiell Armen) werden selig gepriesen. Dante noch wußte, daß
das Gebot Christi an den reichen Jüngling und wohl auch der Befehl an
die ausziehenden Jünger zur freiwilligen Armut der «erste Rat» des
Christus gewesen sei. Darum läßt er neben Franziskus, dem Armen,
auch Dominikus in der nächsten Nähe Christi weilen und deutet dessen
Namen, daß er nach dem genannt sei, der ihn ganz besaß, weil er diesen
ersten Rat des Christus in der Existenz des Bettelmönchs vollzogen habe.
(Paradies XII, 75.) Dem Neuen Testament ist aber auch die andere
Antwort, daß die Armut ein zu Bekämpfendes sei, nicht fremd. Aus dieser
Antwort heraus hat die Urdiristenheit das Institut der Diakonie, die
frühchristliche Armen- und Krankenpflege geschaffen; die mit dieser
Einrichtung gegebene Antwort wurzelt wohl in dem Christuswort: «Was
ihr getan habt oder nicht getan habt einem der Geringsten unter meinen
Brüdern, das habt ihr auch mir getan oder nicht getan.» (Matth. 25.)

462



Die Polariät besteht also nicht darin, daß neben einem absoluten
Armutsideal ein einfaches Wohlstandsideal stünde, dieses ist der
neutestamentlichen Botschaft fremd. Die Bekämpfung der Armut und ihrer
Gründe aber birgt in sich die Erkenntnis, daß Gottes Wille einerseits
und tatenlose Hinnahme der Armut andererseits miteinander unvereinbar
seien. Im Neuen Testament ist diese Polarität der Antworten deutlich
gleichzeitig. Es gibt kein Überwiegen der einen über die andere Seite
und keine zeitliche Verschiebung der Akzente.

So liegt wohl für die Welt der Bibel die Polarität im Wesen der Sache
selber begründet. Es ist hier wohl erkannt worden, daß in dieser Weise
geredet werden muß, wo mit dem lebendigen Geheimnis der Frau Armut
geredet und gerungen wird.

Wenn die runden und voreiligen Antworten uns Verwüstung und
Skepsis bescherten, so schaffen uns die polaren Antworten Verlegenheit.
Was sollen wir mit solchen Polaritäten anfangen? Muß sich dieser
Doppelklang: «Armut, ein Segen» und «Armut, eine Segenslosigkeit»
nicht notwendig in seine zwei Bestandteile auflösen? Unser Denken ist,
mag es heute auch Mode geworden sein, gegen den bösen Rationalismus
ins Feld zu ziehen, vorwiegend immer noch rational bestimmt. Das rationale

Denken aber bewegt sich auf einer fortlaufenden Linie. Es ist das
Denken der logischen Schlüsse, das grundsäglich mathematische Denken.
Diesem Denken aber kann zwei mal zwei nicht vier und fünf sein, es
muß ihm entweder vier oder fünf sein, und es muß beweisbar sein, daß

es vier und nicht fünf ist. So sind wir geneigt, im Falle von polaren
Aussagen vom rationalen Denken her diesen ersten Ausweg zu beschreiten:
Nur eine der Aussagen kann richtig sein, und es muß bewiesen werden
können, welche richtig und welche falsch ist. Das heißt in unserem Falle:
Nur das eine kann wahr sein, entweder ist die Armut ein Segen oder sie
ist ein segensloser Zustand, den zu bekämpfen Menschenpflicht ist. Die
Frage ist nur, ob dieses mathematische, rationale Denken dem Gegenstand,

um den es hier geht, angemessen ist. Denn nur dann wird eine
Methode ihre Aufgabe erfüllen können, wenn sie von ihrem Gegenstand
her bestimmt ist.

Es gibt sehr viele Denksysteme, in denen für Polaritäten kein Plag ist.
Wo immer das Weltbild durch einen Dualismus gekennzeichnet ist, bleibt
dem Menschen nur die Entscheidung, zwischen polaren Aussagen zu
wählen. Das trifft für jeden Dualismus zu, für den persischen, der die
Welt zwischen die Bereiche eines guten und eines bösen Gottes aufteilt,
wie für den indischen oder neuplatonischen, der zwischen Materie und
Geisteswelt die dualistische Spannung legt, wie auch für nicht mehr
religiöse, nur noch philosophische dualistische Systeme, wo zwei geistige
Prinzipien miteinander ringen. Würden wir auf Grund eines dieser Weltbilder

an das Problem der Armut herantreten, so hieße es wohl in jedem
Falle zu wählen zwischen dem Ideal eines reinen Wohlstandsidealismus
und Aktivismus auf der einen Seite und dem Ideal eines asketischen

463



Lebens auf der andern Seite. Beide Ideale sind mit dem Glanz von
Absolutheiten überkleidet. Beide tragen aber die Krankheit in sich, daß
sie die gestellten Fragen nicht in Wirklichkeit lösen können.

Der Grund, von dem aus wir an die Frage der Armut heranzutreten
haben, ist aber der biblische Schöpfungsglaube einerseits und der Glaube
an das Kreuz anderseits. Wer Schöpfung sagt, kann nicht die Welt in
zwei einander feindliche Hälften auseinanderreißen, kann weder die
Materie auf Kosten des Geistes noch den Geist auf Kosten der Materie
radikal abwerten. Und wer Kreuz sagt, kann nicht Ideale aufrichten, die
im tiefsten Grunde gerade dazu dienen, dem Kreuz zu entfliehen. Das
tut das Wohlstandsideal, und das gleiche tut das asketische Ideal. Vom
Glauben an Schöpfung und Kreuz aus ist uns in bezug auf die Armut
der rationale, mathematische Weg verwehrt. Vom Glauben an Schöpfung
und Kreuz aus werden wir vielmehr etwas lebendiger und etwas
wirklicher der Frau Armut ins Gesicht zu schauen haben.

Aber die Verlegenheit in bezug auf die polaren Aussagen bleibt
bestehen, und ein zweiter Ausweg bietet sich dem modernen Menschen an:
Dieser Ausweg bewegt sich in der Richtung des geringsten Widerstandes;
der legte Schluß seiner Weisheit lautet, die Wahrheit müsse in der
Mitte liegen. Was aber liegt dann in der Mitte zwischen dem Lobpreis
der Armut und dem Gebot, die zur Verarmung führenden Gründe
zu bekämpfen? Ein kleinbürgerliches Wohlstands-, ein nichtssagendes
Mittelstandsideal. Diese «goldene Mitte», von der aus man meint, beiden
Polen irgendwie nodi nahe zu sein, ist in Wirklichkeit so armselig, daß
keiner dieser Pole, geschweige denn beide, von da aus erreichbar bleibt.
Wo, um der Verlegenheit der Polaritäten zu entgehen, das Ideal der
goldenen Mittelmäßigkeit aufgesucht wird, da geht sogar noch der große
Ernst aller dualistischen Systeme verloren. Da ist ein sumpfiger und
schlüpfriger Boden betreten, auf dem alles Große schwankt und in die
Tiefe gezogen wird. Mit dem Ideal der goldenen Mitte, der aurea medio-
critas, begann die Größe der römischen Kultur zu schwanken und zu
sterben. Im Kleinbürgerideal droht auch das große Lied vom Ringen des

europäischen Geistes nach Wahrheit und Klarheit, wie es noch einmal
in dem Doppelton von Naturalismus und Tolstoj aufgeklungen ist, in
einem banalen Ausklang zu enden.

So müssen wohl, will der Mensch nicht auf diese tödlichen Auswege
geraten, die Polaritäten erhalten bleiben. Das heißt in unserem Falle:
Beides ist wahr, was der biblische Glaube über die Armut sagt. Wir haben
es hier mit einer echten Dialektik zu tun. Es gibt deren noch mehrere.
Über das Kreuz und über den Tod zum Beispiel werden vom biblischen
Glauben aus ähnlich polare Antworten gegeben. Wo der Mensch vor
der echten Dialektik steht, befindet er sich allerdings stets in der
Versuchung, daraus eine falsche, spielerische zu machen. In der Tat ist es
oft nichts als Spielerei, wenn man sagt und zu glauben vorgibt, zwei

464



polare Aussagen seien in gleicher Weise wahr. Es ist die Spielerei, in
der man sich jeder echten verbindlichen Aussage entzieht.

Was aber heißt hier echte Dialektik? Sie ist das Gegenteil von
selbstgenügsamer und hochmütiger Spielerei. Sie ist echte Demut. Sie ist ein
Wissen, daß die menschliche Sprache, wo es um Leben und Geheimnis
geht, nur noch ein Stammeln ist. Sie ist eine Ahnung davon, daß die
eigentlich göttliche Antwort auf lebendige Fragen größer ist als alle
Menschenantwort. Die polaren Aussagen gleichen den Brennpunkten
einer Ellipse. Sie sind wohl als Brennpunkte wichtig genug, sie sind aber
nur Punkte, kein Raum, keine Größe. Über den polaren Aussagen baut
sich ein Größeres auf, ein Umfassendes, eine Gottesantwort selber.
Hören wir den Anruf dieses Größeren, Ganzen, und stehen wir in Rede
und Antwort mit ihm! Die stammelnden Worte erschließen das Wesen
des Ganzen, das wir Gott nennen, nie. Aber in der lebendigen Rede und
Antwort erhalten vom Weg und Willen des Ganzen aus auch die dem
Geheimnis nachtastenden Zeichen, die dem verborgenen Wesen dieses
Geheimnisses suchend nachschwebenden Wortpolaritäten neuen Sinn
und neues Gewicht. Nicht Ideale können uns lehren, über die Armut
recht und angemessen zu denken und zu urteilen, weder die absoluten
Ideale dualistischer oder idealistischer Systeme noch die Kurzschlußideale
müder Zeiten. Nur die Erkenntnis des Größeren und Umfassenderen,
des göttlichen Weges und Wirkens selber vermag uns auf die lebendige
Frage der Armut eine Antwort zu geben.

II. Die göttliche Antwort

Gibt es bei Gott Segensfülle und Armut, und wie ist ihr Verhältnis
zueinander? Daß Gott die Fülle ist und hat, ist ein Glaubenssag sehr
vieler Religionen. Religiöse Hymnen der verschiedensten Kulturen preisen
die Fülle Gottes. Der religiöse Hymnus lebt geradezu von diesem
Glaubensgut. Auch der biblische Glaube fügt sich dieser Richtung ein. Die
Hymnen Israels singen von der Fülle Gottes, wie sie sich in der Erhaltung
und sieghaften Führung des Volkes gezeigt habe, und sie singen in etwas
späterer Zeit von der göttlichen Fülle, wie sie sich in der Schöpfung und
in der Vollendung der Schöpfung widerspiegelt. Gott hat die Güter und
die Möglichkeiten der Welt, aller Welten und dessen, was alle Welten
überragt. Segensfülle ist der äußere Kreis Gottes, den die zu Gott
aufsteigende menschliche Sehnsucht berührt, der erste Kreis, an den die
Gebete tasten, der erste Kreis, von dem her ein Glanz ins menschliche Dunkel
fällt.

Weniger augenfällig ist Gottes Armut, und doch weiß auch das

religiöse Suchen der Menschheit davon etwas zu sagen. Die Märchen vom
Bettlergott, der unerkannt über die Erde geht, um aufnahmebereite
Häuser und Herzen zu suchen, sind ein Zeugnis dieses Glaubens. Der
biblische Glaube reiht sich in diese Art der Gotteserkenntnis nicht nur

465



ein, sondern vollendet sie auf besondere Weise. Die Lieder vom leidenden
Gottesknecht in Jes. 53 und vom leidenden Christus in Phil. 2 vollenden
das, was die religiösen Hymnen auf die Schöpfermacht Gottes angefangen
haben. Sie stoßen zugleich tiefer ins Geheimnis Gottes vor, in einen
inneren, vom äußeren Segenskreis umschlossenen Armutskreis Gottes.
Gottes Armut ist sein Kreuzeserleben mit Adam, mit Kain, mit denen,
die die Propheten ablehnen, um ihnen später ihre Gräber zu schmücken,
mit den Christuskreuzigern auf Golgatha und in der modernen Christenheit.

Gottes Armut tut sich überall dort auf, wo ihm das versagt wird,
was ihm gehört. Gott ist arm und wird arm, wo die Mensdienherzen
sich ihm versagen, oder wo die Güter der Welt, statt in seinem Dienst
gebraucht zu werden und dem Leben zu dienen, dem Tod und der
Vernichtung dienstbar werden. Gott ist überall dort arm, wo er aus Liebe
handelt und in seiner Liebe enttäuscht wird. Weil die Liebe der innerste
Kreis Gottes ist und Gottes Armut zti Gottes Liebe gehört, umschließt
die göttliche Armut das innerste Wesen Gottes. Segensfülle sein äußerer
Kreis, Armut sein innerer Kreis, sein Herz und seine Liebe!

So haben Segensfülle und Armut beide in Gott ihren Ort. Beide
zusammen sind größer als jedes von ihnen. Das Größere und Umgreifende
ist der lebendige Gott selber auf dem Weg zum Bau seines Reiches.
Da ist Gott wirklich und ganz, und da sind auch seine Segensfülle und
seine Armut. Gott ist also nicht an einem Ort, sondern auf einem Weg.
Auch der Mensch darf dadurch bestimmt sein, daß er nicht einfach an
einem Orte, sondern auf dem Wege Gottes ist. Geht er auf diesem Wege,
handelt er am Bau dieses Reiches, dann ist die Herrschaft der Ideale
zerbrochen. Dann wird auch kenntlich, wie Bekämpfung und Lobpreis
der Armut zusammengehören. Denn was erstrebt die Armutsbekämpfung
dann eigentlich? Sie ist — Gott gegenüber getan — ein Ruf, ein Drang in
größere Gottesnähe. Auch der äußere Kreis Gottes, seine Segensfülle,
ist von brennender Gegenwart. Ihm nähertreten, für den Segen offener
und dankbarer werden, heißt aber in jedem Fall: nicht allein gehen, den
andern mitnehmen; nicht aus Pflicht oder Wohltätigkeitstugend, sondern
weil im Feuerkreis des lebendig verspürten Segens keine andere Richtung

möglich ist. So erstrebt die Bekämpfung der Armut, das heißt
immer zuerst ihrer Gründe, ein Freiwerden des andern Menschen. Sie
ist geboren aus der leidumwehten Erkenntnis, daß Freiheit nur möglich
ist, wo sie Befreiung des andern Menschen wirkt. Bekämpfung der
Gründe der Armut aus irgendwelchen Wohlstandsidealen bleibt sinnlos.
Bekämpfung der Gründe der Armut auf dem göttlichen Wege geschieht
um des Gottessturms der Freiheit willen. Weil der arme Mensch durch
seine Armut in besonderer Weise gehindert ist, spontan und frei zu
handeln, ist seine ihm aufgezwungene Existenz etwas, was überwunden
werden muß um des Lebens willen, das an Spontaneität und Freiheit
gebunden ist.

Und was ist der eigentliche Sinn der freiwilligen, biblischen, apo-

466



stolischen Armut? Auch hier liegt der Sinn nicht mehr in einer Leistung,
in einem Entbehren schlechthin, sondern in dem lebendigen Drang, dem
innersten Kreis Gottes, dem Christusleben, dem Geheimnis der Freiheit
Christi näherzukommen. Der einzige Sinn ist Freiheit, Freiheit von den
Ketten, in die Besig den Menschen schlägt.

Die biblische Armutsbekämpfung wie der biblische Lobpreis der
Armut stimmen darin überein, daß beide eine aktive Haltung des Menschen

sein dürfen. Diese Haltung ist - vor Gott, dem Ganzen — auch als
menschliche Aktivität nichts, das neben, außerhalb oder gegen Gott
stünde, sondern wesenhaft Gottes Aktivität. Sie bewegt auch den inneren
und äußeren Kreis Gottes.

Würden wir nur mit unseren Idealen vor die Armut und die Fragen,
die sie stellt, treten, so würden wir niemals begreifen, daß beide Säge

ganz wahr sind, der Sag, daß Gott die große Segensfülle ist und will,
und der andere Sag, daß Gott Kreuz und Armut erleidet und zu allen
Zeiten am ehesten am Ort der Armen und Gekreuzigten zu finden ist.
Sind wir aber aus dem kühlen Bereich der Ideale heraus und in die
brennende Bewegung des göttlichen Reiches hineingestellt, so werden wir,
als Menschen, die diese Bewegung mitmachen, vor dem Gott stehen, der
größer ist als Segensfülle allein und Armut allein, der in jedem Fall
Bewegung und schöpferische Tätigkeit ist, und werden selber zu dieser
Bewegung, zu dieser schöpferischen Tätigkeit gerufen sein. Diese
Bewegung enthüllt das wahre Gesicht der geheimnisvollen Frau Armut,
ihre echte Würde und ihre echte Not zugleich. Bruno Balscheit.

(Fortsefeung folgt.)

Die urchristliche Gemeinde ~ ihre Botschaft
und ihr Weg (II)

4. Zwei Dinge werden im Leben Jesu nach den Evangelien besonders

deutlich. Erstens: Er wendet sich ganz dem Volk in allen seinen
Nöten und in seiner ganzen Not zu. «Wenn er die Masse sah, erbarmte
er sich ihrer, denn sie waren mißhandelt und lagen da wie Schafe, die
keinen Hirten haben.» (Matth. 9, 36.) Alles geschieht zu seiner Heilung,
Rettung und Erlösung. Die erbarmende Gottesliebe selbst ergreift in
Jesus das geschundene und abgequälte und weglose Volk und erweckt
es zum Leben, schafft ihm neues Leben nach Leib, Seele und Geist und
ruft es zum Reiche. Jesu Wirken gilt dem «leibhaftigen», dem ganzen
Menschen, dem Menschen, der als Ganzes, um gerade diese zwei Dinge
herauszuheben, auch in seinem leiblichen Leben und seinen sozialen
Beziehungen, seinem mitmenschlichen Tun und Erleiden, seinem Verhalten
gegenüber dem «Bruder» als «lebendige Seele» (1. Mose 2, 7) berufen
ist — zu was? — zur Sohnschaft und Bruderschaft im Reiche Gottes!

467


	Ist Armut ein Segen? I., Die verschiedenen Möglichkeiten einer Antwort ; II., Die göttliche Antwort

