
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 10

Artikel: Wohin? : Seid klug wie die Schlangen und ohne Falsch wie die Tauben!
(Matth. 10, 16)

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wohin?
Seid klug wie die Schlangen und ohne Falsch wie die Tauben!

Matth. 10,16.

Ist die Geschichte des menschlichen Denkens, des Wissens, der
Bildung, zu einem Ende gelangt? Hat die Vernunft einen gewaltigen Salto
mortale gemacht, um nun irgendwo todkrank zu verenden? Manchmal
scheint es so zu sein. Auf Zeiten, in denen das Denken alles galt, sind
Zeiten gefolgt, in denen es nichts gilt. Auf Zeiten, da viele Menschen auf
vielen Gebieten in die Tiefe vorzustoßen trachteten, sind in unserer
Zivilisation Zeiten gefolgt, da fast alle Menschen von fast allen Dingen ein
klein*wenig mehr als nichts verstehen.

Ist die Einfalt des Herzens auch zu einem Ende ihrer Entwicklung
gelangt? Ist sie, nachdem sie sich einmal in der Romantik und ein andermal

in den die kindlichen Ausdrucksformen gewaltsam wieder aufwertenden

Bewegungen der Kunst ausgelebt hatte, ein für allemal aus dem
Leben verdrängt worden? Ist eine große Verrohung an ihre Stelle
getreten?

Allem äußeren Schein zum Trofe haben Vernunft und Einfalt des Herzens

einen Weg in die Zukunft vor sich. Dieser Weg mag zwar anders
aussehen als der Mensch, der das eine oder andere dieser Dinge liebt, es
erhofft. Und doch ist es ein Weg. Durch Notwendigkeiten, die von außen
her kommen, wird sowohl die Vernunft als auch die Einfalt des Herzens

in neue Entwicklungen gelenkt. Die beiden rivalisierenden
Mächtegruppen der Gegenwart verfügen nun beide über jene den Bestand der
Menschheit direkt bedrohende Waffe. Damit ist noch einmal ein Ruf an
die Vernunft ergangen. Hinter jeder politischen Verhandlung im
Weltmaßstab muß das Wissen um die möglichen Folgen eines Konfliktes
stehen. Vernunft soll dieses Leben, das an den Rand eines Abgrunds
gedrängt ist, halten und weiterführen. Damit wird die Vernunft vorwiegend

zur praktischen Vernunft, zur zweckbestimmten Klugheit, und sie
wird sich ihre heute noch unbekannten Wege und Methoden schaffen
und suchen müssen. Die Vernunft hat darum eine Geschichte vor sich,
weil ihr eben nicht nur die alte Aufgabe überbunden ist, Zerstörungen zu
ersinnen, sondern, um des reinen Selbsterhaltungstriebes willen, die
Zerstörungen zu vermeiden. Und mit der Vernunft haben Bildung und Wissen

überhaupt gerade hier am Rande des Abgrundes einen neuen Weg,
eine neue Richtung vor sich.

Auch die Einfalt des Herzens ist gerade in dieser Situation nicht am
Ende ihrer Entwicklung angelangt. Unter solchen Umständen werden die
einfluß- und bedeutungslosen Menschenmassen in immer größere Abhängigkeit

von denen gedrängt, die Einfluß und Bedeutung haben. Darum
schreit die Einfalt des menschlichen Herzens schon heute ihr altes Klagelied

auf neue Weise in die Welt. Sie tut es, wenn Millionen den Schrei

409



nach Frieden erheben. Sie wird es in Zukunft in ganz neuen Formen tun,
je mehr die Bedeutungslosigkeit der Macht- und Einflußlosen ans Tageslicht

kommt. Auf diesem Wege werden sich beide, Vernunft und Einfalt
des Herzens, verändern. Die eine ist in der Gefahr, mehr und mehr zur
zweckbestimmten Schlauheit zu werden, die andere in der nicht minder
großen Gefahr, zu einem dumpf verzweifelten Gefühl sich zu entwickeln.

Aber nicht nur diese beiden haben einen Weg in die Zukunft vor sich,
sondern, je mehr eben ihr Weg auseinandergeht, desto mehr hat auch
die uralte Zerreißung und Zerteilung beider eine neue Entwicklung vor
sich. Denn gerade so alt wie Vernunft und Einfalt des Herzens ist auch
der leidvolle und Leiden schaffende Zustand, daß beide Dinge hoffnungslos

auseinandergerissen, ja einander gegenübergestellt sind.
Innerhalb der Menschenwelt gibt es den Bereich des auf die Vernunft

bauenden, mit ihr die Welt beherrschenden Abendlandes und den andern
Bereich des von den Kräften der Seele sich nährenden Orients. Rom und
Indien, Vernunft und Herz, der Menschenwelt uralte Zerreißung.

Innerhalb der christlich abendländischen Kultur hat diese alte
Zerreißung eine neue Nuance gefunden. In der Klassenkultur ist die Klugheit

den einen und die Einfalt den andern vorbehalten. Je klüger und
schlauer die Herrscher im Klassenkampfe sind, desto einfältiger wollen
sie die Besiegten im Klassenkampf halten. Und der Erfolg dieser
kapitalistischen Zerreißung von Klugheit und Herzenseinfalt ist dann
allerdings der, daß die Klugen dumm und die Einfältigen böse werden.

Innerhalb der im eigentlichen Sinne christlichen Welt hat die gleiche
Zerreißung schon früh begonnen. Weltgewandtes diplomatisches
Christentum auf der einen Seite und einsiedlerhaftes Büßertum auf der anderen

Seite stehen sich seit den ersten christlichen Jahrhunderten gegenüber.

Dostojewskis Gestalt des Großinquisitors und seine andere Gestalt
des Idioten sind Ausdruck der christlichen Zerreißung von Klugheit und
Herzenseinfalt.

Daß das eine dem anderen entgegengesefet wird, ist nichts Neues.
Das ist gerade der ewig alte Weg. Und daß dieser ewig alte Weg gerade
in unserer Gegenwart und Zukunft weitergehen soll, ist die eigentliche
Not. Das Neue, welches Christus in diese Notwelt brachte, war gerade
das in diesem Fall so bedeutungs- und segensschwere Wörtchen «und».
«Seid klug wie die Schlangen und ohne Falsch wie die Tauben.» Das Neue
ist die Heilung der zerrissenen Welten, und die Welt der Einung ist die
größere Welt. In Christus selber ist diese größere Welt in Erscheinung
getreten. Im Gehorsam gegen den Willen des Vaters kannte er sowohl
jene Klugheit, die ihn die listigen Anschläge der Feinde durchschauen
ließ, als auch jene Herzenseinfalt, die ihn ohne kluge Berechnung das
innerste Gottesgesefe erfüllen ließ. Was bei Christus aus dem Gehorsam
gegen den Willen des Vaters geboren wurde, das soll bei seinen Jüngern
aus dem Gehorsam gegen ihre eigentlich christliche Sendung erstehen.
Denn das Wort von der Schlangenklugheit und der Taubeneinfalt ist den

410



Menschen gesagt, denen er zuruft: Idi sende euch wie Schafe mitten unter
die Wölfe.

Darauf kommt es an, zu wissen, daß er sendet. Und er sendet in eine
Welt der Zerreißung hinein, deren Zerreißung gerade noch eine Entwicklung

vor sich hat. Diese so bestimmte Welt wird lefetlich weder durdi
Klugheit einerseits noch durch Herzenseinfalt anderseits gerettet. Sie
wird nodi viel weniger durch eine künstliche Verkleisterung von beiden
Größen gerettet. Aber sie wird gerettet durch einen neuen Menschentyp,
der sowohl die Zerreißungen der Kulturwelt im großen als auch die der
christlichen und abendländischen Kultur im besonderen überwindet. Und
nicht nur eine Welt zu retten ist den so angeredeten, so gesendeten Menschen

aufgetragen, sondern auch, die Klugheit und die lautere Einfalt
vor ihren eigenen dunkeln Seiten, dem Abgleiten in niedrige Schlauheit
einerseits und vernunftlose Deklamation andererseits, zu bewahren. Dann
dürfen auch diese beiden Größen nicht nur ein Stück weiter in die Zeit
hineinwachsen, sondern ¦—¦ geeint ¦—¦ in größere Tiefen und reinere
Höhen gelangen. Sollten da nicht die Gesendeten von dieser ihrer
Sendung größer denken lernen? Bruno Balscheit.

Die urchristliche Gemeinde ~ ihre Botschaft
und ihr Weg1'

I.

Die Botschaft, die Leonhard Ragaz aufgetragen war und der er
diente, war die Botschaft vom lebendigen Gott und seinem Reiche für
die Erde, seinem lebendigen Christus, der Nachfolge Christi und der
Gemeinde Christi. Er hatte dieser Botschaft als Kämpfender zu dienen.
«Der Kampf um das Reich Gottes in Blumhardt, Vater und Sohn und
weiter!» heißt nicht umsonst eines seiner wichtigsten Bücher. In diesen
Kampf war auch der Kampf um die «Gemeinde Christi» eingeschlossen,
ein Kampf um die Erweckung der Gemeinde, der aus der Sache heraus
zu einem Kampf gegen das werden mußte, was sich als «Kirche»
bezeichnet. Ragaz hat darin den Kampf Kierkegaards und des jüngeren
Blumhardt fortgesefet. Es ist auch heute ein notwendiger Kampf, und er
verlangt auch heute eine notwendige Fortsefeung, nicht zulefet auch um
der «Kirche» willen, damit sie wieder Gemeinde Christi werde, also das,
was sie «im Anfang» war und was sie bis zum Ende sein sollte.

1. In den Ruf zum Reich ist immer der Ruf zur Gemeinde, dem
Organ des Reiches, eingeschlossen: zur lebendigen, einen, heiligen, uni-

1 Umarbeitung eines in «Arbeit und Bildung» zum Gedenken an Leonhard Ragaz
gehaltenen Vortrages.

411


	Wohin? : Seid klug wie die Schlangen und ohne Falsch wie die Tauben! (Matth. 10, 16)

