Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 9

Artikel: "Gute" und "bdse" Menschen

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139260

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

jedoch ohne Zwiesprache mit dem, was sich dort bewegt. Das gilt sowohl
fiir die Dialektik innerhalb der christlichen Trinitit als auch fiir die Dia~
lektik des Weltgeistes, wie sie Hegel und der frithe Sozialismus entwik~
kelt haben. Dem an die Dialektik glaubenden Menschen ist hichstens ein
Nachzeichnen der géttlichen Bewegungen und Gedanken mdglich. Und
es ist bei diesem Menschen der tiuschende Reichtum derer vorausgesett,
die reich sind im Geiste. Die Dialogik aber, die Fahigkeit der schlichten
Zwiesprache zwischen Ewigkeit und Zeit, Gott und Mensch, Mensch und
Geist, Mensch und Mensch, Mensch und Ding ist heute schon eine Mag-~
lichkeit fiir alle, die vor den verwandelnden gréfleren Heiligen Geist
gestellt sind. Und gerade wenn sie schmerzhaft fiihlen, dafl sie Arme in
diesem Geiste sind, gilt ihnen die solchen Armen gegebene Verheiflung,
dafl ihnen das Gottesreich, seine auch schon in der Gegenwart wirklich
werdende Verwandlungskraft widerfahre. Bruno Balscheit.

«Gute» und «bdse» Menschen
Daf} diese iiblihe Unterscheidung der Menschen nicht so einfach ist,

wie der Durchschnittsmensch meint, dafl sie uns im Gegenteil vor ein
Problem stellt, das m&gen wohl schon viele von uns empfunden haben.
Jedenfalls erscheint es uns peinlich, sollen wir uns in diese einfache Alter~
native einreihen. Kein Geringerer als Christus selbst hat es ja abgelehnt,
sich so schlechthin als «gut» bezeichnen zu lassen. «Was nennst du mich -
gut? Nur einer ist gut: Gott», gab er jenem Jiingling zur Antwort, als
er thn mit «guter Meister> angeredet hatte. Wir befinden uns’also in
guter Gesellschaft, wenn wir diese {ibliche Unterscheidung niher zu
differenzieren suchen und das «Gutsein», das fiir den Christenmenschen
entscheidend ist, ndher zu umschreiben suchen.

Die Worte «gut» und «b8s» haben bei niherem Zusehen eine dop-~
pelte Bedeutung und einen doppelten Klang, je nachdem wie man sie
versteht. «Guts kann man verstehen im Sinne von sittlicher Unbescholten~
heit, moralischer Bravheit, im Gegensats zu «b&s» im Sinne von un~
moralisch, siindhaft, fehlerhaft. Die Bezeichnung «guts kann man aber
auch verstehen im Sinne von «giitigs, «gutherzigs, «menschenfreundlichs.
Gewif} besteht das Ideal in der Synthese von beidem. Aber nur in Gott
ist beides vollkommen miteinander verbunden: «Gutheit> und «Giitig~
keit», wie umgekehrt auch im Teufel beides vollstindig vorhanden ist:
Schlechtigkeit und Herzlosigkeit. |

Die Gutheit im ersteren Sinn, nimlich im philosophischen und mora~
listischen Sinn, war schon vor Christus bekannt. Die vorchristliche Moral
hat ja nur diese Unterscheidung gekannt. Man hat die Menschen uner~
* bittlich in «gute> und «bSse», «Gerechte» und «Siinder» eingeteilt, je
nachdem man das Geset; erfiillte oder nicht. Mit Christus ist nun aber

371



etwas Neues in die Welt getreten. Er machte gleichsam einen Strich
durch die pharisiisch~judaistische Unterscheidung und Einteilung der
Menschen, indem er nur die Unterscheidung anerkannte: den allein
heiligen und allein guten Gott und die allgemein siindige Mensdhheit.
Dadurch wurden «erste zu letstens und «lefste zu erstens.

«Erschienen ist (in Christus) die Giite und Menschenfreundlichkeit
unseres groflen Gottes.» (Tit. 3, 4-7.)

Daraus ergibt sich nun aber auch fiir die Menschen ein neues Ideal,
eine neue Forderung: «Eure Giite werde allen Menschen kund.» (Phil.
4, 5). Die «Gesundheit der Seele ist Giite», sagt daher auf Grund dieser
neutestamentlichen Erkenntnis Stanley Jones in seinem wertvollen Buch
«Sieghaftes Leben». So wie Wahrheit die Gesundheit des Geistes ist,
ist Giite die Gesundheit der Seele.

Was nun ist aber der «Giite» entgegengesetst? Welches Wort ist da
zu wihlen? ‘

Wir finden es, wenn wir «Giite» mit «Lindigkeit» tibersetsen. Der
Gegensats zu Lindigkeit ist Harte. Es gibt Menschen, denen die Lindig-
keit fehlt, ihr Charakter und ihre Gemiitsart ist die Harte. Harte Men~
schen sind Menschen ohne Giite. Solche Menschen sind selbst unselige
und unzufriedene Menschen, sie kdnnen nicht gliicklich sein und auch
andere nicht gliicklich machen. Wenn sie nicht Klugheit, Selbstbeherr~
schung und Diplomatie iiben wiirden, wiren sie im gesellschaftlichen
Leben ganz unmdglich. Ihre Seele ist zu innerst ungesund, weil unerldst.
Wir nennen im Volksmund (oder besser Kindermund — der wohl auch
in diesem Fall die Wahrheit trifft) solche Menschen «b&se», obwohl sie
in der Regel durchaus nicht etwa lasterhaft, sondern cher sittlich streng
und vorbildlich sind und sich selbst zu den Guten und Gerechten zihlen.

Umgekehrt kann ein Mensch offenbare Fehler und Laster haben, wie
etwa ein Trunkenbold, und doch nennen wir ihn nicht einen «bdsen
Menschens. Gewifl pflegen auch Siinden und Fehler und Laster die Ge~
sundheit der Seele zu beeintrichtigen. Aber es kann ein Mensch trot
solchen Fehlern und Schwichen ein «guter Kerls sein, wie wir sagen.
Jedenfalls widerstrebt es uns, einen Menschen wegen gewisser Fehler
oder gar Laster einen «bsen Menschens zu nennen. Die Bibel selbst
spricht ja von Menschen, die im Tag «siebenmal fallen», und die sie
dennoch zu den Guten zihlt, zu den Gotteskindern!., Als «b&se» be~

1 In der deutschen Sprache pflegt man gewisse Fehler, die ein Mensch hat, als
«Mensdhlichkeit> zu bezeichnen. Warum dies? Ein Manko kann doch nicht zum Wesen
des Menschen gehdren? Diesen Ausdruck «Menschlichkeit> mufl man psychologisch ver~
stehen. Man braucht ihn, weil gewisse Fehler oder Schwichen viele Menschen tatsidilich
menschlicher, das heiflt giitiger, geduldiger und zuginglicher machen. «Die Irrtiimer
eines Menschen machen ihn erst liebenswiirdig», sagt Goethe mit Recht. Ja, es kommt
uns tatsichlich zugute, daf gerade grofie Manner und fithrende Geister, besonders auch
Priester und Prediger, ihre Menschlichkeiten haben, gewisse Fehler und Schwichen, sonst
finden wir bei ihnen viel weniger Verstindnis, und daher ist nichts so tdricht und un~
gerecht, als wenn man von diesen Fehlern viel Aufhebens macht.

72



zeichnen wir also einen Menschen, dem die Giite fehlt, der die Fehler
anderer nicht ertragen kann, der das «Geheimnis des Bésen» nicht ver~
standen hat, der, entgegen dem Worte Gottes, das Bdse, das «Unkrauts
ausreifien will und sich ein Urteil und Gericht anmaflt iiber den Neben-
menschen, statt das Gericht Gott dem Herrn zu iiberlassen. Im Laufe
der Neuzeit hat diese Mentalitit in der Christenheit stark zugenommen.
Sie ist gekennzeichnet durch eine «summa impatientia mali»?, die das
B&se nicht mehr ertragen will. Es zeigte sich da merkwiirdigerweise eine
Schattenseite der durch die christliche Erzwhung eingetretenen Verfeine~
rung des sittlichen Gefiihls, eine gewisse moralische Uberempf1ndhd1~
keit, Wehleidigkeit und Unduldsamkeit. Man hielt das fiir eine Tugend,
was in Wirklichkeit ein Laster war. So liefl man dem theoretischen Wahr~
heitseifer und dem moralischen Sittlichkeitseifer die Ziigel schieflen.
Man vergall den Primat der Liebe und Giite, der dem Neuen Testament
eigentiimlich ist. Die iiberschiste und tiberkultivierte Orthodoxie (Recht-
glaubigkeit) und sittliche Rechtschaffenheit auf Kosten der Liebe, der Ge~
duld und der Eintracht fiihrten die Christenheit der Reformation und
Gegenreformation immer mehr in die Zersplitterung, Unfruchtbarkeit
und Gottesferne.

Dieser Entwicklung muf} heute energisch entgegengearbeitet werden,
da dies ganz im Sinne des kommenden «johanneischen Zeitalters» liegt.
Es muf} der «Primat der Liebe» wieder eingesetst werden; Liebe und Ein~
heit sind als hdchste christliche Werte anzuerkennen, da sie Christus als
sein «Testament» hinterlassen hat. Es gilt zunichst eine positivere Hal-
tung dem «B&sen» gegeniiber einzunehmen, wollen wir konsequent dem
Ideal der Liebe und Einheit dienen. Das Kreuz christlicher Gemeinschaft
fordert das Ertragen des Bdsen. Man tiuscht und schadet sich kaum je
so leicht, als wenn man glaubt, gegen das Bése ankimpfen zu miissen.
Gegen das Bése kimpfen nur die giitigen, liebevollen Menschen erfolg-~
reich, nicht aber die «B&sen», die Harten und Lieblosen. Diese werden
in diesem Kampf selber vom B&sen angesteckt, weil sie das B&se nicht
durch das Gute iiberwinden. Man kann sagen, das Ubel der Neuzeit be~
stand darin, dal man das Ubel nicht duldete, dal man nach dem ungliick~
lichen Rat in den Apostelbriefen ging: «Schaffet den B&sen hinaus aus
eurer Mitte», statt nach dem Rat, der Anweisung Christi: «Widersteht
nicht dem Ubels, «Uberwindet das Bdse durch das Gute» und nicht durch
gewaltsame Amputation desselben. Nicht die Beseitigung des Bésen, son~
‘dern die Duldung desselben, die Auseinandersetzung mit demselben, ist
fruchtbar und von Segen. Wie schwer ist es nicht oft, in Beurteilung des
Bésen ein objektives, unparteiisches Urteil zu gewinnen; wie oft halten
wir fiir «b8s», was uns persénlich unsympathisch und unverstindlich ist!
Denn das Bése ist in jeder Weise, durch seinen Sinn und durch seine Her~

2 Grofite Ungeduld gegeniiber dem Bosen.

373



kunft, ein Mysterium, ein Geheimnis, ja ein wichtiger Faktor fiir das
Reich Gottes®! :

Dafl gerade fromme Leute im obigen Sinne «bdseswerden kdnnen,
beweist das klassische Beispiel der Pharisier. Diese (und ihre christlichen
Nadhfahren) meinen sogar, im Recht zu sein, wenn sie «bdse» sind, sie
rithmen sich dessen und meinen, sich damit als fromm zu erweisen und
Gott einen Dienst zu leisten. Allein es ist dies ein Zeichen einer falschen
Frémmigkeit, entsprechend einer primitiven Gottesauffassung und Gottes~
erfahrung, die ja auch einen «b&sen» Gott kannte. Die christliche Gottes~
offenbarung und Gotteserfahrung ist der giitige Gott. «Erschienen ist (in
Christus) die Giite und Menschenfreundlichkeit unseres grofien Gottes.»
Wie schlimm wiren wir dran, wenn Gott b8s wire, wenn er nicht die
Giite selbst wire, die mit unendlicher Langmut selbst die fehlerhaftesten
Menschen ertrigt! Nicht umsonst nennen wir Gott den «lieben» Gott und
sagt Johannes, daf} Gott die «Liebe» sei. Darum verbietet es uns Gott,
den bésen Richter zu spielen {iber unsere Nebenmenschen.

Es ist der Geist des Neuen Testamentes, der uns zu dieser Erkenntnis
verholfen hat. Das Evangelium Christi hat uns die Augen dafiir gedfinet,
daBl die rein moralistische Unterscheidung von gut und bds, von ge-
recht und ungerecht unzuliinglich ist, daf ein geist~ und lieblos urgiertes
Recht, eine lieblose Gerechtigkeit das gréfite Unrecht, beziechungsweise
die grofite Ungerechtigkeit sein kann und daff die sogenannten «Ge-~
rechtens tatsichlich die Schlechten sein kdnnen, wihrend die «Siinder»
Gottes und der Menschen Gnade finden.

«QGar oft, wie die Erfahrung lehrt, sind schilimsior die Gerediten
Als jene, die, o wie verkehrt, man rechnet zu den Schlechten.»

Gut und bds im Sinne des Evangeliums wird uns anschaulich vor
Augen gefiihrt bei Matthdus 25, 32—-46. Nach welchem Mafistab werden
da die Menschen gerichtet, in Gute und B&se, Schafe und B&cke ge-~
schieden? Nicht nach irgendwelchem kultischen, konfessionellen, mora-~
listischen Sittlichkeitsgesets. Nein, zur Verbliiffung aller Welt werden da
nicht die iiblichen weltlichen Mafistibe angewendet, sondern der Mafi-
stab des Evangeliums, wie er zum Beispiel beim Gleichnis vom unbarm~
herzigen Knecht angewandt wurde; dieser wird als «b&se» bezeichnet,

3 Wissen wir denn {iberhaupt so genau, was gut und bdse ist? Leider wollten dies
die Stammeseltern wissen, auf Anstiften der Schlange hin. «Wenn ihr vom (verbotenen)
Baume esset, werdet ihr sein wie Gott, erkennend Gutes und Bdses.»> Das war also eine
siindhafte Arroganz, dies «Seinwollen wie Gott». Jedenfalls sind wir aus dem Paradiese
herausgefallen, seitdem wir unterscheiden zwischen Gut und Bdse. Das Paradies war
jenseits von Gut und B3se, und auch das neue Paradies, das Reich Gottes, wird jenseits
von Gut und Bdse sein. Im Reiche Gottes gilt nicht die selbstgerechte Unterscheidung
von Gut und Bdse und die Gegeniiberstellung von Guten und Bdsen (wobei man sich
selbst stets zu den Guten und Richtigen zihlt!), sondern da gelten Glaube und Liebe,
Gehorsam, Geduld und Demut, wie wir dies besonders anschaulich bei einem Heiligen
Franz von Assisi sehen.

374



weil er seinem Mitknecht gegeniiber nicht Barmherzigkeit geiibt hatte.
Ebenso werden hier vom Richter die giitigen Menschen, die thren Neben-
menschen Gutes erwiesen haben, und zwar ganz spontan und nidht aus
irgendweldher weltlichen oder frommen Berechnung heraus, zu den
Guten gezihlt, auf die rechte Seite gestellt und ins Himmelreich aufge-
nommen, wihrend jene, die lieblos, hart und unbarmherzig waren, als
die «Bsen» bezeichnet werden, die auf die linke Seite gestellt und ins
<héllische Feuer verdammts werden. «Denn, was ihr den Geringsten
eurer Mitbriider getan oder nicht getan habt, das habt ihr mir getan
oder nicht getanl»

Man kénnte aber vielleicht einwenden: «Gibt es denn nicht auch
einen heiligen, prophetischen Zorn, eine prophetische Hirte und Un~
erbittlichkeit? Christus selbst erscheint ja in der Bibel durchaus nicht als

gescheitelte Sanftmut, als die er oft dargestellt wird; er konnte auch:
«b8s» werden und wiel Denken wir nur an die scharfe Strafpredigt gegen~
iiber den Pharisiern mit seinem achtfachen «Wehe euchls Oder an das
von heiligem Zorn diktierte Wort gegen jene, die den Kleinen und Arg-
losen Argerms geben. Er wiinscht, dafl ihnen ein Miihlstein um den Hals
gehingt und sie in der Tiefe des Meeres versenkt wiirden! Gewifs, man
darf solche prophetische Zornesentladungen nicht pressen und wrtlich
nehmen, ebensowenig wie seinen Rat, man solle das Auge ausreiffen und
die Hand abhacken, wenn sie uns Anlal zum Argernis geben. Wir
kdnnen uns Jesus nicht vorstellen nach der Art des herben, fast unmensch~
lichen Elias. Aber wenn auch in Jesus die «Giite und Menschenfreund-
lichkeit Gottes» erschienen ist und damit etwas ganz Neues im Vergleich
zu den bisherigen Propheten und Gottesménnern, so ist sein Wesen doch
durchaus nicht frei von Aufwallungen heiligen Zornes und echt prophe-~
tischer Leidenschaft; gerade das bringt uns ihn menschlich nahe. Eine
andere Frage ist freilid1, ob wir gewdhnliche Sterbliche uns chne wei-
teres auf «heiligen Zorns hinausreden diirfen, wenn wir in religiSsem
Fifer zornig und «bdse» werden. Es ist sehr fraglich, ob wir dann gut
oder b&se handeln. Die Erfahrung zeigt, dafl gerade Religidse in ihrem
Kampf gegen ihre Gegner im Glauben, Gott und seiner Sache zu dienen,
unbewullt im Grunde oft weniger heilige Ziele verfolgen. Die Frage
«gut oder bds» bedarf hier daher einer eigenen Untersuchung.

Ebenso wie wir zwischen guten und bdsen Menschen im oben behan~
delten Sinne unterscheiden, ebenso unterscheiden wir auch zwischen
xguten» und «b&sen», das heiflt milden und strengen Propheten. Es gibt
viele, die meinen, ein guter Prediger, Seelsorger, Vorgesetster usw. sei
jener, der streng sei und in «heiligem Zorn» zu eifern verstehe; andere
dagegen sind anderer Meinung und schitsen einen Prediger oder Pfarrer
dann als guten Pfarrer, wenn er mild und giitig und nachsxchhg ist. Tat~ -
sichlich kann sich ein Pfarrer auf beide Weisen «populdrs machen. In
Woabhrheit kommt es nun aber gar nicht darauf an, ob einer streng oder

" mild sei, sondern darauf, ob er am richtigen Ort streng und am richtigen

375



Ort milde sei. Denn der Prophet hat eine doppelte Aufgabe, nimlich die,
zu binden und zu 18sen, zu verbieten und zu erlauben. Um diese Aufgabe
kommt er nicht herum. Aber alles kommt darauf an, dafl er beides am
richtigen Ort tut, daB er seine Binde~ und L&segewalt richtig, das heifit
im Geiste Christi und aller wahren Propheten ausiibt: dafl er «das ge-~
knickte Rohr nicht bricht und den glimmenden Docht nicht auslSschts,
daf} er aber anderseits die B&sen (auch im Gewande duflerer Gerechtig~
keit) durchschaut und als solche blofistellt und es wagt, harte und un~
angenehme Wahrheiten zu sagen. Der falsche Prophet, der falsche geistige
Fithrer zeigt sich dagegen darin, dafl er am falschen Ort bindet und 18st,
am falschen Ort milde und am falschen Ort streng ist, daBl er «Friede,
Friede» sagt, wo kein Friede ist, dafl er «gut steht’s» sagt, wo es nicht
gut, sondern iibel steht, dafl er weiche Kissen schafft fiir den Schlaf der
«Gerechten», wo er sie aus dem Schlafe aufriitteln sollte, wihrend er
anderseits die Gewissen beunruhigt, die er beruhigen scllte, und arme
Stinder mit Harte und Unbarmherzigkeit behandelt, die mit Giite und
Barmherzigkeit behandelt werden sollten.

Damit sind wir nun aber wieder bei unserer obigen Untersuchung
von Guten und BSsen angelangt, und zwar bestitigt sich das dort Ge~
sagte, nur dafl die Antwort noch etwas naher differenziert wurde: Auch
die Guten kdnnen und miissen <hart» sein, ebenso wie auch die B3sen
mild und nachsichtig sein kdnnen; es gibt eben eine falsche Hdirte und
eine wahre Hdrte, wie es auch eine falsche Milde und eine wahre Milde
geben kann. H.

Nochmals Zeugen fiir ein anderes Amerika

Ferienkurs in Chicago

Zu meinen wertvollsten Lebenserinnerungen gehéren die Ferienkurse
der Religis-sozialen Vereinigung der Schweiz, an denen mir in den
dreifliger Jahren vergdnnt war, teilzunehmen.

Der erste fand im Oktober 1935 in Attisholz statt. Damals war die
Auslieferung des chnmichtigen Landes Abessinien an Mussolini von
Pierre Laval und Samuel Hoare vorbereitet worden, und Zngstlich er~
warteten wir die Nadhricht, dafl der italienische Raubmdrder in das
hilflose Land eingefallen sei. Die Nachricht kam, und Leonhard Ragaz
wuBite unser Denken und Empfinden in einer Resolution zusammenzu~
fassen, die, an die Schweizer Bundesregierung gerichtet, diese beschwéren
sollte, sich der Bewegung fiir wirtschaftliche Sanktionen gegen den An~
greifer anzuschlieffen. .

Als wir uns sechs Monate spiter zu einem Ferienkurs in Walchwil
zusammenfanden, war Abessinien abgeschlachtet, und der rdmische

376



	"Gute" und "böse" Menschen

