
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 9

Artikel: "Gute" und "böse" Menschen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


jedoch ohne Zwiesprache mit dem, was sich dort bewegt. Das gilt sowohl
für die Dialektik innerhalb der christlichen Trinität als auch für die
Dialektik des Weltgeistes, wie sie Hegel und der frühe Sozialismus entwik-
kelt haben. Dem an die Dialektik glaubenden Menschen ist höchstens ein
Nachzeichnen der göttlichen Bewegungen und Gedanken möglich. Und
es ist bei diesem Menschen der täuschende Reichtum derer vorausgesetzt,
die reich sind im Geiste. Die Dialogik aber, die Fähigkeit der schlichten
Zwiesprache zwischen Ewigkeit und Zeit, Gott und Mensch, Mensch und
Geist, Mensch und Mensch, Mensch und Ding ist heute schon eine
Möglichkeit für alle, die vor den verwandelnden größeren Heiligen Geist
gestellt sind. Und gerade wenn sie schmerzhaft fühlen, daß sie Arme in
diesem Geiste sind, gilt ihnen die solchen Armen gegebene Verheißung,
daß ihnen das Gottesreich, seine auch schon in der Gegenwart wirklich
werdende Verwandlungskraft widerfahre. Bruno Balscheit.

«Gute» und «böse» Menschen
Daß diese übliche Unterscheidung der Menschen nicht so einfach ist,

wie der Durchschnittsmensch meint, daß sie uns im Gegenteil vor ein
Problem stellt, das mögen wohl schon viele von uns empfunden haben.
Jedenfalls erscheint es uns peinlich, sollen wir uns in diese einfache
Alternative einreihen. Kein Geringerer als Christus selbst hat es ja abgelehnt,
sich so schlechthin als «gut» bezeichnen zu lassen. «Was nennst du mich
gut? Nur einer ist gut: Gott», gab er jenem Jüngling zur Antwort, als

er ihn mit «guter Meister» angeredet hatte. Wir befinden uns also in
guter Gesellschaft, wenn wir diese übliche Unterscheidung näher zu
differenzieren suchen und das «Gutsein», das für den Christenmenschen
entscheidend ist, näher zu umschreiben suchen.

Die Worte «gut» und «bös» haben bei näherem Zusehen eine
doppelte Bedeutung und einen doppelten Klang, je nachdem wie man sie
versteht. «Gut» kann man verstehen im Sinne von sittlicher Unbescholtenheit,

moralischer Bravheit, im Gegensafe zu «bös» im Sinne von
unmoralisch, sündhaft, fehlerhaft. Die Bezeichnung «gut» kann man aber
auch verstehen im Sinne von «gütig», «gutherzig», «menschenfreundlich».
Gewiß besteht das Ideal in der Synthese von beidem. Aber nur in Gott
ist beides vollkommen miteinander verbunden: «Gutheit» und «Gütigkeit»,

wie umgekehrt audi im Teufel beides vollständig vorhanden ist:
Schlechtigkeit und Herzlosigkeit.

Die Gutheit im ersteren Sinn, nämlich im philosophischen und
moralistischen Sinn, war schon vor Christus bekannt. Die vorchristliche Moral
hat ja nur diese Unterscheidung gekannt. Man hat die Menschen
unerbittlich in «gute» und «böse», «Gerechte» und «Sünder» eingeteilt, je
nachdem man das Gesefe erfüllte oder nicht. Mit Christus ist nun aber

371



etwas Neues in die Welt getreten. Er machte gleichsam einen Strich
durch die pharisäisch-judaistische Unterscheidung und Einteilung der
Menschen, indem er nur die Unterscheidung anerkannte: den allein
heiligen und allein guten Gott und die allgemein sündige Menschheit.
Dadurch wurden «erste zu lefeten» und «lefete zu ersten».

«Erschienen ist (in Christus) die Güte und Menschenfreundlichkeit
unseres großen Gottes.» (Tit. 3, 4—7.)

Daraus ergibt sich nun aber auch für die Menschen ein neues Ideal,
eine neue Forderung: «Eure Güte werde allen Menschen kund.» (Phil.
4, 5). Die «Gesundheit der Seele ist Güte», sagt daher auf Grund dieser
neutestamentlichen Erkenntnis Stanley Jones in seinem wertvollen Buch
«Sieghaftes Leben». So wie Wahrheit die Gesundheit des Geistes ist,
ist Güte die Gesundheit der Seele.

Was nun ist aber der «Güte» entgegengesetzt? Welches Wort ist da

zu wählen?
Wir finden es, wenn wir «Güte» mit «Lindigkeit» übersefeen. Der

Gegensafe zu Lindigkeit ist Härte. Es gibt Menschen, denen die Lindigkeit

fehlt, ihr Charakter und ihre Gemütsart ist die Härte. Harte Menschen

sind Menschen ohne Güte. Solche Menschen sind selbst unselige
und unzufriedene Menschen, sie können nicht glücklich sein und auch
andere nicht glücklich machen. Wenn sie nicht Klugheit, Selbstbeherrschung

und Diplomatie üben würden, wären sie im gesellschaftlichen
Leben ganz unmöglich. Ihre Seele ist zu innerst ungesund, weil unerlöst.
Wir nennen im Volksmund (oder besser Kindermund <- der wohl auch

in diesem Fall die Wahrheit trifft) solche Menschen «böse», obwohl sie
in der Regel durchaus nicht etwa lasterhaft, sondern eher sittlich streng
und vorbildlich sind und sich selbst zu den Guten und Gerechten zählen.

Umgekehrt kann ein Mensch offenbare Fehler und Laster haben, wie
etwa ein Trunkenbold, und doch nennen wir ihn nicht einen «bösen
Menschen». Gewiß pflegen auch Sünden und Fehler und Laster die
Gesundheit der Seele zu beeinträchtigen. Aber es kann ein Mensch trofe
solchen Fehlern und Schwächen ein «guter Kerl» sein, wie wir sagen.
Jedenfalls widerstrebt es uns, einen Menschen wegen gewisser Fehler
oder gar Laster einen «bösen Menschen» zu nennen. Die Bibel selbst
spricht ja von Menschen, die im Tag «siebenmal fallen», und die sie
dennoch zu den Guten zählt, zu den Gotteskindern1. Als «böse» be-

1 In der deutschen Sprache pflegt man gewisse Fehler, die ein Mensch hat, als
«Menschlichkeit» zu bezeichnen. Warum dies? Ein Manko kann doch nicht zum Wesen
des Menschen gehören? Diesen Ausdruck «Menschlichkeit» muß man psychologisch
verstehen. Man braucht ihn, weil gewisse Fehler oder Schwächen viele Menschen tatsächlich
menschlicher, das heißt gütiger, geduldiger und zugänglicher machen. «Die Irrtümer
eines Menschen machen ihn erst liebenswürdig», sagt Goethe mit Recht. Ja, es kommt
uns tatsächlich zugute, daß gerade große Männer und führende Geister, besonders auch
Priester und Prediger, ihre Menschlichkeiten haben, gewisse Fehler und Schwächen, sonst
fänden wir bei ihnen viel weniger Verständnis, und daher ist nichts so töricht und
ungerecht, als wenn man von diesen Fehlern viel Aufhebens macht.

372



zeichnen wir also einen Menschen, dem die Güte fehlt, der die Fehler
anderer nicht ertragen kann, der das «Geheimnis des Bösen» nidit
verstanden hat, der, entgegen dem Worte Gottes, das Böse, das «Unkraut»
ausreißen will und sich ein Urteil und Gericht anmaßt über den
Nebenmenschen, statt das Gericht Gott dem Herrn zu überlassen. Im Laufe
der Neuzeit hat diese Mentalität in der Christenheit stark zugenommen.
Sie ist gekennzeichnet durch eine «summa impatientia mali»2, die das
Böse nicht mehr ertragen will. Es zeigte sich da merkwürdigerweise eine
Schattenseite der durch die christliche Erziehung eingetretenen Verfeinerung

des sittlichen Gefühls, eine gewisse moralische Überempfindlichkeit,
Wehleidigkeit und Unduldsamkeit. Man hielt das für eine Tugend,

was in Wirklichkeit ein Laster war. So ließ man dem theoretischen
Wahrheitseifer und dem moralischen Sittlichkeitseifer die Zügel schießen.
Man vergaß den Primat der Liebe und Güte, der dem Neuen Testament
eigentümlich ist. Die überschäfete und überkultivierte Orthodoxie (Redit-
gläubigkeit) und sittliche Rechtschaffenheit auf Kosten der Liebe, der
Geduld und der Eintracht führten die Christenheit der Reformation und
Gegenreformation immer mehr in die Zersplitterung, Unfruchtbarkeit
und Gottesferne.

Dieser Entwicklung muß heute energisch entgegengearbeitet werden,
da dies ganz im Sinne des kommenden «johanneischen Zeitalters» liegt.
Es muß der «Primat der Liebe» wieder eingesefet werden; Liebe und Einheit

sind als höchste christliche Werte anzuerkennen, da sie Christus als
sein «Testament» hinterlassen hat. Es gilt zunächst eine positivere
Haltung dem «Bösen» gegenüber einzunehmen, wollen wir konsequent dem
Ideal der Liebe und Einheit dienen. Das Kreuz christlicher Gemeinschaft
fordert das Ertragen des Bösen. Man täuscht und schadet sich kaum je
so leicht, als wenn man glaubt, gegen das Böse ankämpfen zu müssen.
Gegen das Böse kämpfen nur die gütigen, liebevollen Menschen erfolgreich,

nicht aber die «Bösen», die Harten und Lieblosen. Diese werden
in diesem Kampf selber vom Bösen angesteckt, weil sie das Böse nicht
durch das Gute überwinden. Man kann sagen, das Übel der Neuzeit
bestand darin, daß man das Übel nicht duldete, daß man nach dem unglücklichen

Rat in den Apostelbriefen ging: «Schaffet den Bösen hinaus aus
eurer Mitte», statt nach dem Rat, der Anweisung Christi: «Widersteht
nicht dem Übel», «Überwindet das Böse durdi das Gute» und nicht durch
gewaltsame Amputation desselben. Nicht die Beseitigung des Bösen,
sondern die Duldung desselben, die Auseinandersetzung mit demselben, ist
fruchtbar und von Segen. Wie schwer ist es nicht oft, in Beurteilung des
Bösen ein objektives, unparteiisches Urteil zu gewinnen; wie oft halten
wir für «bös», was uns persönlich unsympathisch und unverständlich ist!
Denn das Böse ist in jeder Weise, durch seinen Sinn und durch seine Her-

2 Größte Ungeduld gegenüber dem Bösen.

373



kunft, ein Mysterium, ein Geheimnis, ja ein wichtiger Faktor für das
Reich Gottes3!

Daß gerade fromme Leute im obigen Sinne «böse»werden können,
beweist das klassische Beispiel der Pharisäer. Diese (und ihre christlichen
Nachfahren) meinen sogar, im Recht zu sein, wenn sie «böse» sind, sie
rühmen sich dessen und meinen, sich damit als fromm zu erweisen und
Gott einen Dienst zu leisten. Allein es ist dies ein Zeichen einer falschen
Frömmigkeit, entsprechend einer primitiven Gottesauffassung und
Gotteserfahrung, die ja auch einen «bösen» Gott kannte. Die christliche
Gottesoffenbarung und Gotteserfahrung ist der gütige Gott. «Erschienen ist (in
Christus) die Güte und Menschenfreundlichkeit unseres großen Gottes.»
Wie schlimm wären wir dran, wenn Gott bös wäre, wenn er nicht die
Güte selbst wäre, die mit unendlicher Langmut selbst die fehlerhaftesten
Menschen erträgt! Nicht umsonst nennen wir Gott den «lieben» Gott und
sagt Johannes, daß Gott die «Liebe» sei. Darum verbietet es uns Gott,
den bösen Richter zu spielen über unsere Nebenmenschen.

Es ist der Geist des Neuen Testamentes, der uns zu dieser Erkenntnis
verholfen hat. Das Evangelium Christi hat uns die Augen dafür geöffnet,
daß die rein moralistische Unterscheidung von gut und bös, von
gerecht und ungerecht unzulänglich ist, daß ein geist- und lieblos urgiertes
Recht, eine lieblose Gerechtigkeit das größte Unrecht, beziehungsweise
die größte Ungerechtigkeit sein kann und daß die sogenannten
«Gerechten» tatsächlich die Schlechten sein können, während die «Sünder»
Gottes und der Menschen Gnade finden.

«Gar oft, wie die Erfahrung lehrt, sind schlimmer die Gerechten
Als jene, die, o wie verkehrt, man rechnet zu den Schlechten.»

Gut und bös im Sinne des Evangeliums wird uns anschaulich vor
Augen geführt bei Matthäus 25, 32^-46. Nach welchem Maßstab werden
da die Menschen gerichtet, in Gute und Böse, Schafe und Böcke
geschieden? Nicht nach irgendwelchem kultischen, konfessionellen,
moralistischen Sittlichkeitsgesefe. Nein, zur Verblüffung aller Welt werden da
nicht die üblichen weltlichen Maßstäbe angewendet, sondern der Maßstab

des Evangeliums, wie er zum Beispiel beim Gleichnis vom
unbarmherzigen Knecht angewandt wurde; dieser wird als «böse» bezeichnet,

3 Wissen wir denn überhaupt so genau, was gut und böse ist? Leider wollten dies
die Stammeseltern wissen, auf Anstiften der Schlange hin. «Wenn ihr vom (verbotenen)
Baume esset, werdet ihr sein wie Gott, erkennend Gutes und Böses.» Das war also eine
sündhafte Arroganz, dies «Seinwollen wie Gott». Jedenfalls sind wir aus dem Paradiese
herausgefallen, seitdem wir unterscheiden zwischen Gut und Böse. Das Paradies war
jenseits von Gut und Böse, und auch das neue Paradies, das Reich Gottes, wird jenseits
von Gut und Böse sein. Im Reiche Gottes gilt nicht die selbstgerechte Unterscheidung
von Gut und Böse und die Gegenüberstellung von Guten und Bösen (wobei man sich
selbst stets zu den Guten und Richtigen zählt!), sondern da gelten Glaube und Liebe,
Gehorsam, Geduld und Demut, wie wir dies besonders anschaulich bei einem Heiligen
Franz von Assisi sehen.

374



weil er seinem Mitknecht gegenüber nicht Barmherzigkeit geübt hatte.
Ebenso werden hier vom Richter die gütigen Menschen, die ihren Neben-
menschen Gutes erwiesen haben, und zwar ganz spontan und nicht aus
irgendwelcher weltlichen oder frommen Berechnung heraus, zu den
Guten gezählt, auf die rechte Seite gestellt und ins Himmelreich
aufgenommen, während jene, die lieblos, hart und unbarmherzig waren, als
die «Bösen» bezeichnet werden, die auf die linke Seite gestellt und ins
«höllische Feuer verdammt» werden. «Denn, was ihr den Geringsten
eurer Mitbrüder getan oder nicht getan habt, das habt ihr mir getan
oder nicht getan!»

Man könnte aber vielleicht einwenden: «Gibt es denn nicht auch
einen heiligen, prophetischen Zorn, eine prophetische Härte und
Unerbittlichkeit? Christus selbst erscheint ja in der Bibel durchaus nicht als
gescheitelte Sanftmut, als die er oft dargestellt wird; er konnte auch
«bös» werden und wie! Denken wir nur an die scharfe Strafpredigt gegenüber

den Pharisäern mit seinem achtfachen «Wehe euch!» Oder an das

von heiligem Zorn diktierte Wort gegen jene, die den Kleinen und
Arglosen Ärgernis geben. Er wünscht, daß ihnen ein Mühlstein um den Hals
gehängt und sie in der Tiefe des Meeres versenkt würden! Gewiß, man
darf solche prophetische Zornesentladungen nicht pressen und wörtlich
nehmen, ebensowenig wie seinen Rat, man solle das Auge ausreißen und
die Hand abhacken, wenn sie uns Anlaß zum Ärgernis geben. Wir
können uns Jesus nicht vorstellen nach der Art des herben, fast unmenschlichen

Elias. Aber wenn auch in Jesus die «Güte und Menschenfreundlichkeit

Gottes» erschienen ist und damit etwas ganz Neues im Vergleich
zu den bisherigen Propheten und Gottesmännern, so ist sein Wesen doch
durchaus nidit frei von Aufwallungen heiligen Zornes und echt prophetischer

Leidenschaft; gerade das bringt uns ihn menschlich nahe. Eine
andere Frage ist freilich, ob wir gewöhnliche Sterbliche uns ohne
weiteres auf «heiligen Zorn» hinausreden dürfen, wenn wir in religiösem
Eifer zornig und «böse» werden. Es ist sehr fraglich, ob wir dann gut
oder böse handeln. Die Erfahrung zeigt, daß gerade Religiöse in ihrem
Kampf gegen ihre Gegner im Glauben, Gott und seiner Sache zu dienen,
unbewußt im Grunde oft weniger heilige Ziele verfolgen. Die Frage
«gut oder bös» bedarf hier daher einer eigenen Untersuchung.

Ebenso wie wir zwischen guten und bösen Menschen im oben behandelten

Sinne unterscheiden, ebenso unterscheiden wir auch zwischen
«guten» und «bösen», das heißt milden und strengen Propheten. Es gibt
viele, die meinen, ein guter Prediger, Seelsorger, Vorgesetzter usw. sei
jener, der streng sei und in «heiligem Zorn» zu eifern verstehe; andere
dagegen sind anderer Meinung und schäfeen einen Prediger oder Pfarrer
dann als guten Pfarrer, wenn er mild und gütig und nachsichtig ist.
Tatsächlich kann sich ein Pfarrer auf beide Weisen «populär» machen. In
Wahrheit kommt es nun aber gar nicht darauf an, ob einer streng oder
mild sei, sondern darauf, ob er am richtigen Ort streng und am richtigen

375



Ort milde sei. Denn der Prophet hat eine doppelte Aufgabe, nämlich die,
zu binden und zu lösen, zu verbieten und zu erlauben. Um diese Aufgabe
kommt er nicht herum. Aber alles kommt darauf an, daß er beides am
richtigen Ort tut, daß er seine Binde- und Lösegewalt richtig, das heißt
im Geiste Christi und aller wahren Propheten ausübt: daß er «das
geknickte Rohr nicht bricht und den glimmenden Docht nicht auslöscht»,
daß er aber anderseits die Bösen (auch im Gewände äußerer Gerechtigkeit)

durchschaut und als solche bloßstellt und es wagt, harte und
unangenehme Wahrheiten zu sagen. Der falsche Prophet, der falsche geistige
Führer zeigt sich dagegen darin, daß er am falschen Ort bindet und löst,
am falschen Ort milde und am falschen Ort streng ist, daß er «Friede,
Friede» sagt, wo kein Friede ist, daß er «gut steht's» sagt, wo es nicht
gut, sondern übel steht, daß er weiche Kissen schafft für den Schlaf der
«Gerechten», wo er sie aus dem Schlafe aufrütteln sollte, während er
anderseits die Gewissen beunruhigt, die er beruhigen sollte, und arme
Sünder mit Härte und Unbarmherzigkeit behandelt, die mit Güte und
Barmherzigkeit behandelt werden sollten.

Damit sind wir nun aber wieder bei unserer obigen Untersuchung
von Guten und Bösen angelangt, und zwar bestätigt sich das dort
Gesagte, nur daß die Antwort noch etwas näher differenziert wurde: Auch
die Guten können und müssen «hart» sein, ebenso wie auch die Bösen
mild und nachsichtig sein können; es gibt eben eine falsche Härte und
eine wahre Härte, wie es auch eine falsche Milde und eine wahre Milde
geben kann. H.

Nochmals Zeugen für ein anderes Amerika
Ferienkurs in Chicago

Zu meinen wertvollsten Lebenserinnerungen gehören die Ferienkurse
der Religiös-sozialen Vereinigung der Schweiz, an denen mir in den
dreißiger Jahren vergönnt war, teilzunehmen.

Der erste fand im Oktober 1935 in Attisholz statt. Damals war die
Auslieferung des ohnmächtigen Landes Abessinien an Mussolini von
Pierre Laval und Samuel Hoare vorbereitet worden, und ängstlich
erwarteten wir die Nachricht, daß der italienische Raubmörder in das
hilflose Land eingefallen sei. Die Nachricht kam, und Leonhard Ragaz
wußte unser Denken und Empfinden in einer Resolution zusammenzufassen,

die, an die Schweizer Bundesregierung gerichtet, diese beschwören
.sollte, sich der Bewegung für wirtschaftliche Sanktionen gegen den
Angreifer anzuschließen.

Als wir uns sechs Monate später zu einem Ferienkurs in Walchwil
zusammenfanden, war Abessinien abgeschlachtet, und der römische

376


	"Gute" und "böse" Menschen

