Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)
Heft: 9
Artikel: Geist, christlicher Glaube, Sozialismus : Gedanken Uber den Dienst des

religiosen Sozialismus an der Christenheit und am Sozialismus
(Schluss). 4., Wachterdienst ; 5., Die Zukunft in der Gegenwart

Autor: Balscheit, Bruno
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139259

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geist, christlicher Glaube, Sozialismus

Gedanken iiber den Dienst des religidsen Sozialismus
an der Christenheit und am Sozialismus -

(Schluf)

4. Wadhterdienst

Durch die dem Christentum wie dem Sozialismus gegenwirtig dro-
henden Gefahren sollten besonders alle diejenigen Menschen auf den
Plan gerufen sein, dié sich einerseits diesen beiden Kreisen verpflichtet
wissen, und die anderseits auch ein Wissen oder wenigstens eine Ahnung
von der diese Gefahren in Wahrheit {iberwindenden Kraft haben. Das
Christentum wie der Sozialismus haben von jhren Urspriingen her soviel
wirkliches Leben in sich, dafl die geistlose Verbiirgerlichung sie wohl iiber~
fluten konnte, niemals und nirgends aber einen Zustand herbeifiihren, an
dem iiberhaupt keine Ansaspunkte echten Lebens mehr mdglich gewesen
wiren. Im christlich begriindeten Sozialismus liegt sowohl die Verpflich~
tung beiden Kreisen gegeniiber als auch das Wissen oder die Ahnung
um die Uberwindung der Geistlosigkeit. Darum ist dieser christlich be~
griindete Sozialismus sowohl zum Dienst am Christentum als auch zum
Dienst am Sozialismus berufen. Wir werden diesen Dienst freilich nie~
mals leisten kdnnen, wenn wir ihn in pharisiischem Hochmut als die
gliicklich Besisenden den anderen gegeniiber tun. Vor diesem pharisi~
ischen Hochmut sollten wir gerade dadurch bewahrt sein, dafl all die
Antworten, die die biblische Botschaft auf die Frage nach dem Zentrum
des schopferischen Lebens gibt, fiir uns selber zu bedringenden Fragen
geworden sind. Gerade als Menschen aber, die wissen, wie sehr der
wirklich schdpferische Geist in ihrem Leben fehlt, werden wir dennoch
zum Bewahren des Geistes, zum treuen Hiiten dieses Lebensfeuers in~
mitten der Zeit, da eine grofie Flut von Geistlosigkeit {iber die Welt
schlechthin, auch Giber verbiirgerlichtes Christentum und verbiirgerlichten
Sozialismus geht, berufen sein.

Der erste Dienst an der Christenheit besteht darin, das in der Mitte
zu behalten, was in die Mitte gehdrt: die Botschaft vom Reich des leben-
digen Gottes. Auch Protest und Kampf kénnen Dienst sein. Auch Leiden
kann ein Dienst sein. Protest, Kampf und Leiden kénnen sich einstellen,
wenn Dinge, die nicht in die Mitte gehdren, sich in die Mitte dringen
oder in ihr verharren wollen. Die biblische Botschaft gibt immer von
neuem das rechte Geistverstindnis, aus dem auch das rechte Menschen~
und das rechte Weltverstindnis flieBen. Dafl der Zugang zum innersten
Kern schdpferischen Lebens dem Menschen offen und erlebbar sei, als
Wunder offen und als Gnade erlebbar, aber eben dennoch erlebbar, ist
in solchem Protest, Kampf und Leiden festzuhalten.

Dieser Dienst fithrt auch zu einer Antwort auf die das Christentum
im Verborgenen beschiftigende Frage nach dem eigentlich Wirklichen

361



in der Welt. Wir werden hier festhalten miissen, dafl nicht der gegebene
Stoff das eigentlich Wirkliche sei, also auch nicht die gegebene Institution.
Wir werden diesen gegentiiber auch keinen blassen Idealismus zur Be~
griindung des Wirklichen aufbieten diirfen. Nur der Geist, der mehr
ist als Materie und Idee, begriindet die Wirklichkeit. Nicht dann hat die
Christenheit ein Leben in der Wirklichkeit, wenn sie einfach sich selber
lebt, in der Kirche, in der Religion lebt, sondern nur, wenn sie dem Reiche
Gottes fiir die Erde lebt, wenn sie im Geiste lebt. Im Geist leben aber muf}
heiflen, in einer Zwiesprache zwischen Ewigkeit und Zeit leben. Es ist
ein Dienst an der Christenheit, wenn immer wieder das Reich Gottes
und das Reich der Zeitgeister einander gegeniibergestellt werden, wenn
immer wieder die Stimmen des schpferischen Geistes auf der einen
und aller anderen Geister auf der anderen Seite miteinander in Bezie~
hung gebracht werden. Der in Kirchenmauern eingeschlossene Geist mufl
verkiimmern. Und der reine Zeitgeist, der ohne die Zwiesprache mit
dem Geist lebt, von dem die Kirchenmauern wenigstens einen kleinen
Rest noch bergen, verhungert. Diese Zwiesprache aushalten kann unter
Umstinden zwar einen groflen Schmerz bedeuten, es kann nimlich ge~
schehen, dafl die Stimme der kleinen Geister so laut oder so klagend
ertdnt, dafl es brennt und schmerzt, auf sie zu hdren. Sie wird um so
lauter und klagender ertdnen, als ihr der Anruf vom géttlichen Geist
her stérend und drgerlich im Wege steht. Aber auch wenn dieses ge~
schieht, wenn in dieser Zwiesprache die Stimme des Reiches dieser Welt
gewalttitig und dberlaut wird, so ist auch das noch verheiflungsvoller
als das t&dliche Schweigen, das dort herrscht, wo {iberhaupt keine Bezie~
hung zwischen beiden Welten mehr ist. Das Mittel der Beziehung ist
die Sprache, das Wort. Darum mufl das Wort vom Reiche Gottes jeder
Zeit in ihrer Sprache, mit threm Worte gesagt werden. Wollte die Kirche
diesen Dienst nur in der Sprache Kanaans tun, wollte sie nur eine Lehre
von Gottes Reich und eine Dogmatik von Gottes Erlésung lehren, so
wiirde sie im letten Grunde auf das lebendige Wort verzichten. Die
lebendige Ubersetung in die Sprache der Zeit aber kann nur dann und
dort geschehen, wo die Rede zwischen Ewigkeit und Zeit, der Zusammen~
prall zwischen Gottes Reich und seinen Anspriichen und dem Reich der
Geistlosigkeit und seinen Forderungen erfolgt. Was in diesem Gesprich
hiniiber und heriiber geht, das ist der lebendige Funke des Geistes. Daf}
dieser Funke spriihe, nicht schon, was dann einmal aus diesem Funken
wird, das ist wohl heute die erste Sorge und erste Aufgabe. Denn nur
wo der Funke da ist, ist Geist. Nur er ermdglicht schépferische Taten.
In ihren lesten Ausmaflen sind diese Folgen des Geistes nicht abzu~
- sehen. Soviel aber ist sicher, dafl nur da und dort Uberwindung der Geist~
losigkeit mit all ihren Auswirkungen méglich wird, wo schdpferische
Krifte wach werden. Und die wirklich schépferischen Krifte sind nicht
einfach menschliche Begabungen und Talente, sondern alle Folgen der
Zwiesprache zwischen Zeit und Ewigkeit.

362



Es ist darum Dienst an der Christenheit, in jeder Zeit neu zu iiber~
denken, was alles die verheiflene Erldsung und der geschenkte Friede in
sich bergen. Aus diesem Nachdenken der christlichen Zentralbotschaften
darf und mul echte Freudigkeit und echte Spontaneitit folgen. Gerade
diese Dinge kénnén wohl nur vom christlichen Zentrum her sich ereignen.
Die Welt der Geistlosigkeit erzeugt Freudlosigkeit und Zwang, sie hat
Raum fiir Pflicht und Gewalt, und wenn schon fiir Freude, so fiir irgend~
eine billige organisierte Frohlichkeit. Das freudige Tun aber und das
spontane Tun, diese ndtigen und notwendenden Dinge, erwachsen auf
dem Grund, da der Mensch die wirkliche Freude und die wirkliche Erla~
sung erfihrt und versteht. Es ist darum Dienst am Christentum, nicht
einfach zuzulassen, daf} dieses von Erlésung und Freude redet und predigt
und lehrt, sondern daf} diese Dinge ins Denken und Fiihlen der Menschen
iibersetst werden.

So schliefit der ndtige Dienst an der Christenheit das bewahrende
Tun in sich, da man die echten und heiligsten Elemente christlichen Lebens
kennt und hiitet. Der Dienst des Hiitens ist, sofern er nicht ein ange-~
fochtener Dienst ist, meist ein unbeachteter Dienst. Wenn es aber schon
fir alles weltliche Leben gilt, dafl die unbeachteten Dienste gewthnlich
die wichtigsten sind, so gilt dieses in besonderer Weise fiir die christliche
Welt. Und diesem Dienst darf sich der christliche Sozialismus heute
weniger denn je entziechen.

Auch im Sozialismus liegen — schon in seinen frithen Anfingen,
vor allem aber in seiner klassischen Zeit — Elemente, die zu bewahren
einen Dienst an der Sache bedeutet. Wirkliche Verpflichtung der sozia-
listischen Geisteswelt gegeniiber mufl nimlich auch die Bereitwilligkeit
in sich schlieflen, die eigensten Elemente dieser Gréfie zu erhalten. Die
im verbiirgerlichten Sozialismus am meisten bedrohten sozialistischen
Gedanken sind die eigentlich revolutioniren. Es handelt sich hier zu-
nichst einmal um den ganzen Gedankenkreis, der um die Begriffe Klas~
senkampf und klassenlose Gesellschaft kreist. Fiir die Art Sozialismus,
die sich in sozialer Forderung und sozialem Fortschritt erschdpft, bedeutet
der alte sozialistische Gedanke vom Klassenkampf heute nichts anderes
als eine grofie Verlegenheit. In Wirklichkeit aber wird, wo immer dieser
Gedanke versteckt wird, auch der Sozialismus versteckt, wo immer er
verleugnet wird, auch dieser verleugnet. Ein solch verleugneter Sozialis~
mus aber hat, zumal in einer Zeit, da soziale Forderungen zum — min~
destens theoretischen — Gemeingut geworden sind, keinerlei Lebens-
berechtigung mehr. Gerade der Glaube an das Reich Gottes hat uns in
der bestehenden Wirklichkeit den faktisch vorhandenen Klassenkampf
sehen gelehrt. Gemessen an der Wirklichkeit des Reiches Gottes birgt
die Klassengesellschaft eine ihr eigene Heudhelei, Von dieser Heudhelei
ist zuerst und vor allem die Christenheit bedroht. Sie muf} es ja erleben,
daf die Bruderschaft der Menschen, die sie vom Reiche Gottes her glaubt

und bekennt, zu einer rein theoretischen, in der von den Klassen geprig-~

363



ten Wirklichkeit hingegen jedoch nicht wirksamen Gréfle wird. Wenn
aber die Bruderschaft aller theoretisch auch gilt, die zur Bruderschaft be-
rufenen Menschen hingegen sich mit einer Wirklichkeit abfinden, die
durch die Herrschaft der einen Klasse {iber die andere bestimmt ist, dann
ist dieser Glaube Heuchelei. Gerade diejenigen Sozialisten, deren Hal-
tung christlich begriindet ist, werden darum die Feststellung des Klas~
senkampfes, wie sie Karl Marx im Kommunistischen Manifest getroffen
hat, bejahen. Der von oben nach unten gefiihrte Klassenkampf ist einfach
eine Feststellung der vorhandenen Wirklichkeit. Und die Bejahung die~
ser Feststellung aus Liebe zur Wahrheit heraus ist der erste Beitrag, den
dhristliche Sozialisten zur Bewahrung des reinen Sozialismus tun kénnen.

Birgt diese Bejahung aber auch die des Ziels des eigentlich sozia~
listischen Klassenkampfs in sich? Muf man also {iber die Feststellung,
dafl in Wirklichkeit Klassenkimpfe von oben nach unten gefiihrt wer~
den, hinausgehen und nun auch den bewufiten Klassenkampf von unten
nach oben fordern? Ob dieses geschehen muf} oder nicht, hingt von dem
Ziele ab, das hinter einer solchen Bewegung gesehen wird. Hiefle dieses
Ziel einfach Ersetsung einer Klassenherrschaft durch eine andere, Erset-
zung der Industriemagnaten durch biirokratische Diktatoren, dann wire
die Forderung kaum zu bejahen. Ein solches Ziel des Klassenkampfes
wire ja gerade aber ein im Grunde bourgeoises Ziel, ein Ziel, bei dem
nichts an der vorhandenen Wirklichkeit geindert wiirde, ein Ziel, das
zwar da und dort verbitterten Gliedern der besislosen Klasse vor Augen
stehen mag, das jedoch mit dem eigentlichen Sozialismus nicht das ge~
ringste zu tun hat. Wenn der alte Sozialismus die klassenkimpferische
Bewegung von unten nach oben fordert, so tut er dies in der klaren
Erkenntnis des Zieles einer klassenlosen Gesellschaft. Auch dieser Be-
griff ist ein in der modernen sozialistischen Literatur recht seltener Be-
griff geworden. Die Ablehnung der Methoden, mit denen der russische
Kommunismus die Verwirklichung dieses Zieles versucht hat, hat oft
zur Preisgabe des Zieles selber gefithrt. Wo der Sozialismus aber nicht
mehr im Hinblick auf die klassenlose Gesellschaft seinen Kampf fithrt
und sein Werk aufbaut, wird er zu einer Gréfle, die nur sich selber
dient, wie es irgendeine Kirche oder irgendeine biirgerliche Gesellschaft
auch tun. Die vom Sozialismus geforderte Vergesellschaftung der Pro~
duktionsmittel verliert ohne das Ziel einer klassenlosen Gesellschaft
ihren befreienden Sinn, ja jeden Sinn i{iberhaupt. Eine reine Verstaat-
lichung der Produktionsmittel unter Beibehaltung von Klassengegen-
sien und Klassenherrschaft verstirkt hingegen das Mafl der ohnehin
schon vorhandenen Unterdriickung und Rechtlosigkeit der arbeitenden
Klassen. Dem christlich begriindeten Sozialismus ist die Beibehaltung
des Zieles einer klassenlosen Gesellschaft um so cher mdglich, als er
aus zentralen christlichen Anliegen heraus dieses Ziel bejaht. Die Erfiil-
lung der Menschlichkeit, wie sie der Geist und der Glaube ans Reich
Gottes lehren, gipfelt dort ja gerade in der Fahigkeit des ganzen Men-~

364



schen zur Gemeinschaft. Wird dieser Glaube der geistlosen Wirklich~
keit gegeniibergestellt, so zeigt es sich, dafl gerade durch die Herrschaft
der Klassengesellschaft die Gemeinschaft unmdglich gemacht wird. Sie
wird zur reinen Interessengemeinschaft, und eine solche ist im Grunde
nichts anderes als die auch zwischen Gangstern und Wegelagerern herr-
schende Gemeinschaft. Die Gemeinschaft in einem Interessenverband, ja
auch die Gemeinschaft, die sich in nationalistischer Verengung auf Volk
und Staat begrenzt, bewegt sich noch auf keiner anderen Ebene. Die
Erfiillung der Menschlichkeit hat der Glaube an das Gottesreich in der
selbstverstindlichen und spontanen Liebe gesehen. Liebe aber in der
Klassengesellschaft sinkt auf das Niveau der Wohltitigkeit herab, oder
sie geschieht im Widerspruch gegen die herrschende Gesellschaft. In der
Klassengesellschaft herrscht der Zwang, der eben das Glied der Klasse
zwingt, Klassenglied und nichts als Klassenglied zu sein. Es kann unter
Umstinden ein angenehmer Zwang sein, wenn er etwa den Menschen
zwingt, Glied der hdchsten und herrschenden Klassen zu sein und ihren
Gesetsen zu folgen. Es bleibt in jedem Falle aber ein Zwang. Dient die
Klassenherrschaft am Ende gar der Erhaltung einer Denkstruktur, da das
Haben der einzige Wertmafistab ist, dann dient sie zudem dem grofien
Nichts, dem verwiistenden Nichts, das nicht nur wegen der Unfihigkeit
der kapitalistischen Klassenherrschaft, Krisen zu bemeistern, Kriege aus~
I8st, sondern schon wegen der engen Bindung an die Todeswelt immer
wieder neu auch dem sichtbarsten und rasendsten Tode die Pforten
Sffnet. |

Die klassenlose Gesellschaft ist darum gerade um der christlichen
Liebe willen ein zu bewahrendes Ziel. Diese Liebe gilt wohl in erster
Linie den Schichten und Klassen, die durch kapitalistische Klassenherr~
schaft am meisten um ihre Rechte betrogen worden sind. Wiirde jedoch
eine klassenlose Gesellschaft einzig und allein aus Liebe zum Proletariat
angestrebt, so wire diese Liebe noch keine ganze und véllige Liebe.
Die klassenlose Gesellschaft aber ist mehr als die Erlésung des Proleta~
riats. Sie ist ja in gleicher Weise die Erlsung der Herrschenden. Die
Not der Herrschenden liegt auf einer anderen Ebene als die des Proleta~
riats. Es ist die Not, nicht Mensch sein zu diirfen, sondern nur Klassen~
mensch. Es ist die Last, nicht Liebe geben und iiben zu kdnnen, aufler
einer billigen Wohltitigkeit, es sei denn, die wirklich geiibte Liebe stelle
die ganze eigene Klassenexistenz in Frage. Das Ziel, das das Kommu~
nistische Manifest dem Sozialismus zuweist, und das um der Botschaft
vom Reiche Gottes willen zu bejahen ist, wird im Kommunistischen Mani~
fest mit den Worten charakterisiert:

«An die Stelle der alten biirgerlichen Gesellschaft mit ihren Klassen und Klassen~
gegensifen tritt eine Assoziation, worin die freie Entwidklung eines jeden die Bedin~
gung fiir die freie Entwicklung aller ist.»

Wo immer nur mit wohlmeinenden menschlichen Gedanken eine Lésung
der sozialen Frage gesucht wird, mag man sich damit begniigen, eine

365



Linderung der Armut zu versuchen. Fiir diese Versuche braucht es keinen
schdpferischen Geist und keine Verheilung des géttlichen Reiches. Sie
sind keine revolutionire Tat, sie sind auch nicht fremd in der Welt wie
der Geist selber. Die Uberwindung der Geistlosigkeit aber, die ihren
schlimmsten Ausdruck darin findet, daf} Besiten und Haben die eigent~
lichen Lebenswerte sind, ist ein revolutiondrer Versuch. Und es wird
darum gerade die Aufgabe eines dhristlich begriindeten Sozialismus sein,
in Zeiten, da weite sozialistische Kreise auf den unrevolutiondren, geist~
losen Weg zuriickkehren, den revolutionérsten Gedanken des alten Sozia~
lismus, den der klassenlosen Gesellschaft, zu bewahren. Diese Bewah~
rung hat ihren Grund nicht in einem zerstdrerischen Haf} gegen das
Alte und Bestehende, sondern gerade im Gegenteil in der gréfieren Liebe,
die allem gilt. Fiir diese gréfiere Liebe ist das Anliegen des Proletariats in
Wahrheit ein Anliegen der gesamten Menschheit und seine Befreiung zu~
gleich auch die Befreiung seiner Gegner.

Der andere revolutionire Gedanke, der schon im Kern des alten
Sozialismus enthalten war, und der im Verlauf des Verbiirgerlichungs~
prozesses mehr und mehr aus den Augen verloren ist, ist der Gedanke
von der zentralen Stellung und dem iiberragenden Wert des Menschen.
Der Mensch verleiht durch seine Arbeit den Giitern ihren Wert. Und
der Mensdh ist das edhte, in der Besigeswelt freilich verschiittete Bediirf~
nis des Menschen. Man kann nun freilich von sehr verschiedenen Men~
schenbildern aus die zentrale Stellung des Menschen proklamieren. Wenn
in der frithgriechischen Philosophie der Mensch zum Maf} aller Dinge
erhoben worden ist, so stand das Bild des griechischen Stadtbiirgers, des
auf Kosten einer von Sklaven betriebenen Wirtschaft seine Freiheit ge~
niefenden Menschen hinter diesem Bilde. Wenn die europaische Renais~
sance den Mensdhen in die Mitte ihres Weltbildes riickte, so hatte sie
einen seine natiirlichen menschlichen Fihigkeiten entwickelnden wage-~
mutigen Menschen vor Augen. Wenn Nietssche auf seine Weise den
Mensdhen, den Ubermenschen, als das Ziel der Geschichte sah, so war
seine Schau von seinem persdnlichen Menschenideal und dem im Grunde
recht spiefbiirgerlichen seiner Zeit in gleicher Weise abhingig. Wo
immer an die zentrale Stellung des Menschen geglaubt wird, wird friither
oder spéter auch die alte Frage Pestalozzis wach werden: «Der Mensdh,
was ist er?s

Werden auf diese Frage nur die herkdmmlichen, unrevolutioniren
und ungeistigen Antworten gegeben, wird der Mensch nur als ein vom
Schicksal, von der Vererbung, von den Instinkten und Trieben abhingiges
Wesen gesehen, dann wird er bald genug auch aus der zentralen Stel~
lung verdriangt werden. Daf} innerhalb der sozialistischen Welt der
Glaube an die Zentralstellung des Menschen oft sehr leicht und schnell
verdringt worden ist, hat wohl seinen Grund gerade in der Verlegen-~
heit in bezug auf den Menschen. Denn ohne Glauben an die Wiirde des
Menschen 138t sich die zentrale Stellung desselben nicht beibehalten.

366



Der Glaube an die Wiirde des Menschen hingegen 1aflt sich aus der
vorhandenen Wirklichkeit allein nicht gewinnen. Sie zeigt ja gerade im
Gegenteil ein recht unwiirdiges Menschenbild, 13t die Unwiirde der
Herrschenden als Tyrannenunwiirde und die Unwiirde der Beherrschten
als Sklavenunwiirde oft genug in brutaler Deutlichkeit sehen. Der
Mensch, der da in den Mittelpunkt geriickt wird, kann, soll diese Stel~
lung einen Sinn und eine Dauer haben, nur der grESBere, der erlsste
Mensch sein. Die echte Wiirde des Menschen beruht auf dem Glauben
an die Erldsung des Menschen zu einem wachen und wahren mensch~
lichen Leben, zu einer Bezichung zu Gott und einem Tun des gdttlichen
Willens, das rein aus der Freude quillt. Der Glaube an die zentrale
Stellung des Menschen ist fiir den naiven Sozialismus eine Verlegenheit.
Wird dieser Glaube aus solcher Verlegenheit heraus aber preisgegeben,
so strdmt wieder die ganze geistlose Flut auch in die Geisteswelt des
Sozialismus hinein. Denn wer soll dann diesen Zentralplats einnehmen?
Eine anonyme Genossenschaft, ein Staat, eine Partei, lauter Dinge, die
frither oder spiter ihre eigenen Gesete entfalten werden? Sie wiirden
ja gerade alle das, was als Ziel der klassenlosen Gesellschaft gesehen
ist, wieder verdringen. Sie wiirden den Zustand, da der Mensch allein
das echte Bediirfnis des Menschen darstellt, wieder aufheben. Es ist der
Dienst des christlich begriindeten Sozialismus an der sozialistischen Welt,
den Sozialismus gerade ‘wegen der bourgeoisen Entmenschlichung des
Menschen zu bejahen. Als Christen sind wir darum Sozialisten, weil die
nichtsozialistische Klassenwelt die Maglichkeit, Mensch zu sein, ein~
schrinkt und lesten Endes aufhebt, weil in ihr der Mensch sich selber
fremd wird, bestimmt durch Geld und Gut, durch Zwang und Drohung.
Die Menschwerdung des Menschen ist eine schdpferische Tat, die allein
vom Geiste her mdglich ist. Der Sozialismus, der die zentrale Stellung
des Menschen bekennt, hat hier die Antwort des Geistes nétig. Und der
vom christlichen Glauben her erkannte zentrale Wert des Menschen be~
darf, soll er nicht ein blofles Ideal bleiben, der sozialistischen Verwirk~
lichung. Hier ist der Punkt erreicht, wo der Sozialismus entweder iiber
sich selber hinauswachsen oder auf die biirgerliche Ebene zuriicksinken
mufl, Und ghnlich, wie es bei unserem Dienst an der Christenheit der
Fall war, besteht unser Dienst am Sozialismus gerade darin, dafl wir ihn
dorthin zu fithren versuchen, wo er ein Grdfleres sicht als sich selber.
Der Sozialismus, der sich selber als das Gréfite versteht, verliert genau
gleich wie das Christentum, das sich an die Stelle des Reiches Gottes
setit, den Zugang zur schdpferischen Kraft. Im Christentum wie im
Sozialismus haben wir die Elemente zu bewahren, die, weil sie mit dem
lebendigen Geiste in Bezichung stehen, in dieser Welt wahrhaft revo~
lutionire Elemente sind. ,

Vom Glauben an das Reich Gottes aus erscheinen sowohl das Chri~
stentum als auch der Sozialismus in der Gegenwart als recht arme Dinge.
Es sind dariiber hinaus sogar bei beiden die Krifte nicht zu {iberschen,

367



die an einer Verfilschung der echten Lebensimpulse beider Gréfien ar~
beiten. Die gréfiten und meisten Feinde des Reiches Gottes sind in der
Tat unter den Christen und die gréfiten und meisten Feinde eines echten
Sozialismus unter den Sozialisten zu finden. Diese Tatsache darf uns
jedoch nicht dazu verfithren, in scheinbar vornehmer Uberlegenheit ein~
fach beide Gebiete threm Schicksal zu tiberlassen. Dieses wire auf alle
Fille, wenn es iiberhaupt ein Weg ist, kein Kreuzesweg. An das Reich
Gottes glauben, wird aber irgendwo auf einen Kreuzesweg fithren. Im
bourgeoisen Christentum wie im bourgeoisen Sozialismus bedeutet es fiir
wirklich christliche Sozialisten auf alle Fille ein grofieres Kreuz, die
unvollkommenen Bewegungen zu ertragen, in ihnen mitten drinnen zu
stehen, als aus ihnen herauszutreten. Kreuze sind weder zu suchen noch
zu flichen, sie sind wohl nur zu tragen, sie sollten aber gerade dann auch
tragbar sein, wenn man wissen darf, dafl die eigentliche Lebenskraft, um
derentwillen sie ja den Menschen auferlegt werden, auch die Kraft des
gekreuzigten und auferstandenen Herrn selber ist.

5. Die Zukunft in der Gegenwart

Der Zustand, den die Bibel als Herrschaft des Reiches Gottes zeichnet,
weist aus der Gegenwart in die Zukunft hiniiber. All seine Merkmale
sind uns fiir die Gegenwart zu beunruhigenden Fragen geworden. Sie
warten auf ihre Erfiillung. Der Zustand, den der wirkliche Sozialismus
erstrebt, weist ebenfalls aus der Gegenwart.in die Zukunft. Wir haben
jedoch das, was da in der Zukunft seine Erfiillung finden soll, als eine
Auswirkung des Geistes gefunden, der die zu allen Zeiten wirksamste
Wirklichkeit ist. Darum kénnen wir weder als Christen noch als Sozia~
listen schlechthin die Zukunft von der Gegenwart trennen. Der schépfe~
rische Geist, der uns im Gegensatz zur bourgeoisen Geistlosigkeit als
Lebensprinzip erschienen ist, hat seine Verwandlungskraft nicht erst fiir
die Zeit der Erfiillung. Wenn wir es wirklich mit dem gréfieren Heiligen
Geiste, der schpferischen und verwandelnden Kraft zu tun haben, dann
wird auch immer schon in der unerfiillten Gegenwart eine schdpferische
Verwandlung auf die Erfiilllung hin méglich sein. Wir haben es gerade
als ein Hauptmerkmal des ganzen biblischen Zeugnisses gefunden, daf}
dem Menschen der Gegenwart solche Verwandlung zugetraut wird.

Der Zustand, der das Bild der Gegenwart bestimmt, ist freilich der
geistlose Zustand einer nur vom Haben und Besitsen bestimmten Zeit.
Wenn es aber ein Stiick Erfiillung vor der lesten Erfiillung gibt, wenn die
Zukunft eben als Zukunft des schdpferischen Geistes infolge der Kraft
dieses Geistes schon in die Gegenwart hineinreicht, dann gibt es wohl
bereits vor der Uberwindung der bourgeoisen Klassenwelt ein Stiick jener
Uberwindung der nur vom Haben und Besiten geprigten Wirklichkeit.
Man redet ja nicht chne Grund von dhristlicher oder sozialistischer Hal~
tung. Christliche Haltung besteht aber nicht einfach darin, dafl man sich

368



zum gebriuchlichen Christentum hilt; und sozialistische Haltung beruht
nicht einfach auf Zustimmung zu Parteiparolen. Haltung ist eine Gebirde
‘des ganzen Menschen, dhristliche Haltung demnach die Gebirde, mit der
der durch seinen christlichen Glauben an das Reich Gottes ganz gewor~
dene Mensch den Reichen dieser Welt gegeniibertritt; und sozialistische
Haltung die Gebirde, mit der der durch seinen revolutioniren Geist ganz
gewordene Mensch durch die geistlose Besitseswelt schreitet. Eine end-~
giiltige Uberwindung und Verwandlung der Besiseswelt mit all ihrer
Entmenschlichung des Menschen kann nur geschehen, wenn sie schon in
der gegenwirtigen Haltung der Menschen angebahnt wird. Und auch
das Umgekehrte ist richtig: Eine wirklich christliche und sozialistische
Haltung der Besitseswelt gegeniiber ist nur dann mdglich, wenn der
Mensch bewufit der Erfillung seiner Hoffnung entgegensdhreitet.

Es gibt ein paar Schritte, die diejenigen, denen christliche und sozia~
listische Haltung zu einer einzigen Haltung geworden sind, schon heute
mitten in Raum und Zeit der Besiseswelt tun diirfen, kdnnen und sollen.
Die Erlebbarkeit des gdttlichen schdpferischen Geistes verbiirgt diese
Maglichkeit.

Wir diirfen einmal ein Stiick jenes Ganzwerdens erfahren, zu dem
das Reich Gottes die Menschen beruft, auf das die christliche Hoffnung
und das sozialistische Ziel in verschiedener und doch dhnlicher Weise hin-
deuten. Die Sammlung und Rettung des Menschen aus der heillosen
Atomisierung und Zerstreuung ist dann mdglich, wenn dieser Mensch
durch die Hingabe an die eine Sache, den einen Dienst zu einer hdheren
Einheit geformt wird. Die Zerrissenheit in die christliche Existenz einer~
seits und die biirgerliche Existenz anderseits, die Zerstreuung in die ver~
schiedenen Bereiche und Bezirke menschlichen Seelenlebens finden ein
Stiick weit ihre Uberwindung. Schmerzhaft bewufit bleiben wird die
Unvollkommenheit dieser Heilung in einer Zeit, die durch ihre vom
Besits her gepragte Denkstruktur immer wieder neue Zerreiflung schafft.
Beides miteinander, das schmerzende Wissen um die Unvollkommen~
heit und das dankbare Wissen um die zeichenhaft immer neu geschehende
Heilung, werden die Haltung bestimmen, in der es schon in der Zeit der
Entmenschlichung einen Weg zu ganzem und heilem Menschsein gibt.

Wo dhristliche und sozialistische Haltung in eines verschmelzen, gibt
es in dhnlicher Weise auch eine zeichenhafte Uberwindung der Welt, die
nur durch ihr Haben bestimmt ist. Wenigstens fiir das Bewufltsein der
Menschen, die zu solcher Haltung sich berufen wissen, hat dieses Haben
und Besifsen seinen tyrannischen, ja dimonischen Charakter weitgehend
verloren. Wir kennen einen gréfieren Reichtum als den, weldhen alles
Haben vermitteln kann: den Reichtum der Begegnung. Er ist letsten Endes
auch Gottes Reichtum. Denn Gottes Herrschaft besteht nicht darin, Wel~
ten und Menschen zu haben, sondern suchend, fragend und findend durch
Menschen und Zeiten zu gehen. Gottes Reichtum besteht auch darin, an
das von Zeit und Welt aufgerichtete Kreuz zu gehen. Auch das noch ist

369



ein Begegnen, ein Begegnen mit den Abgriinden, die in den Zeiten und
in den Menschen gihnen. Das gréfilere Menschentum, das mitten in der
Zeit der verkleinerten Menschen seine zeichenhafte Erfiillung findet, be~
steht in der Fihigkeit zum Begegnen. Auch hier wird das schmerzvolle
Bewufltsein bleiben, dafl diese Erlebnisweise nicht die einzig wirksame
ist. Haben wir aber Zugang zum schdpferischen Geiste Gottes, so wird
sie dennoch eine wirkliche sein. Es ist immerhin mdglich, durch den Zu-~
gang zum innersten Kern des echten Lebens zu den Menschen und zu
den Dingen zu gehen, nicht mit jenem Blidk, der nur sagt, du bist mein,
oder du bist leider nicht mein, sondern mit jenem anderen Blick, der
staunend erkennt: Das also bist du, du Mensch und du Ding, du Stern
und du Schicksal, du Leben, du — Gott. :

Der allen Scheinreichtum der Besitseswelt weit tiberragende Reichtum
der Begegnungswelt fliefit aus der Begegnung mit dem ewigen Gott sel-
ber. Der in Institutionen und Ideen eingeschlossene Gott ist grundsislich
der lebendigen Begegnung entzogen. Der Gott, der ein lebendiges Wort
an die Gegenwart hat, ist der Gott, der selber den Begegnungsweg geht.
Zu den unverlierbaren Gedanken, die gerade der religiSse Sozialismus
hiiten und bewahren soll, gehdrt der Gedanke vom lebendigen Wort
Gottes an die Gegenwart an erster und wichtigster Stelle. Die von den
Propheten Israels gezeichnete Mdglichkeit, dafl aus solcher Begegnung
heraus der Mensch ein ganzer Mensch und ein zur Begegnung mit Men~
schen, Geistern und Dingen fihiger Mensch werden kann, steht als Ver~
heiflung iiber allen Zeiten, die etwas von diesem lebendigen Wort Gottes
an ihre Gegenwart wissen. Wo die Wege der Begegnung sich wie ein
Wunder auftun, da darf der Mensch diesen Inhalt des Wunders erleben
und zugleich auch dessen Wundercharakter. Auf diesem Wege darf es
zeichenhaft geschehen, dafl der Mensch, das bei der Schdpfung Gottes
gesprochene Wort erfiillend, zum Herrn aller Dinge wird, weil er zum
Herzen aller Dinge wird.

Das t3dliche Schweigen, das tiber einer bezichungslosen Welt liegt,
ist nicht dieser Welt ewiges Schicksal. Wohl werden vor der grofien Er~
filllung alle Bezichungen immer neu durch die Geistlosigkeit gestdrt.
Aber sie werden auch durch die Begegnung mit dem Geiste neugeschaf-
fen. Und wieder wird beides, das schmerzvolle Bewufitsein der Stdrungen
und das dankbare Wissen um die Schépfungen die Haltung des Men-~
schen in der Beziehungsfiille der Welt bestimmen.

Wo das Ganzwerden des Menschen, die Begegnung mit Gott und die
Begegnungs~ und Beziechungsfihigkeit zu Menschen und Dingen zum
eigentlichen Reichtum des Erlebens werden, da 138t sich diese Haltung
am ehesten mit dem Begriff der Zwiesprache bezeichnen, die mitten in
einer Welt, die nur Schweigen oder Befehlsworte kennt, m&glich wird.
Diese Zwiesprache, diese Dialogik, ist ein Stiick Erfiillung dessen, was
schon alle Dialektik suchte. Die Dialektik in den verschiedenen Formen
sucht eine Bewegung in der bewegungslosen Welt. Sie lif}t den Menschen

370



jedoch ohne Zwiesprache mit dem, was sich dort bewegt. Das gilt sowohl
fiir die Dialektik innerhalb der christlichen Trinitit als auch fiir die Dia~
lektik des Weltgeistes, wie sie Hegel und der frithe Sozialismus entwik~
kelt haben. Dem an die Dialektik glaubenden Menschen ist hichstens ein
Nachzeichnen der géttlichen Bewegungen und Gedanken mdglich. Und
es ist bei diesem Menschen der tiuschende Reichtum derer vorausgesett,
die reich sind im Geiste. Die Dialogik aber, die Fahigkeit der schlichten
Zwiesprache zwischen Ewigkeit und Zeit, Gott und Mensch, Mensch und
Geist, Mensch und Mensch, Mensch und Ding ist heute schon eine Mag-~
lichkeit fiir alle, die vor den verwandelnden gréfleren Heiligen Geist
gestellt sind. Und gerade wenn sie schmerzhaft fiihlen, dafl sie Arme in
diesem Geiste sind, gilt ihnen die solchen Armen gegebene Verheiflung,
dafl ihnen das Gottesreich, seine auch schon in der Gegenwart wirklich
werdende Verwandlungskraft widerfahre. Bruno Balscheit.

«Gute» und «bdse» Menschen
Daf} diese iiblihe Unterscheidung der Menschen nicht so einfach ist,

wie der Durchschnittsmensch meint, dafl sie uns im Gegenteil vor ein
Problem stellt, das m&gen wohl schon viele von uns empfunden haben.
Jedenfalls erscheint es uns peinlich, sollen wir uns in diese einfache Alter~
native einreihen. Kein Geringerer als Christus selbst hat es ja abgelehnt,
sich so schlechthin als «gut» bezeichnen zu lassen. «Was nennst du mich -
gut? Nur einer ist gut: Gott», gab er jenem Jiingling zur Antwort, als
er thn mit «guter Meister> angeredet hatte. Wir befinden uns’also in
guter Gesellschaft, wenn wir diese {ibliche Unterscheidung niher zu
differenzieren suchen und das «Gutsein», das fiir den Christenmenschen
entscheidend ist, ndher zu umschreiben suchen.

Die Worte «gut» und «b8s» haben bei niherem Zusehen eine dop-~
pelte Bedeutung und einen doppelten Klang, je nachdem wie man sie
versteht. «Guts kann man verstehen im Sinne von sittlicher Unbescholten~
heit, moralischer Bravheit, im Gegensats zu «b&s» im Sinne von un~
moralisch, siindhaft, fehlerhaft. Die Bezeichnung «guts kann man aber
auch verstehen im Sinne von «giitigs, «gutherzigs, «menschenfreundlichs.
Gewif} besteht das Ideal in der Synthese von beidem. Aber nur in Gott
ist beides vollkommen miteinander verbunden: «Gutheit> und «Giitig~
keit», wie umgekehrt auch im Teufel beides vollstindig vorhanden ist:
Schlechtigkeit und Herzlosigkeit. |

Die Gutheit im ersteren Sinn, nimlich im philosophischen und mora~
listischen Sinn, war schon vor Christus bekannt. Die vorchristliche Moral
hat ja nur diese Unterscheidung gekannt. Man hat die Menschen uner~
* bittlich in «gute> und «bSse», «Gerechte» und «Siinder» eingeteilt, je
nachdem man das Geset; erfiillte oder nicht. Mit Christus ist nun aber

371



	Geist, christlicher Glaube, Sozialismus : Gedanken über den Dienst des religiösen Sozialismus an der Christenheit und am Sozialismus (Schluss). 4., Wächterdienst ; 5., Die Zukunft in der Gegenwart

