
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 9

Artikel: Geist, christlicher Glaube, Sozialismus : Gedanken über den Dienst des
religiösen Sozialismus an der Christenheit und am Sozialismus
(Schluss). 4., Wächterdienst ; 5., Die Zukunft in der Gegenwart

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geist, christlicher Glaube, Sozialismus
Gedanken über den Dienst des religiösen Sozialismus

an der Christenheit und am Sozialismus

(Schluß)

4. Wächterdienst

Durch die dem Christentum wie dem Sozialismus gegenwärtig
drohenden Gefahren sollten besonders alle diejenigen Menschen auf den
Plan gerufen sein, die sich einerseits diesen beiden Kreisen verpflichtet
wissen, und die anderseits auch ein Wissen oder wenigstens eine Ahnung
von der diese Gefahren in Wahrheit überwindenden Kraft haben. Das
Christentum wie der Sozialismus haben von ihren Ursprüngen her soviel
wirkliches Leben in sich, daß die geistloseVerbürgerlichung sie wohl
überfluten konnte, niemals und nirgends aber einen Zustand herbeiführen, an
dem überhaupt keine Ansatjpunkte echten Lebens mehr möglich gewesen
wären. Im christlich begründeten Sozialismus liegt sowohl die Verpflichtung

beiden Kreisen gegenüber als auch das Wissen oder die Ahnung
um die Überwindung der Geistlosigkeit. Darum ist dieser christlich
begründete Sozialismus sowohl zum Dienst am Christentum als auch zum
Dienst am Sozialismus berufen. Wir werden diesen Dienst freilich
niemals leisten können, wenn wir ihn in pharisäischem Hochmut als die
glücklich Besifeenden den anderen gegenüber tun. Vor diesem pharisäischen

Hochmut sollten wir gerade dadurch bewahrt sein, daß all die
Antworten, die die biblische Botschaft auf die Frage nach dem Zentrum
des schöpferischen Lebens gibt, für uns selber zu bedrängenden Fragen
geworden sind. Gerade als Menschen aber, die wissen, wie sehr der
wirklich schöpferische Geist in ihrem Leben fehlt, werden wir dennoch
zum Bewahren des Geistes, zum treuen Hüten dieses Lebensfeuers
inmitten der Zeit, da eine große Flut von Geistlosigkeit über die Welt
schlechthin, auch über verbürgerlichtes Christentum und verbürgerlichten
Sozialismus geht, berufen sein.

Der erste Dienst an der Christenheit besteht darin, das in der Mitte
zu behalten, was in die Mitte gehört: die Botschaft vom Reich des lebendigen

Gottes. Auch Protest und Kampf können Dienst sein. Auch Leiden
kann ein Dienst sein. Protest, Kampf und Leiden können sich einstellen,
wenn Dinge, die nicht in die Mitte gehören, sich in die Mitte drängen
oder in ihr verharren wollen. Die biblische Botschaft gibt immer von
neuem das rechte Geistverständnis, aus dem auch das rechte Menschen-
und das rechte Weltverständnis fließen. Daß der Zugang zum innersten
Kern schöpferischen Lebens dem Menschen offen und erlebbar sei, als
Wunder offen und als Gnade erlebbar, aber eben dennoch erlebbar, ist
in solchem Protest, Kampf und Leiden festzuhalten.

Dieser Dienst führt auch zu einer Antwort auf die das Christentum
im Verborgenen beschäftigende Frage nach dem eigentlich Wirklichen

361



in der Welt. Wir werden hier festhalten müssen, daß nicht der gegebene
Stoff das eigentlich Wirkliche sei, also audi nicht die gegebene Institution.
Wir werden diesen gegenüber auch keinen blassen Idealismus zur
Begründung des Wirklichen aufbieten dürfen. Nur der Geist, der mehr
ist als Materie und Idee, begründet die Wirklichkeit. Nicht dann hat die
Christenheit ein Leben in der Wirklichkeit, wenn sie einfach sich selber
lebt, in der Kirche, in der Religion lebt, sondern nur, wenn sie dem Reiche
Gottes für die Erde lebt, wenn sie im Geiste lebt. Im Geist leben aber muß
heißen, in einer Zwiesprache zwischen Ewigkeit und Zeit leben. Es ist
ein Dienst an der Christenheit, wenn immer wieder das Reich Gottes
und das Reich der Zeitgeister einander gegenübergestellt werden, wenn
immer wieder die Stimmen des schöpferischen Geistes auf der einen
und aller anderen Geister auf der anderen Seite miteinander in Beziehung

gebracht werden. Der in Kirchenmauern eingeschlossene Geist muß
verkümmern. Und der reine Zeitgeist, der ohne die Zwiesprache mit
dem Geist lebt, von dem die Kirchenmauern wenigstens einen kleinen
Rest noch bergen, verhungert. Diese Zwiesprache aushalten kann unter
Umständen zwar einen großen Schmerz bedeuten, es kann nämlich
geschehen, daß die Stimme der kleinen Geister so laut oder so klagend
ertönt, daß es brennt und schmerzt, auf sie zu hören. Sie wird um so
lauter und klagender ertönen, als ihr der Anruf vom göttlichen Geist
her störend und ärgerlich im Wege steht. Aber auch wenn dieses
geschieht, wenn in dieser Zwiesprache die Stimme des Reiches dieser Welt
gewalttätig und überlaut wird, so ist auch das noch verheißungsvoller
als das tödliche Schweigen, das dort herrscht, wo überhaupt keine Beziehung

zwischen beiden Welten mehr ist. Das Mittel der Beziehung ist
die Sprache, das Wort. Darum muß das Wort vom Reiche Gottes jeder
Zeit in ihrer Sprache, mit ihrem Worte gesagt werden. Wollte die Kirche
diesen Dienst nur in der Sprache Kanaans tun, wollte sie nur eine Lehre
von Gottes Reich und eine Dogmatik von Gottes Erlösung lehren, so
würde sie im legten Grunde auf das lebendige Wort verzichten. Die
lebendige Übersetzung in die Sprache der Zeit aber kann nur dann und
dort geschehen, wo die Rede zwischen Ewigkeit und Zeit, der Zusammenprall

zwischen Gottes Reich und seinen Ansprüchen und dem Reich der
Geistlosigkeit und seinen Forderungen erfolgt. Was in diesem Gespräch
hinüber und herüber geht, das ist der lebendige Funke des Geistes. Daß
dieser Funke sprühe, nicht schon, was dann einmal aus diesem Funken
wird, das ist wohl heute die erste Sorge und erste Aufgabe. Denn nur
wo der Funke da ist, ist Geist. Nur er ermöglicht schöpferische Taten.
In ihren lefeten Ausmaßen sind diese Folgen des Geistes nicht
abzusehen. Soviel aber ist sicher, daß nur da und dort Überwindung der
Geistlosigkeit mit all ihren Auswirkungen möglich wird, wo schöpferische
Kräfte wach werden. Und die wirklich schöpferischen Kräfte sind nicht
einfach menschliche Begabungen und Talente, sondern alle Folgen der
Zwiesprache zwischen Zeit und Ewigkeit.

362



Es ist darum Dienst an der Christenheit, in jeder Zeit neu zu
überdenken, was alles die verheißene Erlösung und der geschenkte Friede in
sich bergen. Aus diesem Nachdenken der christlichen Zentralbotschaften
darf und muß echte Freudigkeit und echte Spontaneität folgen. Gerade
diese Dinge können wohl nur vom christlichen Zentrum her sich ereignen.
Die Welt der Geistlosigkeit erzeugt Freudlosigkeit und Zwang, sie hat
Raum für Pflicht und Gewalt, und wenn schon für Freude, so für irgendeine

billige organisierte Fröhlichkeit. Das freudige Tun aber und das

spontane Tun, diese nötigen und notwendenden Dinge, erwachsen auf
dem Grund, da der Mensch die wirkliche Freude und die wirkliche Erlösung

erfährt und versteht. Es ist darum Dienst am Christentum, nicht
einfach zuzulassen, daß dieses von Erlösung und Freude redet und predigt
und lehrt, sondern daß diese Dinge ins Denken und Fühlen der Menschen
überseht werden.

So schließt der nötige Dienst an der Christenheit das bewahrende
Tun in sich, da man die echten und heiligsten Elemente christlichen Lebens
kennt und hütet. Der Dienst des Hütens ist, sofern er nicht ein
angefochtener Dienst ist, meist ein unbeachteter Dienst. Wenn es aber schon
für alles weltliche Leben gilt, daß die unbeachteten Dienste gewöhnlich
die wichtigsten sind, so gilt dieses in besonderer Weise für die christliche
Welt. Und diesem Dienst darf sich der christliche Sozialismus heute
weniger denn je entziehen.

Auch im Sozialismus liegen — schon in seinen frühen Anfängen,
vor allem aber in seiner klassischen Zeit — Elemente, die zu bewahren
einen Dienst an der Sache bedeutet. Wirkliche Verpflichtung der
sozialistischen Geisteswelt gegenüber muß nämlich auch die Bereitwilligkeit
in sich schließen, die eigensten Elemente dieser Größe zu erhalten. Die
im verbürgerlichten Sozialismus am meisten bedrohten sozialistischen
Gedanken sind die eigentlich revolutionären. Es handelt sich hier
zunächst einmal um den ganzen Gedankenkreis, der um die Begriffe
Klassenkampf und klassenlose Gesellschaft kreist. Für die Art Sozialismus,
die sich in sozialer Forderung und sozialem Fortschritt erschöpft, bedeutet
der alte sozialistische Gedanke vom Klassenkampf heute nichts anderes
als eine große Verlegenheit. In Wirklichkeit aber wird, wo immer dieser
Gedanke versteckt wird, auch der Sozialismus versteckt, wo immer er
verleugnet wird, auch dieser verleugnet. Ein solch verleugneter Sozialismus

aber hat, zumal in einer Zeit, da soziale Forderungen zum —
mindestens theoretischen — Gemeingut geworden sind, keinerlei
Lebensberechtigung mehr. Gerade der Glaube an das Reich Gottes hat uns in
der bestehenden Wirklichkeit den faktisch vorhandenen Klassenkampf
sehen gelehrt. Gemessen an der Wirklichkeit des Reiches Gottes birgt
die Klassengesellschaft eine ihr eigene Heuchelei. Von dieser Heuchelei
ist zuerst und vor allem die Christenheit bedroht. Sie muß es ja erleben,
daß die Bruderschaft der Menschen, die sie vom Reiche Gottes her glaubt
und bekennt, zu einer rein theoretischen, in der von den Klassen gepräg-

363



ten Wirklichkeit hingegen jedoch nicht wirksamen Größe wird. Wenn
aber die Bruderschaft aller theoretisch auch gilt, die zur Bruderschaft
berufenen Menschen hingegen sich mit einer Wirklichkeit abfinden, die
durch die Herrschaft der einen Klasse über die andere bestimmt ist, dann
ist dieser Glaube Heuchelei. Gerade diejenigen Sozialisten, deren Haltung

christlich begründet ist, werden darum die Feststellung des
Klassenkampfes, wie sie Karl Marx im Kommunistischen Manifest getroffen
hat, bejahen. Der von oben nach unten geführte Klassenkampf ist einfach
eine Feststellung der vorhandenen Wirklichkeit. Und die Bejahung dieser

Feststellung aus Liebe zur Wahrheit heraus ist der erste Beitrag, den
christliche Sozialisten zur Bewahrung des reinen Sozialismus tun können.

Birgt diese Bejahung aber auch die des Ziels des eigentlich
sozialistischen Klassenkampfs in sich? Muß man also über die Feststellung,
daß in Wirklichkeit Klassenkämpfe von oben nach unten geführt werden,

hinausgehen und nun auch den bewußten Klassenkampf von unten
nach oben fordern? Ob dieses geschehen muß oder nicht, hängt von dem
Ziele ab, das hinter einer solchen Bewegung gesehen wird. Hieße dieses
Ziel einfach Ersetzung einer Klassenherrschaft durch eine andere, Ersetzung

der Industriemagnaten durch bürokratische Diktatoren, dann wäre
die Forderung kaum zu bejahen. Ein solches Ziel des Klassenkampfes
wäre ja gerade aber ein im Grunde bourgeoises Ziel, ein Ziel, bei dem
nichts an der vorhandenen Wirklichkeit geändert würde, ein Ziel, das

zwar da und dort verbitterten Gliedern der besitzlosen Klasse vor Augen
stehen mag, das jedoch mit dem eigentlichen Sozialismus nicht das
geringste zu tun hat. Wenn der alte Sozialismus die klassenkämpferische
Bewegung von unten nach oben fordert, so tut er dies in der klaren
Erkenntnis des Zieles einer klassenlosen Gesellschaft. Auch dieser
Begriff ist ein in der modernen sozialistischen Literatur recht seltener
Begriff geworden. Die Ablehnung der Methoden, mit denen der russische
Kommunismus die Verwirklichung dieses Zieles versucht hat, hat oft
zur Preisgabe des Zieles selber geführt. Wo der Sozialismus aber nicht
mehr im Hinblick auf die klassenlose Gesellschaft seinen Kampf führt
und sein Werk aufbaut, wird er zu einer Größe, die nur sich selber
dient, wie es irgendeine Kirche oder irgendeine bürgerliche Gesellschaft
auch tun. Die vom Sozialismus geforderte Vergesellschaftung der
Produktionsmittel verliert ohne das Ziel einer klassenlosen Gesellschaft
ihren befreienden Sinn, ja jeden Sinn überhaupt. Eine reine Verstaatlichung

der Produktionsmittel unter Beibehaltung von Klassengegensätzen

und Klassenherrschaft verstärkt hingegen das Maß der ohnehin
schon vorhandenen Unterdrückung und Rechtlosigkeit der arbeitenden
Klassen. Dem christlich begründeten Sozialismus ist die Beibehaltung
des Zieles einer klassenlosen Gesellschaft um so eher möglich, als er
aus zentralen christlichen Anliegen heraus dieses Ziel bejaht. Die Erfüllung

der Mensdilichkeit, wie sie der Geist und der Glaube ans Reich
Gottes lehren, gipfelt dort ja gerade in der Fähigkeit des ganzen Men-

364



sehen zur Gemeinschaft. Wird dieser Glaube der geistlosen Wirklichkeit

gegenübergestellt, so zeigt es sich, daß gerade durch die Herrschaft
der Klassengesellschaft die Gemeinschaft unmöglich gemacht wird. Sie
wird zur reinen Interessengemeinschaft, und eine solche ist im Grunde
nichts anderes als die auch zwischen Gangstern und Wegelagerern
herrschende Gemeinschaft. Die Gemeinschaft in einem Interessenverband, ja
auch die Gemeinschaft, die sich in nationalistischer Verengung auf Volk
und Staat begrenzt, bewegt sich noch auf keiner anderen Ebene. Die
Erfüllung der Menschlichkeit hat der Glaube an das Gottesreich in der
selbstverständlidien und spontanen Liebe gesehen. Liebe aber in der
Klassengesellschaft sinkt auf das Niveau der Wohltätigkeit herab/ oder
sie geschieht im Widerspruch gegen die herrschende Gesellschaft. In der
Klassengesellschaft herrscht der Zwang, der eben das Glied der Klasse

zwingt, Klassenglied und nichts als Klassenglied zu sein. Es kann unter
Umständen ein angenehmer Zwang sein, wenn er etwa den Menschen
zwingt, Glied der höchsten und herrschenden Klassen zu sein und ihren
Gesehen zu folgen. Es bleibt in jedem Falle aber ein Zwang. Dient die
Klassenherrschaft am Ende gar der Erhaltung einer Denkstruktur, da das
Haben der einzige Wertmaßstab ist, dann dient sie zudem dem großen
Nichts, dem verwüstenden Nichts, das nicht nur wegen der Unfähigkeit
der kapitalistischen Klassenherrschaft, Krisen zu bemeistern, Kriege auslöst,

sondern schon wegen der engen Bindung an die Todeswelt immer
wieder neu auch dem sichtbarsten und rasendsten Tode die Pforten
öffnet.

Die klassenlose Gesellschaft ist darum gerade um der christlichen
Liebe willen ein zu bewahrendes Ziel. Diese Liebe gilt wohl in erster
Linie den Schichten und Klassen, die durch kapitalistische Klassenherrschaft

am meisten um ihre Rechte betrogen worden sind. Würde jedoch
eine klassenlose Gesellschaft einzig und allein aus Liebe zum Proletariat
angestrebt, so wäre diese Liebe noch keine ganze und völlige Liebe.
Die klassenlose Gesellschaft aber ist mehr als die Erlösung des Proletariats.

Sie ist ja in gleicher Weise die Erlösung der Herrschenden. Die
Not der Herrschenden liegt auf einer anderen Ebene als die des Proletariats.

Es ist die Not, nicht Mensch sein zu dürfen, sondern nur Klassenmensch.

Es ist die Last, nicht Liebe geben und üben zu können, außer
einer billigen Wohltätigkeit, es sei denn, die wirklich geübte Liebe stelle
die ganze eigene Klassenexistenz in Frage. Das Ziel, das das Kommunistische

Manifest dem Sozialismus zuweist, und das um der Botschaft
vom Reiche Gottes willen zu bejahen ist, wird im Kommunistischen Manifest

mit den Worten charakterisiert:
«An die Stelle der alten bürgerlichen Gesellschaft mit ihren Klassen und Klassen-

gegensäfeen tritt eine Assoziation, worin die freie Entwicklung eines jeden die Bedingung

für die freie Entwicklung aller ist.»

Wo immer nur mit wohlmeinenden menschlichen Gedanken eine Lösung
der sozialen Frage gesucht wird, mag man sich damit begnügen, eine

365



Linderung der Armut zu versuchen. Für diese Versuche braucht es keinen
schöpferischen Geist und keine Verheißung des göttlichen Reiches. Sie
sind keine revolutionäre Tat, sie sind auch nicht fremd in der Welt wie
der Geist selber. Die Überwindung der Geistlosigkeit aber, die ihren
schlimmsten Ausdruck darin findet, daß Besifeen und Haben die eigentlichen

Lebenswerte sind, ist ein revolutionärer Versuch. Und es wird
darum gerade die Aufgabe eines christlich begründeten Sozialismus sein,
in Zeiten, da weite sozialistische Kreise auf den unrevolutionären, geistlosen

Weg zurückkehren, den revolutionärsten Gedanken des alten
Sozialismus, den der klassenlosen Gesellschaft, zu bewahren. Diese Bewahrung

hat ihren Grund nicht in einem zerstörerischen Haß gegen das
Alte und Bestehende, sondern gerade im Gegenteil in der größeren Liebe,
die allem gilt. Für diese größere Liebe ist das Anliegen des Proletariats in
Wahrheit ein Anliegen der gesamten Menschheit und seine Befreiung
zugleich auch die Befreiung seiner Gegner.

Der andere revolutionäre Gedanke, der schon im Kern des alten
Sozialismus enthalten war, und der im Verlauf des Verbürgerlichungsprozesses

mehr und mehr aus den Augen verloren ist, ist der Gedanke

von der zentralen Stellung und dem überragenden Wert des Menschen.
Der Mensch verleiht durch seine Arbeit den Gütern ihren Wert. Und
der Mensch ist das echte, in der Besifeeswelt freilich verschüttete Bedürfnis

des Menschen. Man kann nun freilich von sehr verschiedenen
Menschenbildern aus die zentrale Stellung des Menschen proklamieren. Wenn
in der frühgriechischen Philosophie der Mensch zum Maß aller Dinge
erhoben worden ist, so stand das Bild des griechischen Stadtbürgers, des

auf Kosten einer von Sklaven betriebenen Wirtschaft seine Freiheit
genießenden Menschen hinter diesem Bilde. Wenn die europäische Renaissance

den Menschen in die Mitte ihres Weltbildes rückte, so hatte sie
einen seine natürlichen menschlichen Fähigkeiten entwickelnden
wagemutigen Menschen vor Augen. Wenn Niefesche auf seine Weise den
Menschen, den Übermenschen, als das Ziel der Geschichte sah, so war
seine Schau von seinem persönlichen Menschenideal und dem im Grunde
recht spießbürgerlichen seiner Zeit in gleicher Weise abhängig. Wo
immer an die zentrale Stellung des Menschen geglaubt wird, wird früher
oder später auch die alte Frage Pestalozzis wach werden: «Der Mensch,
was ist er?»

Werden auf diese Frage nur die herkömmlichen, unrevolutionären
und ungeistigen Antworten gegeben, wird der Mensch nur als ein vom
Schicksal, von der Vererbung, von den Instinkten und Trieben abhängiges
Wesen gesehen, dann wird er bald genug auch aus der zentralen
Stellung verdrängt werden. Daß innerhalb der sozialistischen Welt der
Glaube an die Zentralstellung des Menschen oft sehr leicht und schnell
verdrängt worden ist, hat wohl seinen Grund gerade in der Verlegenheit

in bezug auf den Menschen. Denn ohne Glauben an die Würde des
Menschen läßt sich die zentrale Stellung desselben nicht beibehalten.

366



Der Glaube an die Würde des Menschen hingegen läßt sich aus der
vorhandenen Wirklichkeit allein nicht gewinnen. Sie zeigt ja gerade im
Gegenteil ein recht unwürdiges Menschenbild, läßt die Ünwürde der
Herrschenden als Tyrannenunwürde und die Unwürde der Beherrschten
als Sklavenunwürde oft genug in brutaler Deutlichkeit sehen. Der
Mensch, der da in den Mittelpunkt gerückt wird, kann, soll diese
Stellung einen Sinn und eine Dauer haben, nur der größere, der erlöste
Mensch sein. Die echte Würde des Menschen beruht auf dem Glauben
an die Erlösung des Menschen zu einem wachen und wahren menschlichen

Leben, zu einer Beziehung zu Gott und einem Tun des göttlichen
Willens, das rein aus der Freude quillt. Der Glaube an die zentrale
Stellung des Menschen ist für den naiven Sozialismus eine Verlegenheit.
Wird dieser Glaube aus solcher Verlegenheit heraus aber preisgegeben,
so strömt wieder die ganze geistlose Flut auch in die Geisteswelt des
Sozialismus hinein. Denn wer soll dann diesen Zentralplafe einnehmen?
Eine anonyme Genossenschaft, ein Staat, eine Partei, lauter Dinge, die
früher oder später ihre eigenen Gesefee entfalten werden? Sie würden
ja gerade alle das, was als Ziel der klassenlosen Gesellschaft gesehen
ist, wieder verdrängen. Sie würden den Zustand, da der Mensch allein
das echte Bedürfnis des Menschen darstellt, wieder aufheben. Es ist der
Dienst des christlich begründeten Sozialismus an der sozialistischen Welt,
den Sozialismus gerade wegen der bourgeoisen Entmenschlichung des
Menschen zu bejahen. Als Christen sind wir darum Sozialisten, weil die
nichtsozialistische Klassenwelt die Möglichkeit, Mensch zu sein,
einschränkt und lefeten Endes aufhebt, weil in ihr der Mensch sich selber
fremd wird, bestimmt durch Geld und Gut, durch Zwang und Drohung.
Die Menschwerdung des Menschen ist eine schöpferische Tat, die allein
vom Geiste her möglich ist. Der Sozialismus, der die zentrale Stellung
des Menschen bekennt, hat hier die Antwort des Geistes nötig. Und der
vom christlichen Glauben her erkannte zentrale Wert des Menschen
bedarf, soll er nicht ein bloßes Ideal bleiben, der sozialistischen Verwirklichung.

Hier ist der Punkt erreicht, wo der Sozialismus entweder über
sich selber hinauswachsen oder auf die bürgerliche Ebene zurüdcsinken
muß. Und ähnlich, wie es bei unserem Dienst an der Christenheit der
Fall war, besteht unser Dienst am Sozialismus gerade darin, daß wir ihn
dorthin zu führen versuchen, wo er ein Größeres sieht als sich selber.
Der Sozialismus, der sich selber als das Größte versteht, verliert genau
gleich wie das Christentum, das sich an die Stelle des Reiches Gottes
sefet, den Zugang zur schöpferischen Kraft. Im Christentum wie im
Sozialismus haben wir die Elemente zu bewahren, die, weil sie mit dem
lebendigen Geiste in Beziehung stehen, in dieser Welt wahrhaft
revolutionäre Elemente sind.

Vom Glauben an das Reich Gottes aus erscheinen sowohl das
Christentum als auch der Sozialismus in der Gegenwart als recht arme Dinge.
Es sind darüber hinaus sogar bei beiden die Kräfte nicht zu übersehen,

367



die an einer Verfälschung der echten Lebensimpulse beider Größen
arbeiten. Die größten und meisten Feinde des Reiches Gottes sind in der
Tat unter den Christen und die größten und meisten Feinde eines echten
Sozialismus unter den Sozialisten zu finden. Diese Tatsache darf uns
jedoch nicht dazu verführen, in scheinbar vornehmer Überlegenheit
einfach beide Gebiete ihrem Schicksal zu überlassen. Dieses wäre auf alle
Fälle, wenn es überhaupt ein Weg ist, kein Kreuzesweg. An das Reich
Gottes glauben, wird aber irgendwo auf einen Kreuzesweg führen. Im
bourgeoisen Christentum wie im bourgeoisen Sozialismus bedeutet es für
wirklich christliche Sozialisten auf alle Fälle ein größeres Kreuz, die
unvollkommenen Bewegungen zu ertragen, in ihnen mitten drinnen zu
stehen, als aus ihnen herauszutreten. Kreuze sind weder zu suchen noch

zu fliehen, sie sind wohl nur zu tragen, sie sollten aber gerade dann auch

tragbar sein, wenn man wissen darf, daß die eigentliche Lebenskraft, um
derentwillen sie ja den Menschen auferlegt werden, auch die Kraft des

gekreuzigten und auferstandenen Herrn selber ist.

5. Die Zukunft in der Gegenwart

Der Zustand, den die Bibel als Herrschaft des Reiches Gottes zeichnet,
weist aus der Gegenwart in die Zukunft hinüber. All seine Merkmale
sind uns für die Gegenwart zu beunruhigenden Fragen geworden. Sie

warten auf ihre Erfüllung. Der Zustand, den der wirkliche Sozialismus
erstrebt, weist ebenfalls aus der Gegenwart in die Zukunft. Wir haben
jedoch das, was da in der Zukunft seine Erfüllung finden soll, als eine
Auswirkung des Geistes gefunden, der die zu allen Zeiten wirksamste
Wirklichkeit ist. Darum können wir weder als Christen noch als Sozialisten

schlechthin die Zukunft von der Gegenwart trennen. Der schöpferische

Geist, der uns im Gegensatz zur bourgeoisen Geistlosigkeit als
Lebensprinzip erschienen ist, hat seine Verwandlungskraft nicht erst für
die Zeit der Erfüllung. Wenn wir es wirklich mit dem größeren Heiligen
Geiste, der schöpferischen und verwandelnden Kraft zu tun haben, dann
wird auch immer schon in der unerfüllten Gegenwart eine schöpferische
Verwandlung auf die Erfüllung hin möglich sein. Wir haben es gerade
als ein Hauptmerkmal des ganzen biblischen Zeugnisses gefunden, daß
dem Menschen der Gegenwart solche Verwandlung zugetraut wird.

Der Zustand, der das Bild der Gegenwart bestimmt, ist freilich der
geistlose Zustand einer nur vom Haben und Besifeen bestimmten Zeit.
Wenn es aber ein Stück Erfüllung vor der lefeten Erfüllung gibt, wenn die
Zukunft eben als Zukunft des schöpferischen Geistes infolge der Kraft
dieses Geistes schon in die Gegenwart hineinreicht, dann gibt es wohl
bereits vor der Überwindung der bourgeoisen Klassenwelt ein Stück jener
Überwindung der nur vom Haben und Besifeen geprägten Wirklichkeit.
Man redet ja nicht ohne Grund von christlicher oder sozialistischer
Haltung. Christliche Haltung besteht aber nicht einfach darin, daß man sich

368



zum gebräuchlichen Christentum hält; und sozialistische Haltung beruht
nicht einfach auf Zustimmung zu Parteiparolen. Haltung ist eine Gebärde
des ganzen Menschen, christliche Haltung demnach die Gebärde, mit der
der durch seinen christlichen Glauben an das Reich Gottes ganz gewordene

Mensch den Reichen dieser Welt gegenübertritt; und sozialistische
Haltung die Gebärde, mit der der durch seinen revolutionären Geist ganz
gewordene Mensch durch die geistlose Besifeeswelt schreitet. Eine
endgültige Überwindung und Verwandlung der Besifeeswelt mit all ihrer
Entmenschlichung des Menschen kann nur geschehen, wenn sie schon in
der gegenwärtigen Haltung der Menschen angebahnt wird. Und auch
das Umgekehrte ist richtig: Eine wirklich christliche und sozialistische
Haltung der Besifeeswelt gegenüber ist nur dann möglich, wenn der
Mensch bewußt der Erfüllung seiner Hoffnung entgegenschreitet.

Es gibt ein paar Schritte, die diejenigen, denen christliche und
sozialistische Haltung zu einer einzigen Haltung geworden sind, schon heute
mitten in Raum und Zeit der Besifeeswelt tun dürfen, können und sollen.
Die Erlebbarkeit des göttlichen schöpferischen Geistes verbürgt diese
Möglichkeit.

Wir dürfen einmal ein Stück jenes Ganzwerdens erfahren, zu dem
das Reich Gottes die Menschen beruft, auf das die christliche Hoffnung
und das sozialistische Ziel in verschiedener und doch ähnlicher Weise
hindeuten. Die Sammlung und Rettung des Menschen aus der heillosen
Atomisierung und Zerstreuung ist dann möglich, wenn dieser Mensch
durch die Hingabe an die eine Sache, den einen Dienst zu einer höheren
Einheit geformt wird. Die Zerrissenheit in die christliche Existenz einerseits

und die bürgerliche Existenz anderseits, die Zerstreuung in die
verschiedenen Bereiche und Bezirke menschlichen Seelenlebens finden ein
Stück weit ihre Überwindung. Schmerzhaft bewußt bleiben wird die
Unvollkommenheit dieser Heilung in einer Zeit, die durch ihre vom
Besife her geprägte Denkstruktur immer wieder neue Zerreißung schafft.
Beides miteinander, das schmerzende Wissen um die Unvollkommenheit

und das dankbare Wissen um die zeichenhaft immer neu geschehende
Heilung, werden die Haltung bestimmen, in der es schon in der Zeit der
Entmenschlichung einen Weg zu ganzem und heilem Menschsein gibt.

Wo christliche und sozialistische Haltung in eines verschmelzen, gibt
es in ähnlicher Weise auch eine zeichenhafte Überwindung der Welt, die
nur durch ihr Haben bestimmt ist. Wenigstens für das Bewußtsein der
Menschen, die zu solcher Haltung sich berufen wissen, hat dieses Haben
und Besifeen seinen tyrannischen, ja dämonischen Charakter weitgehend
verloren. Wir kennen einen größeren Reichtum als den, welchen alles
Haben vermitteln kann: den Reichtum der Begegnung. Er ist lefeten Endes
auch Gottes Reichtum. Denn Gottes Herrschaft besteht nicht darin, Welten

und Menschen zu haben, sondern suchend, fragend und findend durch
Menschen und Zeiten zu gehen. Gottes Reichtum besteht auch darin, an
das von Zeit und Welt aufgerichtete Kreuz zu gehen. Auch das noch ist

369



ein Begegnen, ein Begegnen mit den Abgründen, die in den Zeiten und
in den Menschen gähnen. Das größere Menschentum, das mitten in der
Zeit der verkleinerten Menschen seine zeichenhafte Erfüllung findet,
besteht in der Fähigkeit zum Begegnen. Auch hier wird das schmerzvolle
Bewußtsein bleiben, daß diese Erlebnisweise nicht die einzig wirksame
ist. Haben wir aber Zugang zum schöpferischen Geiste Gottes, so wird
sie dennoch eine wirkliche sein. Es ist immerhin möglich, durch den
Zugang zum innersten Kern des echten Lebens zu den Menschen und zu
den Dingen zu gehen, nicht mit jenem Blick, der nur sagt, du bist mein,
oder du bist leider nicht mein, sondern mit jenem anderen Blick, der
staunend erkennt: Das also bist du, du Mensch und du Ding, du Stern
und du Schicksal, du Leben, du — Gott.

Der allen Scheinreichtum der Besifeeswelt weit überragende Reichtum
der Begegnungswelt fließt aus der Begegnung mit dem ewigen Gott
selber. Der in Institutionen und Ideen eingeschlossene Gott ist grundsäfelich
der lebendigen Begegnung entzogen. Der Gott, der ein lebendiges Wort
an die Gegenwart hat, ist der Gott, der selber den Begegnungsweg geht.
Zu den unverlierbaren Gedanken, die gerade der religiöse Sozialismus
hüten und bewahren soll, gehört der Gedanke vom lebendigen Wort
Gottes an die Gegenwart an erster und wichtigster Stelle. Die von den
Propheten Israels gezeichnete Möglichkeit, daß aus solcher Begegnung
heraus der Mensch ein ganzer Mensch und ein zur Begegnung mit
Menschen, Geistern und Dingen fähiger Mensch werden kann, steht als
Verheißung über allen Zeiten, die etwas von diesem lebendigen Wort Gottes
an ihre Gegenwart wissen. Wo die Wege der Begegnung sich wie ein
Wunder auftun, da darf der Mensch diesen Inhalt des Wunders erleben
und zugleich auch dessen Wundercharakter. Auf diesem Wege darf es
zeichenhaft geschehen, daß der Mensch, das bei der Schöpfung Gottes
gesprochene Wort erfüllend, zum Herrn aller Dinge wird, weil er zum
Herzen aller Dinge wird.

Das tödliche Schweigen, das über einer beziehungslosen Welt liegt,
ist nicht dieser Welt ewiges Schicksal. Wohl werden vor der großen
Erfüllung alle Beziehungen immer neu durch die Geistlosigkeit gestört.
Aber sie werden auch durch die Begegnung mit dem Geiste neugeschaffen.

Und wieder wird beides, das schmerzvolle Bewußtsein der Störungen
und das dankbare Wissen um die Schöpfungen die Haltung des Menschen

in der Beziehungsfülle der Welt bestimmen.
Wo das Ganzwerden des Menschen, die Begegnung mit Gott und die

Begegnungs- und Beziehungsfähigkeit zu Menschen und Dingen zum
eigentlichen Reichtum des Erlebens werden, da läßt sich diese Haltung
am ehesten mit dem Begriff der Zwiesprache bezeichnen, die mitten in
einer Welt, die nur Schweigen oder Befehlsworte kennt, möglich wird.
Diese Zwiesprache, diese Dialogik, ist ein Stück Erfüllung dessen, was
schon alle Dialektik suchte. Die Dialektik in den verschiedenen Formen
sucht eine Bewegung in der bewegungslosen Welt. Sie läßt den Menschen

370



jedoch ohne Zwiesprache mit dem, was sich dort bewegt. Das gilt sowohl
für die Dialektik innerhalb der christlichen Trinität als auch für die
Dialektik des Weltgeistes, wie sie Hegel und der frühe Sozialismus entwik-
kelt haben. Dem an die Dialektik glaubenden Menschen ist höchstens ein
Nachzeichnen der göttlichen Bewegungen und Gedanken möglich. Und
es ist bei diesem Menschen der täuschende Reichtum derer vorausgesetzt,
die reich sind im Geiste. Die Dialogik aber, die Fähigkeit der schlichten
Zwiesprache zwischen Ewigkeit und Zeit, Gott und Mensch, Mensch und
Geist, Mensch und Mensch, Mensch und Ding ist heute schon eine
Möglichkeit für alle, die vor den verwandelnden größeren Heiligen Geist
gestellt sind. Und gerade wenn sie schmerzhaft fühlen, daß sie Arme in
diesem Geiste sind, gilt ihnen die solchen Armen gegebene Verheißung,
daß ihnen das Gottesreich, seine auch schon in der Gegenwart wirklich
werdende Verwandlungskraft widerfahre. Bruno Balscheit.

«Gute» und «böse» Menschen
Daß diese übliche Unterscheidung der Menschen nicht so einfach ist,

wie der Durchschnittsmensch meint, daß sie uns im Gegenteil vor ein
Problem stellt, das mögen wohl schon viele von uns empfunden haben.
Jedenfalls erscheint es uns peinlich, sollen wir uns in diese einfache
Alternative einreihen. Kein Geringerer als Christus selbst hat es ja abgelehnt,
sich so schlechthin als «gut» bezeichnen zu lassen. «Was nennst du mich
gut? Nur einer ist gut: Gott», gab er jenem Jüngling zur Antwort, als

er ihn mit «guter Meister» angeredet hatte. Wir befinden uns also in
guter Gesellschaft, wenn wir diese übliche Unterscheidung näher zu
differenzieren suchen und das «Gutsein», das für den Christenmenschen
entscheidend ist, näher zu umschreiben suchen.

Die Worte «gut» und «bös» haben bei näherem Zusehen eine
doppelte Bedeutung und einen doppelten Klang, je nachdem wie man sie
versteht. «Gut» kann man verstehen im Sinne von sittlicher Unbescholtenheit,

moralischer Bravheit, im Gegensafe zu «bös» im Sinne von
unmoralisch, sündhaft, fehlerhaft. Die Bezeichnung «gut» kann man aber
auch verstehen im Sinne von «gütig», «gutherzig», «menschenfreundlich».
Gewiß besteht das Ideal in der Synthese von beidem. Aber nur in Gott
ist beides vollkommen miteinander verbunden: «Gutheit» und «Gütigkeit»,

wie umgekehrt audi im Teufel beides vollständig vorhanden ist:
Schlechtigkeit und Herzlosigkeit.

Die Gutheit im ersteren Sinn, nämlich im philosophischen und
moralistischen Sinn, war schon vor Christus bekannt. Die vorchristliche Moral
hat ja nur diese Unterscheidung gekannt. Man hat die Menschen
unerbittlich in «gute» und «böse», «Gerechte» und «Sünder» eingeteilt, je
nachdem man das Gesefe erfüllte oder nicht. Mit Christus ist nun aber

371


	Geist, christlicher Glaube, Sozialismus : Gedanken über den Dienst des religiösen Sozialismus an der Christenheit und am Sozialismus (Schluss). 4., Wächterdienst ; 5., Die Zukunft in der Gegenwart

