Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)
Heft: 7-8
Artikel: Geist, christlicher Glaube, Sozialismus : Gedanken Uber den Dienst des

religibsen Sozialismus an der Christenheit und am Sozialismus. 1.,
Leben aus Geist nach dem biblischen Zeugnis ; 2., Das Wesen der
Geistlosigkeit ; 3., Die Verburgerlichung

Autor: Balscheit, Bruno
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139255

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Geist, christlicher Glaube, Sozialismus

Gedanken iiber den Dienst des religidsen Sozialismus
an der Christenheit und am Sozialismus *

1. Leben aus Geist nach dem biblischen Zeugnis

Es gibt heute ungezihlte Menschen, die sich enttiuscht oder verbittert
_ sowohl von der christlichen als auch von der sozialistischen Geisteswelt
abgewendet haben. Daf} die eine oder andere dieser Welten oder sogar
beide gestern oder heute «versagt> haben, ist eine gebrauchliche Denk~
und Redeweise geworden. Es besteht allerdings die Méglichkeit, dafl
man um so eher bereit ist, ein «Versagen» zu konstatieren, je weniger
man selber getan hat, um diesem Versagen zu wehren, So wird allzu~
leicht das Wort vom Versagen zur Ausflucht und Ausrede, zur Begriin~
dung und Entschuldigung jener Haltung, da man grollend und doch in
seinem Groll irgendwie gliicklich, den Dingen den Lauf 14ft, und sei es
ein Lauf in den Abgrund.

Aber nicht von und zu diesen grollenden, schmollenden Abseitsstehen~
den soll hier in erster Linie geredet werden, sondern zu Menschen, die
gegeniiber der dhristlichen wie der sozialistischen Welt die Verpflichtung
eines Dienstes verspiiren. Wenn wir von diesem Dienst als unserem
Dienst am Sozialismus und an der Christenheit reden, so sind wir durch
dieses Wort «unser Dienst» zunjchst einmal gefragt, wer wir seien. Zum
Dienen geniigt nicht irgendein unbestimmter Impuls, irgendein guter
Wille, Zum Dienen ist vielmehr eine Kraft, eine Fihigkeit, nétig, die erst
die besondere Dienstleistung erm&glicht. Und wer immer die Verpflichtung -
verspiirt, der christlichen und der sozialistischen Geisteswelt zu dienen,
muf} sich diese Frage gefallen lassen, womit er dienen will und kann.

Menschen, die diese Verpflichtung zum Dienst verspiiren, denen die
beiden Welten der Christenheit und des Sozialismus im tiefsten Grunde
eine einzige Welt geworden sind, werden zunichst Menschen sein, deren
Sozialismus christlich begriindet ist. Die Bewegung des sogenannten reli-
gitsen Sozialismus mufl sich heute also iiber die Krifte und Maglich~
keiten Rechenschaft geben, mit denen sie ihren Dienst und ihre Ver~
pflichtung erfiillen will. Es diirfte klar sein, daf einfache parteipolitische
Taktik ebensowenig ein Dienst am Sozialismus ist, wie ein Mitmachen bei
gebrauchlichen kirchlichen Traditionen und Institutionen einen Dienst an
der Christenheit darstellt. In geistigen Bereichen kann jedes Helfen und
Dienen nur in der schdpferischen Kraft geschehen. Denn das Leben ist,
von auflen gesehen, Verwandlung, und nur der im gnidigen Geheimnis
beschlossene Kern allen Lebens vermag bei aller duleren Verwandlung
treu bei sich selber zu bleiben. Wo die Frage nach der helfenden, dienen~

* Erweiterte Form des an der Jahrestagung der <Freunde der Neuen Weges am
18. Juni in Ziirich gehaltenen Referates.

297



den Kraft gestellt ist, ist im Grunde nach der Kraft der Verwandlung
gefragt, nach dem diesem letzten geborgenen Kern entquellenden Strom.

Gibt es einen Zugang zu diesem Quell des Schopferischen? Oder
kann man ihn nur bekennen als ein nur paradiesischen Urzeiten erleb-
bares Ereignis? Kann man ihn vielleicht nur erhoffen als ein jenseits des
Zeitenendes hereinbrechendes Wunder? Gibt es diese Kraft, oder ist
der Gedanke an sie nur aus der menschlichen Sehnsucht geboren?

Menschen, deren sozialistische Haltung im christlichen Glauben be~
griindet ist, wissen zuerst und vor allem von einem Reich Gottes, das
nirgends einzuschlieflen ist, das darum auch weder mit' dem Sozialismus
schlechthin noch mit dem Christentum schlechthin gleichzuseten ist. Die
Botschaft vom Reich des lebendigen Gottes fiir die Erde und fiir die Zeit
sprengt alle Grenzen. Der grofle verpflichtende Glaube des religidsen
Sozialismus besteht heute noch darin, dafl Gott mit allen, auch mit schein~
bar widerg&ttlichen Kriften sein Reich bauen kann und dafl die'Geschichte
des géttlichen Heils fiir die Welt nicht irgendeine abgesonderte, nur fiir
sich selbst lebende Kirchen~ und Missionsgeschichte ist, sondern dafl sie
in der Weltgeschichte schlechthin sich abspielt. Der Glaube an dieses
Reich des lebendigen Gottes ist ein Glaube an die Einheit der dufleren
und der inneren Welt, ist die Erfiillung von Materialismus und Idealis~
“mus zugleich. Was mensdhliches Denken immer wieder auseinanderreifit,
die Bediirfnisse und Gesetse der materiellen Welt einerseits und die
Bewegungen der geistigen Welt anderseits, ist dort in eine hshere Ein~
heit hinaufgehoben, wo wir es mit etwas zu tun haben, was grofler ist als
jede dieser Teilwelten.

Es scheint nun so zu sein, als ob manchenorts auch die Bewegung
des sogenannten religidsen Sozialismus heute Gefahr laufe, das Grofle,
das ihr anvertraut ward, recht klein werden zu lassen. Man hat wohl noch
vielenorts eine Ahnung davon, wie grofl und grenzensprengend dieser
Glaube einmal war. Man weill noch, dafl in der Vergangenheit die an
dieses Reich Gottes glaubenden Menschen aus diesem Glauben heraus
nicht nur ihre Proteste gegen allerlei Unrecht erhoben, sondern dafl
ihnen vor allem das Auge aufgetan wurde, um die verborgene Hand
- Gottes in der Geschichte zu sehen. K&nnen wir nun einfach nur auf die
Vergangenheit zurfickschauend uns ihrer getrdsten und geéruhsam die
Griber der Propheten bauen und schmiicken? Es wire wohl geradezu des
Teufels teuflischste List, wollte eine Bewegung, die gerade mit der Er-
kenntnis begann, dafl das Reich Gottes nirgends einzuschlieflen sei, dieses
nun in sich selber, in ihre Gedankenwelt, in ihre Gesdhichte einschliefen.
Das wiare in der Tat auch eine Antwort auf die uns gestellte Frage nach
der schipferischen Kraft, mit der allein man dienen kann, aber eine Ant-
~ wort, die bleich und fahl aus den Gefilden des Todes kommt. Die Kirche
machte wohl einmal aus dem lebendigen Glauben ein Dogma, und der
Sozialismus bewegt sich oft in jener Linie, da es nicht mehr, wie bei Marx,
darum geht, die Welt zu verindern, sondern nur darum noch, sich in

298



_ihr zu behaupten. Soll der religidse Sozialismus am Ende nun auch ein —
diesmal religids~soziales — Dogma erhalten und eine durch allerlei
Schlauheit in der Welt sich behauptende Bewegung werden?

Die schdpferische Kraft, nach der wir gefragt sind, ist das innerste
Wesen Gottes selber. Gibt es zu diesem einen Zugang, den man erlebt?
Die biblische Botschaft, aus der heraus die Welt (%es religidsen Sozialis~
mus entstanden ist, soll auf diese Frage Antwort geben. Was ist der dem
Menschen zugingliche, vom Menschen erlebbare Kern des gdttlichen
Lebens? Weldhes ist der aus dem Reiche Gottes kommende, ins Reich
Gottes weisende Geist, der schon mitten im Widerstreit der verschiede-
nen Reiche als Lebenskraft erlebbar ist?

Aus der frithprophetischen Zeit Israels, einer geschichtlich also klar
erfaflbaren Zeit, ist hieriiber ein Wort Hoseas tiberliefert, das lautet:

«Kommet, lasset uns umkehren zu dem Herrn; denn er hat zerrissen, er wird uns
heilen; er hat geschlagen, er wird uns verbinden. Nach zwei Tagen wird er uns neu
beleben, am dritten Tag uns wieder aufrichten, dafl wir leben vor ihm. Laf}t uns streben,
mit Eifer streben nach Erkenntnis des Herrn! Sobald wir ihn suchen, werden wir ihn
finden, und er wird zu uns kommen wie der Regen, wie der Friihjahrsregen, der die
Erde erquickt. — Was soll ich dir tun, Ephraim? Was soll ich dir tun, Juda? Ist doch
eure Liebe der Morgenwolke gleich und wie der Tau, der bald verschwindet. — Darum
habe ich sie behauen durch die Propheten, sie getdtet durch die Worte meines Mundes,
und mein Recht geht auf wie das Licht. Denn an Liebe habe ich Wohlgefallen und nicht
an Schlachtopfern, und an Gotteserkenntnis mehr als an Brandopfern.» (Hos. 6, 1—6.)

Dieser Prophet der alten Zeit weil}, daf es vieles gibt, das wie schpfe~
rische Kraft aussieht, und doch rasch vergeht, «wie die Morgenwolke
und wie der Taus. In diesem rasch Aufleuchtenden und rasch Absterben-
den kann die Kraft des in sich selber verharrenden Schdpfers, der aus
seinem Verharren heraus die Verwandlung, die wir Geschichte nennen,
wirkt, niemals entstehen. Diesem Aufleuchtenden und Absterbenden sind
die guten Gefithle und die tiefen Gedanken der Menschen gleich, die, so
der Mensch nichts Leuchtenderes und Bleibenderes kennt, oft als der
Gipfel der menschlichen Entwidilung und die tiefste Tiefe des g&ttlichen
Woaunders erscheinen. Wiren wir nur nach diesen Dingen gefragt, nach
diesen Geistesbliten ‘und Gefiihlsbewegungen, dann vermdchten wir
wohl dann und wann noch beruhigende Antworten zu geben, denn Ge-~
fithle und Gedanken, die der Morgenwolke und dem Tau gleichen; mit
ihrer tréstlichen Erscheinung wie mit ihrem raschen Vergehen, kennen
wir auch.

Damit allein aber kann man nicht dienen, weder der Christenheit
noch dem Sozialismus noch beiden zugleich. Denn diese Kinder der
Morgenwolke und des Taus sind ja nicht das Leben. Und nur mit dem
Leben, mit dem lebendigsten Kern des Lebens kann gedient werden. Und
der Prophet der altisraelitischen Zeit stellt diesen Dingen gegeniiber ein
Licht, das bleibt, und einen Regen, der anhilt und die verdorrtesten Tie~
fen befruchtet, wie es der Friihjahrsregen in Palastina tut. Der Prophet
begniigt sich nicht damit, dafl er aufzeigt, wo das Leben nicht ist, sondern

299



er weist auch darauf hin, wo es zu finden ist. Liebe und Gotteserkenntnis
nennt er als Einheit und weist damit darauf hin, dafl es in der Menschen-
welt eine Haltung und eine erlebbare Wirklichkeit geben soll, da diese
Dinge nicht mehr auseinandergerissen und getrennt erscheinen. Wirk-
liches Leben ist dort, wo die menschlichen Funktionen des Fiihlens und
Erkennens eine neue Einheit bilden. Der Zugang zum schdpferischen
Kern allen Lebens ist den Menschen dort offen, wo der Mensch ein gan~
zer Mensch sein kann mit allen seinen Funktionen. Und der Prophet
weif}, dal der Mensch dort ganz und heil gemacht wird, wo er im akuten
Gehorsam gegen das géttliche Wort in der Gegenwart steht. Darum
weist er darauf hin, dall Gott durch die Propheten behaut und tétet. Der
akute Gehorsam auf das gottliche Wort in der Gegenwart kann eine
Sache sein, die schmerzt und brennt wie ein zuhauend Schwert und eine
treffende Axt. Dem lebendigen Worte Gottes in der Gegenwart folgen,
heifit wohl durch einen Tod hindurchgehen. Denn wenn Gott an diese
Gegenwart ein Wort hat, dann sind die anderen die Gegenwart bestim~
menden Impulse des Menschen, sein Streben nach Gliick und Erfolg, nach
Bequemlichkeit und Sicherheit zum Tode verurteilt.

Die Botschaft, die aus Israels frithprophetischer Zeit heriiberklingt,
ist tros alledem eine belebende Botschaft. Sie verheiflt wohl Schmerzen,
sie stdrt auf aus der biirgerlichen Ruhe, da man die bestehende Welt
genieft und mit christlichen Fassaden schmiickt. Aber sie verheiflt auch
das Leben, denn sie sagt ja, daf} es dieses Heilwerden des Menschen, die~
sen Zugang zum innersten Kern g&ttlichen Lebens in dieser Zeit und auf
dieser Welt geben darf. Gibe es dieses nicht, gibe es nur ein Traumen
von Gott, gibe es nur ein Zuriickschauen auf lingst vergangene Schp-~
fungstaten und ein Vorwirtsschauen auf jenseitige Schdpfungstaten, dann
hitte erst der wirkliche Tod sein Regiment {iber die Menschheit begonnen.
Daf} dieses nicht so ist, bildet das Trdstliche der prophetischen Botschaft.
Hier ist Trost freilich keine Beschdnigung, keine nur streichelnde und
dann verschwindende Hand, sondern ein Finger, der auf einen Weg hin-~
weist: Es gibt Leben. , -

Nach der schépferischen Kraft unseres Lebens gefragt, diirfen wir
aus frithprophetischer Zeit Israels diese Antwort vernehmen, die zu~
gleich wieder zur neuen Frage an uns selber wird: Haben wir als Men~
schen, die die Botschaft vom Reiche Gottes gehdrt haben und mit ihr in
die christliche und sozialistische Geisteswelt hineingestellt sind, diese °
Lebenskraft der ganzen Menschen, diesen Gehorsam auf Gottes Wort
in der Gegenwart, der lebendig macht?

Die in frithprophetischer Zeit begonnene Glaubenslinie wird in der
Zeit der groflen Prophetie Israels fortgesetzt und verstirkt:

«So spricht der Herr: Wenn ihr nicht auf mich hdrt und nicht wandelt nach mei-~
nem Gesege, das ich euch gegeben habe, wenn ihr nicht hdrt auf die Worte meiner
Knechte, der Propheten, die ich zu euch sende frith und spiat — doch ihr hértet nie —,
so werde ich diesem Hause tun wie Silo und den Namen dieser Stadt zum Fluchwort
machen fiir alle V3lker der Erde.» (Jer. 26, 4—6.)

300



Wieder heifit es, dafl der schipferische Geist erlebbar sei, und wieder
wird das Herannahen eines Todes gezeigt, wo dieser Geist eben fehlt.
Daf} dieser Tod bald schleichend, bald wiitend sein Werk tut, sollte dem
Menschen von heute keine Frage mehr sein. Wo nur ein Hinsehen auf
das Sichtbare ist, da ist diesem Tod eine Pforte weit aufgetan. Wo nur
ein duflerliches Erfiillen tiberkommener Gesege ist, da ist die Bahn fiir
den kommenden Tod geebnet. Aulerliches Erfiillen tiberlieferter, gesell-
schaftlicher, moralischer, staatlicher oder kirchlicher Vorschriften auf der
einen Seite und Hinschauen allein auf die sichtbaren Dinge auf der
anderen Seite, das aber gerade ist das Merkmal einer sich selber zer~
sesenden Zivilisation, einer Geisteshaltung, die den Tod ruft, auch wenn
sie ihn fiirchtet, die den Krieg schafft, auch wenn sie ihn nicht will. Der
viel beklagte Zusammenbruch aller Werte, die Relativitit aller Urteile,
die Auflssung bestehender Ordnungen und Traditionen sind, von hier
aus gesehen, wahrlich mehr als nur ein Schdnheitsfehler dieser Zeit.
Hat eine Welt nichts anderes als tote Gesetse und sichtbare Dinge, dann
kann sie notwendigerweise nichts anderes tun, als Fenster und Tiiren dem
wartenden Tode &ffnen. Die nur sichtbare Welt, die Welt, in der gezahlt
und gemessen wird, in der Mafl und Zahl die leste Gréflenordnung sind,
kann aus sich selber heraus keine beharrende Kraft erzeugen. Wenn
Bevslkerungs~ und Heereszahlen, mefibare Kriegs~ und Wirtschafts~
potentiale, sichtbare Karrieren und Erfolge den Wertmafistab einer Welt
bilden, dann ist all das, was zuzeiten diese Welt erschiittert, Krise, Krieg
und Untergang, mehr als nur Erzeugnis von Zufilligkeiten. Dann sind
all die bekannten und unbekannten Ivar Kreugers, die Millionen in die
Wirtschaftskrise stiirzen, und all die Adolf Hitlers, die die Millionen nicht
nur in den Tod, sondern in die leste und grausigste Entmenschlichung
fithren, nicht etwa Fehlentwicklungsprodukte, sondern die logische Kon~
sequenz einer Kultur, die aus Materialismus und Moralitit ihre triige~
rische Lebenssubstanz zusammengebraut hat.

Die Mensdhlichkeit, welche die Propheten Israel und damit den Men-~
schen zumuten, die vor das Zentrum des schdpferischen Geistes gestellt
sind, erwichst auf anderem Grunde. Es wird diesen Menschen zuge~
mutet, Hérende, nicht einfach Schauende zu sein. Die erlebbare Erfiillung
der Menschlichkeit soll im Héren auf die hinter den Menschen und hinter
den Dingen aufstehende Stimme des Lebendigen beruhen. Nicht dort
mehr ist Erfiilllung der Menschlichkeit zu suchen, wo im Bereich der
sichtbaren Dinge mefibare Erfolge erzielt werden, sondern dort, wo dieser
Mensch einen Klang vernimmt, der ihm den Weg und die Geschichte des
eigenen und des Weltenlebens deutet. Erlebbare Erfiillung.des Mensch~
lichen liegt in dieser Erldsung von der Relativitit und Selbstzerseung.
Haben wir diese Kraft des Hérens, dann miissen wir nicht iiber die bdse,
sich selber zersetiende Zeit klagen, sondern wir werden in ihr stehen
und mit diesem unbeirrbaren Stehen ein Zeugnis ablegen, das die Zeit

iberdauert. Wo nur tote Moral und Gesegslichkeit und die Welt der mef3~
| 301



baren Gréfien vor dem Menschen stehen, da ist Verwirrung sein einziges
Schicksal, Verwirrung, die zugleich auch einer biirgerlich~christlichen
Kultur deutlichstes Merkmal darstellt. Denn die Fiille der Wesen und
Anspriiche, die da vor dem Menschen auflebt, ist chne Ordnung. Wo
das Héren ist auf den — im alten Israel durch die Propheten vermittelten
— Willen Gottes in der Zeit, da beginnen Wesen und Anspriiche von
selber in eine Ordnung hineinzuwachsen. Im Héren liegt das Leben, im
Nichthéren der Fluch. Und das Leben ist es, was den vor den Geist Gottes
gestellten Menschen wirklich zugemutet wird.

Am Ende der hochprophetischen und am Beginn der nachprophetischen
Zeit Israel-Judas erhilt diese als erlebbar zugemutete Haltung, fiir die
frither die Bezeichnung «Umkehr» die gebriauchlichste war, den Namen
«Geist». '

<Ich werde euch ein neues Herz geben und einen neuen Geist in euer Inneres
legen; ich werde das steinerne Herz aus eurem Leibe herausnehmen und euch ein
fleischernes Herz geben. Meinen Geist werde ich in euer Inneres legen und machen,
daf ihr in meinen Saungen wandelt und meine Gesetie getreulich erfillt.»
(Hes. 36, 26—27.)

Dieser Geist ist erlebbar. Er beruht in der groflen Selbstverstind-
lichkeit, die Christus dann im Tun des Samariters zeigte und die er selbst
sowohl auf seinem Gang zu den Hiusern der Zdllner als mit seiner den
Tempel reinigenden Tat schlicht lebte. Die Wirklichkeit dieses Geistes
ist eine Liebe, die weder nach Lohn noch nach Vorschriften fragt. Sie ist
das selbstverstindliche Wissen um das N&tige, das Notwendige, das
wirklich die Not wendet, Wenn eines aber klar sein sollte an und in
dieser Zeit, so ist es wohl gerade dieses, daf} dieses Wissen ums N&tige
und Notwendige fehlt. Die Fiille der Programme verdedkt nicht etwa,
sondern enthiillt dieses Fehlen. Die Fiille der organisierten Nothilfe ist
nicht etwa ein Zeichen fiir den Uberschwang dieser Liebe, sondern gerade
daf}t;ir, dafl nicht nur ihr Weg, sondern ihre Berechtigung sogar in Frage
steht.

Die hier gezeigte Erfiillung des Menschlichen besteht nicht etwa
darin, daf} einem herzlosen Tun ein Tun aus dem Herzen heraus ent~
gegengestellt wird. Alles Tun aus dem Herzen heraus kann auch vom
Tode angehaucht sein, denn dieses Herz kann im Grunde ein steinernes |
Herz sein. Wir sollten sie ja kennen, diese Wohltitigkeit des Herzens,
- die oft genug nur Befriedigung der Herzensgeliiste ist, diese Politik des
Herzens, die oft nur Flucht vor niichternem Denken ist. Nicht darauf
kommt es dem Propheten an, dafl einfach die Dinge aus dem Herzen
heraus‘ getan werden, sondern dafl zuerst und vor allem eine Verwand-
lung dieses Herzens geschieht. Diese Verwandlung nennt das Propheten~
wort: Meinen Geist werde ich in euer Inneres legen. Hier ist des mensch-
lichen Herzens innerstes Zentrum nicht etwa irgendwelche Herzlichkeit,
wohl aber der schipferische und erldsende Geist. Und er allein 4}t auch
Gedanken und Taten, die aus dem Herzen kommen, zu lebendigen und

302



klaren Gedanken und Taten werden. Diese tiefste Begegnung mit dem
Schipfer-Geist, die die menschlichen Herzen verwandelt und aus ihnen
dann die schdpferische Verwandlung der Welt bewirkt, soll erlebbar
sein. Diese Erfiillung der Menschlichkeit steht wieder vor den an den
gittlichen Geist glaubenden Menschen als Frage nach der Kraft und der
Maéglichkeit, mit der sie ihrer Zeit und ihrer Welt dienen kdnnen.

In der spit- und nachprophetischen Zeit Israels vollendet sich diese
Linie.

«Nach diesem wird es geschehen, dafl ich meinen Geist ausgiefle iiber alles Fleisch,
und eure S3hne und Tdchter werden weissagen, eure Greise werden Triume triumen,

eure Jiinglinge werden Gesichte sehen. Auch iiber die Knedchte und iiber die Migde
will ich in jenen Tagen meinen Geist ausgieflen. (Joel 2, 28—29.)

Die christliche Kirche hat seit Anbeginn die Erfiillung dieses Wortes
im Pfingstereignis gesehen. Sie hat damit eine Wahrheit gesehen. Sie hat
allerdings freilich allzu voreilig eine allen Zeiten giiltige Verheiflung
an einen Punkt der Geschichte verlegt und aus einem lebendigen Ereig-
nis, das jederzeit erlebbar sein sollte, ein einmalig geschehenes, nur dem
Riickschauenden erahnbares Wunder gemacht. Und doch ist hier mehr
verheiflen: nichts anderes als wieder Erfiillung der Mensdhlichkeit. Es soll
ein Sehen geben, das denen, die nicht sehen, wie Triumen erscheint. Wo
Menschen dieses Sehen widerfahrt, da erkennen sie wohl die Qual hinter
lachenden Augen, sehen die Gestalt, die dem, der vor ihnen steht, iiber
die Schulter schaut, erkennen in und hinter den Augen der Menschen deren
verborgenstes Sein und lastendes Schicksal. Mit diesem sehenden Auge sah
Christus die grofle Siinderin und sah hinter ihr das andere, was alle die -
nicht sahen, die nur das erblickten, was am Tage lag. Mit diesem Auge sah
er auch Judas und Pilatus an, mit diesem Auge sah er den Versucher auf
 dem Berge und den Engel in Gethsemane. Dieser Blick, der wieder den
Versucher und den Engel Gottes sieht, wird der Menschheit verheiflen,
den Alten und den Jungen, den Freien und den Knechten. Begniigt sich
eine Welt damit, dafl es nur Alte und Junge, nur Freie und Knechte gibt,
nur Menschen, die in irgendeine Kategorie und Klasse hineihpassen,
dann betriigt sie sich selber um die ihr verheifiene Erfiillung, um den dem
Menschen verheifienen Blick. _

Und die Erfiillung des Menschlichen wird in diesem Prophetenwort
auch im Weissagen gesehen, in jenem Aussprechen der wirklichen Namen
der Dinge, die mehr sind als Schall und Rauch. In einer Zeit, die sich
sehr leicht daran gew&hnt hat, Worte zum Verhiillen der Wirklichkeit
zu gebrauchen, steht diese Verheiflung fremd wie eine neue Schépfung.
Muf} schon der Blick hinter die Dinge einer blinden Zeit wie Triumen
erscheinen, so dieses Aussprechen der wirklichen Namen wie Angriff
und Anstofl. Und solch Anstofl wird ja iberall dort empfunden, wo die
Phrasen herrschen und wo es nicht anders denn als Angriff wirken kann,
wenn es auf einmal klar wird, was gewdhnlich in Wirklichkeit hinter
den vollen und schdnen Worten — Gott, Ehre, Vaterland etwa —- steht.

303



Die Ehrfurchtslosigkeit vor der Phrase und die echte Ehrfurcht vor dem,
-was hinter den Dingen steht, sind beide nur die verschiedenen Seiten
der gleichen Sache, der gleichen Erfiillung der Menschlichkeit. Am ehe~
sten ist etwas von diesem Bild gréflerer Menschlichkeit bei den einfaltigen
Heiligen der mittelalterlichen Kirche und bei den chassischen Juden des
Ostens zu finden, von denen uns etwa jene schdne Gesdhichte iiberliefert
ist, die Martin Buber von Rabbi Mosche Leib erz#hlt: «Ich habe die Liebe
von einem Dorfmann gelernt. Der safl mit anderen Bauern beisammen,
und als sein Herz lebhaft war vom Weine, sprach er zu einem: Liebst du
mich oder nicht? Und er antwortete ihm: Ich liebe dich gar sehr. Sprach
jener: Du sagst, ich liebe dich; weiflt du denn, was mir fehlt? Liebtest
du mich in Wahrheit, du wiirdest es wissen. Da schwieg der andere und
vermochte kein Wort zu sagen. Ich aber verstand: Das ist die Liebe zu
den Menschen, zu fithlen ihr Bediirfen und zu tragen ihr Leid.» (Martin
Buber: Die Legende des Baal-Schem, 1922, S. 43.)

Die Botschaft von der Erfiillung des Menschlichen hat im alten Israel
noch eine etwas andere Form angenommen, nachdem dieses Volk aus
dem Raum seines Landes vertrieben und aus den natiirlichen Méglich~
keiten des Staates und des Volkes verdringt war. Auch dann hat das
Suchen nach einer klaren Erfassung des wirklichen Lebensprinzips nicht
aufgehdrt. Im Hiobbuche, dieser romanhaften Darstellung der spiatjiidi-
schen Gedankenwelt, erhilt dieses bei den Propheten Geist genannte
Wesen den schon im iltesten Orient bekannten Namen der Weisheit:

Doch die Weisheit — wo ist sie zu finden?
Wo ist die Stitte der Erkenntnis?

Der Mensch kennt nicht den Weg zu ihr,

Sie ist nicht zu finden im Land der Lebendigen.
Die Flut spricht: In mir ist sie nicht, _
Und das Meer spricht: Sie ist nicht bei mir.

Abgrund und Tod, sie sprechen:

Nur ein Geriicht von ihr haben wir gehért.
Gott, der weill den Weg zu ihr.

Und er, er kennt ihre Stitte.

Denn er erschaut die Enden der Welt,

Was unter dem Himmel ist, sicht er alles.
(Hiob 28, 12—14; 22—24.)

Es ist wohl gerade das Merkmal von Menschen, Menschengruppen
und Zeiten, die aus den natiirlichen Lebensbereichen entwurzelt sind,
daf} sie zur Ueberschiung und Vergdtterung derselben neigen. So wie
die romantischen Naturschwirmer aus den Stidten kommen, deren kalte
Asphaltschicht Mensch und Erde trennt, so wie die glithendsten Bewun~
~derer der Macht der Schicht verschupfter Schwidhlinge entstammen, wie
die feurigsten Bewunderer des Heldentums gewdhnlich dann auftreten,

304



wenn es fiir echtes Heldentum keinen Raum mehr gibt, wie die andich~
tigsten Bewunderer des Todes aus Zeiten und Verhsltnissen stammen,
die gerade von der kleinen Lust am Leben leben, so ist offenbar auch im
alten Israel gerade in jener Zeit der Trennung vom Natur~ und Volks-
leben der Gedanke aufgestanden, in den natiirlichen Gréflen der Welt,
in der Flut und im Meer, im Lande der Lebendigen, allenfalls im Reiche
des Todes sei das leste Geheimnis der Welt, das Urprinzip des Lebens,
der schdpferische Geist, hier Weisheit genannt, zu finden.

Und die erste Auskunft, die der Dichter des Hiobbuches auf diese
Frage nach Geist und Weisheit zu geben hat, ist ein gewaltiges Nein
gegeniiber all solchen Versuchen. Die Flut und das Meer, sie selber spre~
chen eine andere Sprache als der Mensdh, der sie vergdttlicht, aus ihnen
zu vernehmen meint: Die Weisheit, sie ist nicht in uns. Der Urgrund
des Lebens ist nicht das sichtbare Leben selber. Die Materie hat nicht in
sich ihren Lebensgrund und Lebenszweck. Nicht einmal die Natur birgt
dieses Letste in sich. Die reiflende Kraft der Flut vermag ein Bild davon
zu geben, was Kraft ist, und die Weite des Meeres davon, was Grenzen~
losigkeit bedeutet. Das Schipferische aber ist mehr als nur Kraft und
Grenzenlosigkeit. Sucht der Mensch dieses Schépferische, so darf und
kann er nicht bei den natiirlichen Gréflen verharren. Sucht er nur sich
selber, seine eigene Bestitigung, seine eigene Erbauung, so vermag er
immer in allen Bereichen des natiirlichen Lebens ein Stiick dessen, was
er sucht, zu finden. Es wird dem Menschen aber nun gerade zugemutet
und zugetraut, daf} er im letsten Grunde mehr suche als sich selber.

Findet der Mensch in der Natur den Urgrund des Lebens nicht, so
sucht er ihn doch wohl in Bereichen, die mit dieser Natur irgendwie ver~
wandt sind. Er konstruiert sich natiirliche Lebensgesetie, er erdenkt sich
ein Naturrecht. Und wieder, je. unnatiirlicher das Leben des Menschen
selber ist, um so eher wird er geneigt sein, Naturgesete und Naturrecht
als Grund und Zwedk der Welt anzuerkennen. Naturrecht und natiir~
liche Notwendigkeiten sind aber noch gefihrlichere G&ten, als es die
nur vergdttlichte, die nur romantisch verklirte Natur selber ist. Wird
das Grundprinzip des Lebens im Naturrecht und in natiirlichen Not~
wendigkeiten gesehen, dann ist nicht nur eine grenzenlose Verwirrung
des Menschen trauriges Los, sondern auch eine grausige Entleerung der
Welt, die zur kalten Zwedkmaschinerie wird. Es ist darum wohl kein
Zufall, daf} gerade in unserer Zeit der Glaube an das Naturrecht seine
eigentliche Auferstehung erlebt. Kein Gedanke ist so geeignet wie dieser,
zum biegsamen und schmiegsamen Werkzeug auch der verschiedensten
Ziele zu werden. Naturrechtliche Begriindung des Eigentums neben
naturrechtlicher Begriindung des Kommunismus, naturrechtliche Begriin~
dung des Krieges neben naturrechtlicher Begriindung allgemeiner Men-
schenliebe! Auch diese Verwirrung der biirgerlich~christlichen Zivilisation
in der Zeit ihrer Zersetsung ist kein Schdnheitsfehler und keine Zufallig-
keit, sondern zutiefst darin begriindet, dafl diese Welt auf der Suche nach

305



dem Urprinzip des Lebens den Weg beschreitet, den der Dichter des Hiob~
buches seinem Volke und seiner Zeit gerade verwehren wollte.

Neben der Natur und den naturrechtlichen Notwendigkeiten gibt es
noch einen Bezirk, in dem gerade der unnatiirlich gewordene Mensch
das Geheimnis des Lebens zu finden meint: Abgrund und Tod. Vom Tode,
als der eigentlichen Urerfahrung des Menschen her, sucht die moderne
Zeit eine neue Philosophie zu begriinden. In der Urerfahrung des Todes
scheint ihr auch die Quelle der Religion zu liegen. Und der Tod, als des
Menschen einzig sichere Gewifheit, scheint die einzige Sicherung aller
Gewifbheit zu sein. Auf die Naturschwirmerei und Naturromantik ist
Todesschwirmerei und Todesromantik gefolgt. Und genau so, wie die
romantische Schwirmerei die Natur verfilscht, ihr nicht ithre Wiirde und
ihr Eigenleben [afit, so vergreift sie sich auch an der Wiirde des Todes.
Dieser hért fiir seine romantischen Anbeter auf, des Menschen eigener
Tod zu sein. Er wird zum Tode schlechthin, zum Massenprodukt, das
dann eben auch Massen, und immer gréflere Massen, verschlingt.

Der Dichter des Hiobbuches meint, in Abgrund und Tod sei immer~
hin noch ein wenig mehr vom Geheimnis des Lebens zu finden als in der
Natur, im Naturrecht und in natiirlichen Notwendigkeiten. Er wird mit
dieser Meinung recht haben: Tod und Abgrund, sie sprechen, nur ein
Geriicht von der schdpferischen Weisheit haben wir -gehdrt. Sie haben
ja so viel Leben verschlungen, der Abgrund und der Tod, dafl sie wohl
ein Geriicht vom Grunde des Lebens haben auffangen k&nnen. Abgrund
und Tod haben die Schlachtfelder unserer Zeit gesehen, sie haben Dachau,
Buchenwald und Auschwits erlebt. Sie wissen wenigstens, wie das ist,
wenn der Urgrund des Lebens nicht mehr gesucht, ja wenn er von den
Menschen selber verworfen wird. Sie haben ein Geriicht gehdrt, aber
nicht mehr als ein Geriicht. Und es ist zu allen Zeiten gefihrlich, dem
zu glauben, der nur ein Geriicht gehdrt hat. Es ist darum ein gefihrliches
Unternehmen, vom Tode her Philosophie, Religion und letite Gewifi~
heit zu begriinden. Die grofle Enttiuschung, die am Ende jedes Unter~
nehmens wartet, das auf Geriichte hin begonnen wird, kann auch hier
nicht ausbleiben.

Der grofie Irrweg, vor dem der Dichter des Hiobbuches warnt, ist
die Vergdtterung natiirlicher Erfahrungen. Seine Warnung ist in der
biirgerlich~christlichen Zivilisation verhallt, Wenn hier noch irgendetwas
vergdttlicht ist, so sind es die natiirlichen Erfahrungen. Macht und Geld,
Ehre und Vaterland, Ruhm und Arbeit, Klasse und Gesellschaft, sicht~
bares Leben und erfahrbarer Tod, was sind sie anderes als natiirliche
Erfahrungen! Wo immer sie verabsolutiert werden, beginnt nicht nur die
grofle Unsicherheit des modernen Menschen, es beginnt noch mehr: Die
Heuchelei. Mord etwa ist, naturrechtlich begriindet, ein Verbrechen, Mord
aber im Dienste des wieder naturrechtlich als géttlich verklirten Vater~
landes eine Heldentat. Gemeiner Diebstahl fillt, naturrechtlich gewertet,
unter die strafwiirdigen Vergehen. Aneignung der durch die Arbeit

306



anderer erzielten Mehrverdienste aber ist eine Geschiftstugend. Toleranz
ist das, was die anderen tun sollen. Diese Heuchelei, diese Zerspaltung
des Mensdhen, diese Atomisierung des menschlichen Geistes ist das not~
wendige Ziel jenes Weges, der {iberall dort eingeschlagen wird, wo die
natﬁ(i'liohen Erfahrungen und Gegebenheiten als géttlich verabsolutiert
werden. .

Was aber bleibt iibrig, wenn man die Mahnung des Dichters des
Hiobbuches beherzigen wollte? Der Mensch kennt nicht den Weg zur
schdpferischen Weisheit, sie ist nicht zu finden im Lande der Lebendigen.
Ist dann Resignation des Menschen einziger Weg? Wenn der Sinn des
Lebens nicht in Flut und Meer, auch nicht in Abgrund und Tod zu finden
ist, mufl man dann nicht {iberhaupt auf jeden Sinn verzichten? Mufl man
dann nicht in der Gewiflheit leben, dal} der Wahnsinn allen Sinn ver-~
schlungen habe, dafl der Wahnsinn der einzige versteckte Sinn des
Lebens sei? Diese Resignation wire gewif) ein ehrlicheres Unterfangen
als all die Versuche, dem Unerklirlichen einen kiinstlichen Sinn zu unter~
schieben. Die Resignation unter die Gewalt des Wahnsinns wire men~
schenwiirdiger als die Vergéttlichung des Geldes oder des Vaterlandes
oder der Macht oder des Todes!

Der Didhter des Hiobbuches aber kennt noch einen menschenwiirdi~
geren Weg: Gott, der weill den Weg zur schdpferischen Weisheit, und
er kennt ihre Stitte. Damit ist wohl das letite Wesen des schdpferischen
Geistes in ein Geheimnis gebettet, doch in ein gnidiges Geheimnis. Denn
wo es solch Geheimnis nicht mehr gibt, wo die Welt zur Rechenmaschine,
die Geisteswelt zur Registratur wird, da geistert die Kilte aller Maschi~
nerien durch Leben und Tod hindurch. Und vielleicht sind gerade die
Ausfliichte in die romantischen Verklirungen, einmal der Natur und
ein andermal des Todes, Zeichen dafiir, dafl der Mensch die Kilte dieser
Maschinerien verspiirt hat, den Wiistenhauch dieses geheimnislosen
Lebens nicht ertragen kann. Und vielleicht ist gerade der maschinell er~
zeugte Massentod eine leste Vollendung der geheimnislos gewordenen,
das Geheimnis grundsiglich leugnenden Welt. Eine solche Zeit sucht
dann gern das Geheimnis um des Geheimnisses willen, und das Halb-~
dunkel, das diister Mystische in der Philosophie wie in der Kunst ge~
winnt an Anziehungskraft. Wo immer diese Dinge regieren, da sind
Menschen oder Zeiten auf der Flucht vor einer Leere, die sie nicht er~
tragen. Der Dichter des Hiobbuches stellt dem die Fiille Gottes gegen~
iiber. In ihm ist das echte Geheimnis und die echte Absolutheit. Und der
Mensch? Hat er keinen Weg zum Urgrund dieser schdpferischen Kraft?
Das Ende der zitierten Verse lautet: Gott sprach zum Menschen:

«Siehe, die Furcht des Herrn, das ist Weisheit,
Und B&ses meiden, das ist Erkenntnis.» (Hiob 28, 28.)

Es gibt also ein Hereinragen der géttlichen Geistesmadht in die mensch-
liche Geisteswelt. Es gibt mindestens einen Beginn dieser Weisheit im

307



menschlichen Bereich. Und auch dieser Beginn schon ist unendlich viel
mehr als die miide Resignation oder die Flucht vor der unertriglichen
Leere. Wirkliche Furcht Gottes ist nicht schlotternde Angst, und wirk-
liches Meiden des B&sen ist nicht pharisierhafte Moral. Gottesfurcht und
Meiden des B&sen sind vielmehr Dinge, die aus den verwandelten Herzen
sprieflen, die die Zwiesprache mit dem Ewigen kennen. Soll der Mensch
mehr als nur die Natur und ihre Ordnungen, mehr als nur den Abgrund
und den Tod kennen, so darf er diese Zwiesprache mit dem Ewigen ken-~
nen, die der Dichter des Hiobbuches gerade als das eigentliche Merkmal
des Helden seines Buches hinstellt.

Jeder Dienst an Menschen und Geisteswelt in der Gegenwart kann
nur dann ein sinnvoller Dienst sein, wenn er die Zerspaltung des Men-
schen und die Heuchelei der biirgerlich-christlichen Zivilisation iiber-
windet. Und so steht auch diese Antwort des unbekannten Dichters aus
Israel vor uns als eine lebendige Frage: Haben wir mehr als die falschen
Absolutheiten und mehr als die miide Resignation? Kennen wir das
gnidige Geheimnis Gottes, das dennoch einen Teil des eigensten gdtt~
lichsten Wesens enthiillt? Kennen wir die Gottesfurcht, die die Angst
{iberwindet, und jenes Meiden des B&sen, das nicht die kalte Luft um sich
verbreitet, die um alles Pharisiertum weht? Kennen wir die Zwiesprache
der ganzen Menschen mit dem ganzen schpferischen Geiste? Es gehdrt
zum Wesen des Menschen, dafl er Natur und Tod nur mit dem Geiste
biandigen kann. Der Geist, wie ihn der Dichter des Hiobbuches sieht, ist
allerdings mehr als der blasse Intellekt des Menschen, der weder der
Natur noch dem Tode standzuhalten vermdchte. Um diesen Geist zu
haben, gibt es kein allgemein giiltiges Rezept. Er weht in der Tat, wo
er will. Aber es gibt seine Merkmale, und die Fihigkeit der Zwiesprache
mit dem Ewigen ist hier sein hervorstechendstes Merkmal. Es reiht sich
dem an die Seite, was die spite Prophetie Israels von jenem Schauen der
Gesichter zu sagen wufite, Es ist wie dieses dem Menschen als erlebbar
verheiflen.

Das neue Testament verdankt seine Existenz der Ueberzeugung der
Urchristengemeinde, dafl in Jesus von Nazareth der Christus Gottes
und in dieser geschichtlichen Person das Reich Gottes in neuer Fiille und
Vollmacht in Raum und Zeit dieser Welt gekommen sei. Der wesentliche
Unterschied zwischen Altem und Neuem Testament liegt nicht in der Art,
wie {iber das Reich Gottes geredet wird, sondern einzig darin, daff die
christliche Rede vom Reich Gottes zum Unterschied von der israelitisch-
jlidischen dieses aufs engste mit der Person Jesu Christi verbindet. Hier,
in dieser Person, findet die Christenheit seit jeher die Gotteskraft, welche
die alten Wirklichkeiten verwandelt. Darum berichten die Evangelien
davon, daff um diesen Christus Gottes herum und durch ihn Verwand-
lungen geschehen. Der Grund dieser Verwandlungen liegt darin, dafl
diesem Christus die Wirklichkeit selbst zuerst verwandelt ist. Wenn im
Johannes-Evangelium Christus das Wort zugeschrieben wird:

308



«Meine Speise ist, dafl ich den Willen dessen tue, der mich gesandt hat, und sein
Werk vollende» (Joh. 434); .

so wird damit enthiillt, was nach dem Glauben der Urgemeinde die ent~

scheidende Wirklichkeit Christi war. Er lebt vom Tun des Willens Gottes.
Er ist damit aus dem Bereich der Welt, die nur nach den Erscheinungs-~
formen Gottes fragt und bei der Fiille der von ihr geglaubten gé&ttlichen
Erscheinungen hilflos in Relativitit versinkt, in den anderen Bereich
hiniibergetreten, da nur und allein nach dem Willen Gottes gefragt wird.
Weil Christus der Mensch ist, der in letster Vollmacht es wagt, nur auf
diesen gdttlichen Willen zu lauschen, und weil darum sein Reich das
Ende der Relativititswelt und der Beginn der Wahrheitswelt ist, darum
ist zuerst fiir die Urchristenheit das von der altisraelitischen Prophetie
umrissene Gottesreich in der Person Christi erschienen.

Das freie und selbstverstindliche Tun des géttlichen Willens als inne~
res Gesets, das in Worten und Gleichnissen Jesu erscheint, ist zunachst
von ihm schlicht gelebt worden. Darum kann er als die Erfilllung des
Gesetses gezeichnet werden. Das Reich, das an seine Person gekniipft ist,
bedeutet das Ende einer Welt, die nur beharren will. Wo immer Zeiten
auftreten, in denen das Beharrungsvermdgen in seiner ganzen Schwer-~
kraft sich auswirkt, den Weg nach vorwirts verbaut und Dinge zum
Selbstzwedk madht, die in einer lebendigen Welt niemals Selbstzweck
sein diirften, da steht die Welt Christi, das an seine Person gekniipfte
Gottesreich, in seiner ganzen Einsamkeit und Fremdheit vor den Men~
schen. Wo aber das Ende der Beharrenswelt ist, da ist auch der Anfang
einer Welt, in der es Neuschdpfungen gibt. Darum zeichnet die neu-
testamentliche Botschaft solche um Christus herum geschehenden Neu-~
schdpfungen. Die Wunder der Evangelien sind solche Zeichnungen. Und
die gréfiten Wunder sind die an Menschen geschehenden, Menschen aus
der kalten Welt, da sich nichts verindert, herausreiflende und in der
Kraft der Liebe zu wirklichem Leben verwandelnde Wunder, Weil die
neutestamentliche Urgemeinde das Reich Gottes in Christus gekommen
sah, zeichnete sie in den evangelischen Berichten auch das Ende einer
geistlosen Leere in der Welt und den Anfang eines Welterlebens, das
Raum hat fiir Geister und Geisterrede. Wenn in den Evangelien Christus
Damonen austreibt, mit dem Versucher und dem Engel redet, so liegt da
mehr vor als nur eine zeitbedingte Ausdrucksweise. Es liegt darin wohl
ein Hinweis darauf, wie sehr dem Reiche Gottes die Welt zur Fiille wird,
zu einer Fiille, von der weder die Schulweisheit noch die geistlose Routine
- einer atomisierten und mechanisierten Welt sich etwas triumen lifit.
Fragen wir aber auch bei dieser neutestamentlichen Botschaft vom

Reiche Gottes nach der innersten Kraft dieses Reiches, nach dem auch
" dem Menschen erlebbaren Zentrum des géttlichen Lebens, dann sehen
wir auch hier die alttestamentlichen Begriffe von Umkehr und Geist neu
aufgenommen. Die innerste Kraft des Gottesreiches ist eben auch hier
die alle Wirklichkeit verindernde Kraft. Und wo wir nadh ihr fragen,

309



fragen wir nach dem Allerwirklichsten in der Welt, das eben noch wirk~
licher sein muf}-als die scheinbar so fest gegriindete Wirklichkeit. Fiir die
neutestamentliche Botschaft ist dieses Wirklichste der Welt der Gottes~

geist. Denn am Anfang der Wirksamkeit Jesu heifit es, dafl er in der
- Kraft des Geistes von der Taufe des Johannes gekommen und an sein
Werk gegangen sei (Luk. 4, 14). Die mythische Rede des Neuen Testa-~
ments von der iibernatiirlichen Zeugung Jesu durch den Heiligen Geist
weist ebenso auf dieses Urelement dieses in Zeit und Welt so fremden
Lebens hin. Dafl der Geist fiir Christus das eigentliche Lebenselement
war, ist der Christenheit kaum jemals zweifelhaft gewesen. Schon von
da aus ist es merkwiirdig, zu beobachten, wie wenig das traditionelle
Christentum diesem von ihm bekannten Heiligen Geist als Schépfungs~
und Verdnderungskraft zutraut. Sollte das am Ende bedeuten, daf dieser
Geist nach Golgatha seine Wirksamkeit aufgegeben habe? Dann wiirde |
es sich ja aber gerade nicht um Geist, sondern nur um die mensdhliche
Individualitit Jesu handeln. Wo wirklich von Geist geredet wird, mufl
ja von etwas Ewigem geredet werden, das wohl seine besonders sicht~
baren Erscheinungsformen, nicht aber seinen Anfang und sein Ende in
der Zeit hat.

Nodh deutlicher wird dieses, wenn wir aus den evangelischen Berich-
ten vernehmen, daf} des schdpferischen Lebens innerster Kern nicht nur
das Lebenselement Jesu gewesen sei, sondern von diesem auch seinen
Jiingern zugemutet und zugetraut wird. Als diese Jiinger den nadkten,
brutalen, gew&hnlich an Macht und Geld orientierten Egoismus der Welt
in einen geistlichen Egoismus zu verwandeln sich anschickten, da richtete
sich das Jesuswort: «[hr willt nicht, welches Geistes Kinder ihr seid»
(Luk. 9, 55 {.), drohend vor ihnen auf. Der gleiche Geist, der das Leben
Christi bestimmt, wird damit als den Menschen erlebbare Wirklichkeit
gekennzeichnet. ‘

Das Neue Testament wahrt wohl die Freiheit und das Geheimnis
des innersten Gotteswunders:

<Der Wind weht, wo er will, und du hdrst seine Stimme, aber du weillt nicht,
woher er kommt und wohin er fihrt. So ist jeder, der aus dem Geist geboren wird.»
(Joh. 3, 8.)

Es verheifit aber gleichzeitig diesen Menschen, denen ein um das letste
Geheimnis Gottes loderndes Dornbuschfeuer alles ehrfurchtlose Besitsen~
wollen dieses Heiligsten verwehrt, daf} sie von der Kraft, die man weder
schauen noch besisen kann, leben diirfen, Liegt vielleicht hier ein gréfie~
res Geheimnis der géttlichen Liebe, auch der Liebe Jesu Christi, be~
schlossen als alle gefiihlsselige Liebe, die man dieser Gestalt so gern
und leichthin zutraut? Denn wenn es vor Gottes Augen klar ist, daf} es
cine tiefe Not aller Menschlichkeit bedeutet, nicht zu wissen, was das
eigentlich Wirklichste ist, und ein grofles Verirren aller Menschlichkeit,
falschen und vorliufigen Wirklichkeiten nachzujagen, dann ist es eben

groBte gottliche Liebe, wenn diesen Menschen der Grund der Wirklich~
310 ‘



keit gedeutet wird. Wir haben in der Christenheit wohl viele Reden von
der géttlichen Liebe. Wir verkleinern aber diese Liebe, wenn wir in ihr
nur die Kraft sehen, die da und dort einen einzelnen Menschen aus der
Schuld und Not seines Lebens herausreifit, einem Trinker das Trinken
und einem Dieb das Stehlen verleidet. Wir sollten wohl von der Bot~
schaft der Evangelien her auch die gréfiere Liebe Gottes sehen kénnen.
Gerade das geistlichste der Evangelien, das Johannes-Evangelium, ver~
kiindet ja deutlich, dafl Gott die Welt geliebt habe. Soll das der Welt von
heute gelten, so bedeutet es wohl die Verheilung, den schépferischen
Geist zu erkennen und aus den schwankenden und triigerischen Schein~
wirklichkeiten heraus vor die lebendige Wirklichkeit Gottes gestellt zu
sein.

Weil dieser Geist es mit dem ganzen Menschen zu tun hat, duflert
er sich besonders dort, wo alle Funktionen des Menschen in Anspruch
genommen sind, wo dieser am ehesten ein ganzer und wirklicher Mensch
sein muf}, ndmlich'in der Gemeinschaft. Der gemeinschaftslose Mensch,
der den stindigen Monolog seines eigenen Lebens sprechende Mensdh,
kann sich sehr leicht gefihrlichen Tiuschungen iiber die Geistesmacht
seines eigenen Lebens hingeben. Ob aber Geist eine Kraft sei oder nicht,
erweist sich nicht an allerlei geistreichen Gedanken, sodern an der Kraft,
die Wirklichkeit zu verindern. Darum ist, gemessen an diesem Wesen
des wirklichen Geistes, so viel von der modernen Geistigkeit nichts an~
deres als geistreich sein wollende Spielerei. Und die Geistigkeit einer
Kultur, die sich eben bewufit auf das abstrakt Geistige beschrinkt, sich
aber damit abfindet, dafl das Leben des Menschen in der Gemeinschaft,
im Arbeitsprozef}, im Staat, von geistlosen, nackten Gewalten dirigiert
wird, entlarvt sich selber als Heuchelei. Im urdhristlichen Zeitalter wird
darum besonders stark die Wirksamkeit des Geistes Gottes im und an
dem Gemeinschaftsleben betont. Der Gemeinde wird zugerufen:

«Willt ihr nicht, daf} ihr Gottes Tempel seid und dafl der Geist Gottes in euch

wohnt? Wenn jemand den Tempel Gottes verderbt, den wird Gott verderben; denn der
Tempel Gottes ist heilig, und der seid ihr.» (1. Kor. 3, 16—17.)

Die Gemeinschaft der christlichen Urgemeinde ist der Ort, da die
einzelnen Glieder dieser Gemeinde ganze und wirkliche' Menschen sein
sollen, und das ganze und wirkliche Menschsein miindet in der Fahigkeit,
in der wirklichen Gemeinschaft leben zu kdnnen. Darum begriindet die
Literatur der Apostelzeit den charakteristischen Aufbau der Urgemeinde
mit dem Wirken des Geistes. Der urdhristliche Kommunismus in Jeru~
salem, diese Befreiung von Denk~ und Lebensformen, die mit der wirk~
lich geschehenen Erldsung unvereinbar sind, wird auf die Gabe des
Pfingstgeistes zuriidkgefithrt. Dafl die Gemeinde an den Bau neuer
Lebensformen herangehen mufite, war weder nur in ihrem Willen noch
nur in jhrem Zustand begriindet; denn an Erlésung glauben, Erldsung -
bekennen und gleichzeitig an die Unabinderlichkeit ewiger Welt~ und

311



Schépfungsordnungen glauben und deren legte Giiltigkeit bekennen,
hiefle gerade, die Wirklichkeit der ErlSsung leugnen. Es ist wohl schwer~
lich ein Zufall, dafl die neutestamentliche Literatur so viel Gewicht auf
das rechte Selbstverstindnis der Menschen und der Gemeinde legt. Der
Einzelne wie die Gemeinde sind Gefafl und Tempel des Geistes, und der
Einzelne wie die Gemeinde sollen es auch wissen, daf} sie dieses sind.
Denn nicht wissen, wer man in Wirklichkeit ist, heif}t gerade allen Stiir~
men, allen Welten, allen Geistern, auch allen Toden preisgegeben sein.
Der Glaube an das Reich Gottes zur Zeit der Urgemeinde ist aber gerade
eine Rettung aus solcher Wurzellosigkeit, aus so%dler Unklarheit, aus der
Sumpfluft, da der Mensch und die Gemeinschaft heute von diesen und
morgen von jenen Kriften und Trieben bewegt werden kénnen. Dieser
Glaube ist auch eine Erl8sung aus jener sumpfigen Dunkelheit, da der
Mensch und die Gemeinschaft heute von rationalistischem und morgen
von mystischem Aberglauben, heute vom totalen Staat und morgen von
der totalen Wirtschaft gemeistert, geformt oder getdtet werden kénnen.
Gerade darum legt das Neue Testament so viel Wert darauf, dafl sowohl
den cigentlichen Jiingern Jesu als auch den Gliedern der Urgemeinde
klar gesagt wird, wes Geistes Kinder sie seien. '

Das erste erlebbare Merkmal.dieses Geistes liegt in der Verinderung
des menschlichen Verhiltnisses zu Gott, welches im Neuen Testament
als das Verhiltnis der Sohnschaft gezeichnet wird:

<lhr habt nicht den Geist der Knechtschaft empfangen, so daf} ihr euch wieder
fiirchten miifitet, sondern ihr habt empfangen den Geist der Annahme an Sohnesstatt;

in diesem rufen wir: Abba, Vater! Eben dieser Geist bezeugt samt unserem Geiste,
daf} wir Kinder Gottes sind.» (Rémer 8,-15—16.)

Durch diesen Glauben an die Sohnschaft zu Gott hat die urchristliche
Gemeinde ihren Glidubigen zusammen mit der Erfiillung der Demut auch
die Erfiillung des Stolzes geschenkt. Hachster Stolz und hdchste Demut
sind hier in eines zusammengeflossen. Falscher Stolz schliefit Demut aus.
Er kennt nur Gedanken und Werke, bei denen nicht das Gedadhte und
Gewirkte gemeint sind, sondern bei denen der Denkende und Wirkende
im Grunde nur sich selber sucht. Dieser falsche Stolz kennt nur zu gut
die Haltung des Herunterschauens. Die neutestamentliche Gemeinde ist
nun nicht den einfachen, allzu bequemen Weg gegangen, daf} sic dieser
Haltung das Ideal der Demut entgegengestellt hitte. Wo nur mit Idealen
gelebt wird, gibt es eben den nicht weniger falschen Stolz auf die Erfiillung
der Ideale. Mit keinem Tugend~ und Demutsideal wire jener mensch~
lichen Krankheit beizukommen, die im Herunterschauen, im Bessersein~
wollen liegt, und die nicht nur die Wurzel von Kains Brudermord, sondern
von allen Brudermorden geworden ist, die je auf der Erde geschahen.
Die neutestamentliche Gemeinde ist einen anderen Weg gegangen. Sie
hat ihren Glaubigen nicht den Stolz verboten, sondern ihnen erst den

rechten Stolz geschenkt. Wo diese Botschaft: Der Mensch, Sohn des Hch~
312



sten, im Ernst gehdrt und gedacht wird, da ist dieser Mensch aus der
Ebene, in der er noch hinunterblicken kann, in eine Hdhe entriickt, da
er diese Mdglichkeit gar nicht mehr hat. Denn er steht nun so nahe vor
Gottes Angesicht; dal er nur noch hinaufblicken kann. Und alles, was
er erblickt, erblickt er in diesem Angesicht, den Menschen, das Tier, die
Blume und den Stern. Die echte Demut, mit der der Mensch nun zu all
diesen Wesen hintreten darf, ist keine Tugend mehr, deren Erfiillung
ihn nur wieder hinunterblicken liefle; sie ist vielmehr des héchsten Stolzes
andere Seite. Und sie ist die Heilung jener Kains-Krankheit.

Sie fithrt von selber zum zweiten erlebbaren Merkmal des schdpfe-
rischen Geistes unter den Menschen. Dieses wird im Neuen Testament
Bruderliebe genannt:

<. ..weil die Liebe Gottes ausgegossen ist in unsere Herzen durch den Heiligen
Geist, der uns gegeben worden ist.» (R3mer 5, 5.)

Weil hier die Liebe als Frucht des Geistes gesehen ist, kann sie mehr
sein als alle an die nur natiirliche Bewegung des menschlichen Lebens
gebundenen Schwingungen des Eros und mehr vor allem als die un~
natiirliche und verkrampfte Pflicht zur Liebe, zu der die Christenheit die
neutestamentliche Bruderliebe oft gemacht hat. In dem liebenden Tun
Gottes ist alles menschliche Tun der Liebe begriindet. Wieder riickt der
schopferische Geist den Menschen aus einer Ebene fort, auf welcher er
nur Trieb oder Pflicht sich gegeniiber findet, und versetit ihn in jene
andere, hdhere Ebene, da er Gott selber vor sich findet, den licbenden
Gott hinter dem Menschen und hinter den Dingen, vor allem, wenn
dieser Mensch und diese Dinge verwundet neben den Straflen der Welt
liegen. So ist die neutestamentliche Bruderliebe eine Erfiillung dessen,
was die alttestamentlichen Propheten das selbstverstindliche Tun des
Gottesgeseses im Inneren nannten.

Damit aber leitet auch dieses Merkmal des schdpferischen Geistes zu
dem nichstfolgenden iiber, dem Merkmal der Freiheit:

«Der Herr aber ist der Geist; wo aber der Geist des Herrn ist, da ist Freiheit.»
(2. Kor. 3, 17.)

Einem weiten Teil der Christenheit ist dieses Wort ein Argernis. Man
mdchte da viel lieber sagen: Wo der Geist des Herrn ist, da ist Ordnung
und Zucht. Einem anderen Teil der Christenheit schenkt dieses Wort
eine etwas allzu billige Befriedigung; versteht man es doch als: Wo
Freiheit ist, da weht der Geist des Herrn. Aber nicht irgendwelche Zudht,
sondern eben Freiheit wird als Frucht des Geistes gezeigt. Freilich be~
griindet auch nicht irgendeine vorhandene Freiheit die Anwesenheit des
Herrn, sondern aus dem Geist des Herrn erwidhst die rechte Freiheit.
So wenig allerdings wie Sohnschaft und Bruderliebe ist die evangelische
Freiheit eine Tugend oder ein Ideal. Als Kraft des Gottesreiches fliefit
sie aus dem Zentrum dieses Reiches, aus dem schdpferischen Geist selber.

313



Das Menschenbild des Neuen Testaments ist darum vor allem von dieser
grofien Freiheit bestimmt, die auch nur wieder dort zu erleben ist, wo
der Mensch aus einer Ebene entriickt ist, in der nur die zermiirbenden
Gegensitse von Ordnung und Ziigellosigkeit ihn anstarren, und in jene
hshere Ebene versetst, da der Quell des Lebens in seiner niachsten Nihe
entspringt. Das Merkmal des Bildes dieses Menschen der Freiheit besteht
darum vor allem darin, dafl nichts diesen Menschen haben und besitsen
kann. Wo die Sorge ihn haben mdchte, da lebt und verkiindet Christus
die Freiheit der V3gel unter dem Himmel und der Lilien auf dem Felde.
Und wo irgendein Besits den Menschen haben und besien mdchte, da
richtet Paulus das stolze Wort vom «Haben, als hitte man nicht» als ein
in alle Nacht wegweisend leuchtendes Signal auf. Diese Freiheit als
Frucht des Geistes wird dem Menschen zugemutet und zugetraut.

Der Geist mit diesen seinen Hauptmerkmalen erscheint auch in der
neutestamentlichen Botschaft als das eigentliche Lebensprinzip:

«Das Trachten des Geistes ist Leben und Frieden.» (Rdmer 8, 6.)

Hier wird der Geist deutlich als etwas verstanden, was nicht nur in
irgendeiner abstrakten Ideenwelt Geltung hitte. Die Leben erzeugende
Wirkung des Geistes hingegen ist sehr wdrtlich zu verstehen. Er erzeugt
zunichst geistiges Leben, wedkt Menschen, deren Leben sonst ein Schlaf
wire, zum wachen Dasein derer auf, die mit Augen und Ohren und
Herzen den Menschen und Dingen der Welt begegnen. Jener Blidk, von
dem die alttestamentliche Prophetie sprach, der Blick hinter die Maske
der Dinge und hinter den dufleren Schein des Lebens, und jenes Haren
auf das verborgene Rauschen und Klagen, auf den Klang der Lebens-
lieder und Weggesinge sind eine héhere Erfilllung des geistigen Lebens
als alles nur verniinftige oder nur gefithlvolle Bewegen des menschlichen
Geistes. Die Botschaft, die in einer ergreifenden Fremdheit in Raum und
Zeit dieser Welt steht, ist die Botschaft von einer gréfieren und héheren
Mensdhlichkeit, die vor allem in einem wacheren geistigen Leben beruht.
Aber nicht nur geistiges Leben wird durch dieses Lebensprinzip der neu-
testamentlichen Christenheit geweckt, sondern das- Leben schlechthin
flieBt aus dieser Quelle. Der Geist mit seinen Merkmalen: Sohnschaft,
Bruderliebe und Freiheit, tritt der Todeswelt gegeniiber. Beruht die
ganze reale Herrschaft dieser Todeswelt, die erst in ihren leiten Aus~
wirkungen sich auf den Schlachtfeldern der Erde und in der Entfesselung
aller mithsam gebandigten Bestialititen austobt, doch gerade darauf, daf}
die echte Sohnschaft, die echte Bruderliebe und die echte Freiheit fehlen;
liegt sie doch gerade darin begriindet, dafl der Mensch nur auf jenen
vorliufigen und vorletsten Ebenen leben kann, auf denen er, ohne es zu
wissen oder zu wollen, zum Werkzeug des Todes wird. Der Geist als
schdpferisches Lebensprinzip wirkt den Frieden, einen Frieden allerdings,
der nicht nur darin besteht, daf zufillig kein Krieg herrscht, sondern
einen Frieden, der selber eine positive Kraft, selber ein Lebensstrom ist.

314



Der Geist als Quelle des Lebens ist in der biblischen Botschaft vielleicht
aber noch wértlicher zu verstehen. Das allem Erkennen unzugingliche
‘Geheimnis des Lebens, das die Bibel Schépfung nennt, wird hier ja auch
als durch den Geist geschehen geschildert. Dieses Lebensprinzip ist fiir
den biblischen Glauben allerdings nicht nur eine Hypothese zur Erkli~
rung geheimnisvoller Vorginge in Natur~ und Menschenwelt; sondern
immer und tiberall wird im Verlauf der biblischen Botschaft dem Men~
schen zugemutet und zugetraut, er mdge es wagen, aus diesem Lebens~
prinzip heraus zu leben, er mdge es unternehmen, einmal nicht mehr
zu vegetieren und in den Winden der Zeit und der Geschichte zu trei~
ben. Er mége es vielmehr wagen, nun auch selber schdpferisch diesen
kleinen Winden und t&dlichen Stiirmen entgegenzutreten. Er mdge auf~
aufhéren, ein willenloser Untertan der Natur oder der Gesdhichte, in
jedem Falle also der Welt zu sein. Und er m8ge mit jenem Worte ernst
machen, das die Bibel schon als Gottes erstes Wort an die ersten Men-~
schen nennt, dem Wort: «Madhet euch die Erde untertan.»

Wie fiir die Verkiindigung des Alten Testaments, so gibt es auch fiir
den neutestamentlichen Glauben ein hdheres Verstindnis des Geistes,
das den Menschen iiber den unfruchtbaren Gegensaty Materialismus/
Idealismus hinausfithren kann. Weder die rein materiellen Lebensvor~
aussesungen allein, noch die herrschenden Ideen und Ideale allein mei-~
stern die Gegenwart und weisen in die Zukunft. Eine solche Beherrschung
von Gegenwart und Zukunft kann vielmehr nur durch ein neues, nun
wirklich im echten Leben begriindetes Lebensgefiihl gewirkt werden. Fiir
Menschen und Zeiten, die — oft zwar recht miide und oft recht ver~
wirrt — nach einem neuen Lebensgefiihl suchen, bietet die Botschaft
vom Reiche Gottes mit ihrem Zentrum, der erlebbaren Kraft des schépfe~
rischen Geistes, einen Weg. Ginge diese ganze Menschenwelt auf diesem
Wege, dann allerdings wire das Reich Gottes erfiillt. Nach der neu-~
testamentlichen Botschaft soll es solche Erfiillung geben. Denn die Bot-
schaft des Neuen Testaments besteht einmal darin, dafl sie die prophe-~
tische Botschaft des Alten Testaments aufnimmt, zum andern aber darin,
daf} sie die prophetische Lebensmdglichkeit der Fiille der Menschen zu-
mutet und zutraut. ‘

Das Reich Gottes ist nicht nur eine Zukunft. Es ist als eine Gabe aus
der Ewigkeit iiberhaupt jener Ebene entriickt, da einfach in Vergangen-~
heit, Gegenwart und Zuﬂunft eingeteilt werden kann; es ist darum schon
jederzeit in der Kraft des Geistes erlebbar. Der in der biblischen Bot~
schaft begriindete Sozialismus hat aus dem Glauben an dieses Gottes~
reich seine lebendigsten Krifte gezogen. In dieser Bewegung gab es ein
Weiterleben prophetischen Geistes. Vor dieser Tatsache stehen wir, wenn
wir uns in der Gegenwart fragen, mit welcher Kraft wir den geistigen
Bereichen der Christenheit einerseits und des Sozialismus anderseits
dienen kdnnen. Hitten wir diesen Geist ganz, dann wire solch Dienst |
gar nicht mehr ndtig. Kénnen wir uns aber damit begniigen, uns damit

315



zu getrdsten, dal} er dann und wann einmal unter uns lebendig war?
Kénnen wir uns damit abfinden, die Griber der Propheten zu bauen
und zu schmiicken, um gerade daraus die Berechtigung abzuleiten, ochne
den Geist der Propheten zu leben? Oder kdnnen wir diesen Geist imi~
tieren? Der in Prophetengribern angebetete und der kiinstlich imitierte
Geist leben ja nicht. Lebendiger Geist kann wohl nur aus einer Quelle
geschdpft werden. Darum diirfen wir zuerst und vor allem fragen und
zu erkennen suchen, was alles dieser Geist in sich birgt. Es kdnnte sein,
dafl uns dann nichts bleibt als die Ahnung von etwas sehr Grofilem, das
wir im Verlauf der Geschichte zu etwas sehr Kleinem gemacht haben.
Diese Ahnung wird zur driickenden Gewifheit, wenn wir in der Auf-
[8sung der Zeit die Friichte jener Verkleinerung zu schmecken bekom-
men. Aber auch diese driickende Gewillheit ist nicht ochne Verheiflung.
Sie hat zwar nicht die Verheiflung, die iiber einer Zeit stiinde, die den
Geist in seiner Grofle bewahrt hitte. Sie hat nicht die Verheiflung, die
auf denen liegt, die den prophetischen Geist, den Christusgeist, einfach
leben und schlicht und treu weitergeben und somit an Zeit und Welt
den Dienst, die verwandelnde Liebe und das rettende Werk tun, die diese
ndtig haben; aber sie hat die Verheiflung, die Christus selbst denen
gegeben hat, die merken, wieviel ihrem Geiste vom schépferischen Geiste
fehlt, und die darum weder von ihrem eigenen kleinen Geiste noch vom
kleinen Geist der Zeit gesittigt werden kénnen, die vielmehr einen Hun~
ger und Durst nach dem gréfleren Heiligen Geiste mit sich tragen miissen
und die als solch Hungernde di¢ Zusicherung bekommen haben:

«Seilig sind die geistlich Armen; denn ihrer ist das Reich der Himmel.»
. : (Matth. 5, 3.)

2. Das Wesen der Geistlosigkeit

Wenn der Geist, der fiir die Menschen des Alten wie des Neuen
Testaments als die letste entscheidende und grundlegende Wirklichkeit
galt, im Verlauf der Zeiten fiir das Verstindnis der Menschen zu einer
sehr unverbindlichen und lesten Endes unwirklichen Sache geworden ist,
so tragt die Christenheit daran eine Hauptschuld. Sie hat die Botschaft
vom Reiche Gottes fiir die Welt, wenn iiberhaupt, so nur sehr verkiirzt
bewahrt .Der Grund, warum diese Verkiirzung einer weltweiten und alle
anderen Gréflen iiberragenden Botschaft geschehen konnte, liegt wohl
darin, dafl zunichst einmal der Kern dieser Botschaft, von dem sie selber
lebt, und der auch gerade dem Menschen erlebbar sein darf, der schépfe~
‘rische Heilige Geist verkiirzt und verengt worden ist. Wenn die katho-~
lische Kirche den Heiligen Geist in die Institution ihrer Heilsanstalt ge~
bannt hat, wenn sie sein Wirken auf den Bereich der alleinseligmachen~
den Kirche beschrinkt hat, so hat sie damit das Unsichtbare dem Sicht-
baren, das Schépferische dem Nur-Institutionellen geopfert. Der freie
Gottesgeist, der als prophetischer Geist und als Geist Jesu Christi gerade
im Widerspruch zum Amts~ und Kirchengeist jener Zeit stand, kann in

316



seiner Fiille bei solcher Verengung keinen Raum mehr haben. Die refor-
mierte Christenheit, die wohl eine Zeitlang fiir das Wehen des Geistes
sehr offen war, hat ihrerseits dieses schwer Ertrigliche und Beunruhigende
dadurch zu etwas Ertriglichem und Beruhigendem gemadht, daf sie die
Stitte, da gepredigt und gehdrt wird, dem Geist als leste Freistatt, als
Asyl ‘des iiberall Verfolgten zuwies. Der schdpferische Geist, der aber
- gerade bei den Propheten im akuten Gehorsam gegen das lebendige
Gotteswort in der Gegenwart entstand, hat auch dort keinen Raum mehr,
wo nur noch der geschriebene Buchstabe als Gotteswort gilt. Die katho-
lische Kirche, die den Geist in ihre klerikale Institution einschliefit, und
die reformierte Christenheit, die ihm nur die kirchliche Funktion der
Predigt als Raum gewihrt, haben es wohl beide bewirkt, dafl die aufler~ -
dristliche Welt vom Geist nur eine sehr geistlose Vorstellung hat. Ist
einmal die schopferische Bedeutung des Geistes preisgegeben, ist dieser
zur Idee geworden, die sich selbst geniigt und keine Kraft zur Verwand-
lung eines Weltzustandes mehbr entwidkelt, weil die Beziechung zwischen
beiden fehlt, dann ist etwa Marx’ Sats, dafl Ideen nie iiber einen alten
Weltzustand, sondern immer nur iiber die Ideen des alten Weltzustandes
hinausfiihren k&nnen, eine logische Folgerung davon. Und der vulgir-
marxistische Begriff vom Geist als einem Ueberbau iiber der materiellen,
durch die Produktionsverhiltnisse bestimmten Welt ist nur die Fest~
stellung einer Wirklichkeit, wie sie durch die christliche und idealistische
Verkiirzung des Geistes erzeugt war. So sind sowohl der biirgerliche
Idealismus, der den Geist zur bezichungslosen Idee madht, als auch der
populdre Marxismus; der ihn nur als schmiickendes Beiwerk emer im
Grunde ganz anders gearteten Wirklichkeit sehen kann, Erben einer
durch die christliche Verschuldung bestimmten Zeit.

Die Geistlosigkeit dieser Zeit diirfte gerade dann sichtbar werden,
wenn wir die Fiille dessen, was Geist fiir die biblische Botschaft bedeutet,
noch vor Augen haben. Fragen wir aber einmal gerade von dieser Bot-~
schaft aus, was dann nun eben das Gegenteil des Geistes, gerade die
Geistlosigkeit sei: Diese herrscht dort, wo der Mensch und die Menschen~
gemeinschaft grundsiglich als nicht im Geiste beheimatet und verwurzelt
verstanden werden. Wo der Mensch nicht in erster und lesster Linie ein
geistiges Wesen ist, da kann er allerlei anderes sein, ein nur instinktives,
ein nur politisches, ein nur im Sichtbaren beheimatetes, ein nur vom
Besits gepragtes, in jedem Falle ein fertiges, ein der lebendigen Schépfung
Gottes entzogenes Wesen! Das nicht im Geist beheimatete Wesen
Mensch, das nur Triebe und Instinkte kennt, verfillt der Furcht und
erzeugt die Furcht. Darum ist die Furdht einer geistlos gewordenen Zeit
sichtbarstes Merkmal. Sie gehdrt ja zu allen Wesen, die nur Trieb und
Instinkt kennen. Sie ist die tierische Wirklichkeit. Wenn sie die letste
Triebkraft der Entscheidungen in Zeit und Raum wird, dann ist die
Menschlichkeit preisgegeben. Es hat wohl nicht erst der Atombombe und
der von ihr her drohenden Weltvernichtung bedurft, um zu enthiillen,

317



wie sehr die Furdht als Triebkraft hinter politischen Entscheidungen steht.
Kann man sich aber damit abfinden? Kann man diese Furcht {iberwinden,
indem man selber versucht, noch furchterregender zu werden als der
Gefiirchtete? Auf diesem Wege der Furcht entgehen wollen, heifit ja
gerade, den Teufel durch Beelzebub austreiben. Soll wohl diese lesste
Geistlosigkeit, die die gegenwirtige Weltpolitik bestimmt, wirklich ein
unentrinnbares Schicksal sein? Wenn sie zuerst und vor allem durch das
Mifiverstindnis des Geistes und durch die Entwurzelung des Menschen
aus dem Geiste heraus erzeugt ist, dann mufl wohl die Heilung von
cgiesem Verhingnis auch an dem Punkt beginnen, an dem das Verhingnis
egann, :

Neben der Furcht ist der nackte Materialismus ein Merkmal der
Geistlosigkeit. Es ist hier nicht in erster Linie der theoretische Materia~
lismus gemeint, der zwar auch unter diesem Urteil steht, wohl aber
als Reaktion gegen einen ebenso geistlosen Idealismus verstindlich ist.
Es ist vielmehr der praktische Materialismus gemeint als die Anschauung,
dafl der Mensch ausschliefllich vom Material der Wirklichkeit und nicht
von ihrem tragenden Grund aus geprigt und bestimmt sei. Und dieser
praktische Materialismus ist oft genug gerade das Merkmal der Krifte
und Kreise, die den Materialismus zu bekimpfen vorgeben. Er verbindet
sich iiberhaupt gerne mit geistigen oder geistlichen Losungsworten. Er
stand im frithen Mittelalter hinter den Kreuzzugstendenzen, er liefl die
Massen an einen Kampf fiir Gott glauben und dachte an die Handels~
wege. Steht der gleiche Materialismus hinter heutigen Kreuzzugs~
tendenzen, dann ist er inzwischen wohl reicher an Jahren, nicht aber an
Wahrheit geworden. |

Ist der Mensch grundsitlich nicht im Geiste beheimatet, im Horen
auf die Stimme Gottes, dann bleibt ihm die sichtbare, wigbare, mefibare
Welt als einziger Raum seines Lebens. Dieser Raum aber ist grundsislich
ungeordnet. Und wollte man nur aus ihm die Begriffe fiir Wert und Mafs
gewinnen, so bliebe eine letzte Unsicherheit menschliches Schicksal. Gerade
diese Unsicherheit iiber Wert und MaB} aber ist das Merkmal der Geist~
losigkeit. Sie duflert sich in schauriger Weise in der doppelten Moral.
Wo etwa noch in den Kirchen von Kirchenzucht die Rede ist, betrifft
diese wohl ausschlieflich sexuelle Dinge. Und das Urteil dariiber ist zu~
meist noch ein Urteil allein nach dem, was die Augen sehen. Gibt es aber
irgendwo auf der Welt Kirchenzucht gegeniiber schamloser Ausbeutung
des Menschen durch den Menschen, gegeniiber skrupelloser Verdrehung
der Wahrheit im Dienst politischer Zwecke? Ein Hauptmerkmal der
doppelten Moral liegt darin, daf} sie ohne Bedenken Vélkern und Staaten
zubilligt, was sie bei Einzelnen verurteilt. Auch dieses Schwanken aller
I\Nerte ist dem gleichen Grunde entsprungen wie Furcht und Materia~
ismus. :

Ist der Mensch nicht mehr im Geiste verwurzelt, dann ist er vor
allem auch grundsiglich kein freies Wesen mehr. Die zynische Negation

318



]

der menschlichen Freiheitsrechte in der Gegenwart ist nur das letste Glied
einer langen Kette. Die Freiheit ist gerade darum fiir die besilosen
Klassen der Menschheit zu einem nicht sehr kostbaren Gut geworden,
weil sie es erlebt haben, dafl diese Freiheit, genau so wie der Geist, dem
sie ja in Wirklichkeit entspringt, zur bloflen Fassade herabgewiirdigt
worden ist. Im Zustand der Geistlosigkeit ist der Mensch auch dann noch
lange nicht frei, wenn ihm alle Freiheitsrechte bewahrt und garantiert
sind. Denn er ist von einer Madht bestimmt, die sehr ausschlieflich und
sehr brutal zu herrschen versteht, dem Besit.

Dafl der Besiy eine dimonische Gewalt ausiibt, ist eine Erkenntnis,
die wohl schon allen Zeiten der. Menschheit zugéanglich war. DieDamonie,
die darin besteht, dafl der Nichtbesiende besien und der Besisende
mehr besiten mdchte, hat schon im fernsten Altertum ihre Friichte ge~
zeitigt. Es gibt aber noch eine andere dimonische Auswirkung der Be-
sieswelt, die an bestimmte historische Voraussettungen gebunden ist
und so erst noch ein besonderes Merkmal der modernen Geistlosigkeit
bildet. Was diese moderne Besisesddmonie ist, 138t sich am ehesten er~
messen, wenn man ihr die urchristliche Botschaft von der Freiheit ent~
gegenstellt:

«Das aber sage ich, ihr Briider: Die Zeit ist kurz; damit fortan auch die, wel~
che Frauen haben, so seien, als hitten sie keine, und die Weinenden, als weinten
" sie nicht, und die Frohlichen, als freuten sie sich nicht, und die Kaufenden, als be~
hielten sie es nicht, und die die Dinge der Welt beniiffen, als niisten sie sie nicht aus;

denn die Gestalt dieser Welt vergeht. Ich will aber, daf} ihr ohne Sorgen seid.»
‘ . - (1. Kor. 7, 290—32.)

Die Freiheit derer, die, wie Paulus hier sagt, haben als hitten sie nicht,
war niemals eine Selbstverstindlichkeit, sondern stets nur eine Frucht
des Geistes. In dem Augenblick aber, da das Haben der einzige Wert~
mafistab geworden ist, da die alten Mafistabe von Adel und Leistung,
die zur mittelalterlichen Zeit noch neben dem Haben Giiltigkeit besaflen,
dahinfielen, wurde die Méglichkeit, dafl man habe, als hitte man nicht
— auf das Geld angewendet —, eine reine Unmdglichkeit. Ist der Besif
einmal der einzige Mafistab, an dem Menschen gemessen werden, ist er
die einzige Triebkraft, die das Raderwerk der Wirtschaft und die Gefiige
der Staaten vorwirts bewegt, dann besitit dieser einzige Wertmafistab
gerade durch seine Ausschlieflichkeit einen die Freiheit verdringenden
Charakter. So wie der gesunde Mensch etwa, weil er von sehr vielen
Speisen lebt, auch einer Speise gegeniiber die Freiheit hat, sie zu haben
- als hitte er sie nicht, der kranke Mensch hingegen, dem eine aller~
strengste Didt vorgeschrieben, ja der nur auf eine einzige Speise an-
gewiesen ist, dieser seiner einzigen Speise gegeniiber eben die Freiheit
nicht mehr hat, so hat die Menschheit die Freiheit vom Besis in dem
geschichtlichen Augenblick des Aufkommens der modernen Bourgeoisie
verloren. Denn: Haben als hitte man nicht bedeutet nicht nur: Fahig sein,
ndtigenfalls den Besitg dahinzugeben. Dieses kann schwer genug sein.

319



Schwerer aber ist das Behalten des Besises. Denn das Haben und Besisen
veriandert sowohl den, der hat und besitst, als auch das, was er hat und
besitst. Tritt der Mensch dem Baum im Garten, dem Bild an der Wand,
der Vase auf dem Tisch, ja, der Frau oder dem Mann, die sein Leben
teilen, nur als der gegeniiber, der diese Menschen oder Dinge hat, so
sind beide, Besisende und Besessene, verindert. Das Besessene ist zum
reinen Gegenstand entwiirdigt, und der Besitsende ist nichts als Besisen~
der. Der Baum im Garten, das Bild an der Wand, die Vase auf dem Tisch,
die Frau oder der Mann antworten dem Besisenden nicht mehr mit ihrer
eigenen Sprache und ihrem eigenen Blick, sondern er findet in ihnen
nur noch die Sprache und den Blick, die ihm sagen: Ich bin dein Eigen-
tum. Und auch er, der Besisende, gibt diesen Menschen und Dingen nicht
mehr sein eigenes Wort und seinen eigenen Blick, sondern nur noch das
Wort und den Blick: Ich besige dich. Die grofle Verarmung geht von
einem Geisteszustand — oder besser gesagt wieder einer Geistlosigkeit
— aus, da man nichts anderes mehr hat als das Haben. Das Haben des
Habens aber ist das armste Haben. Darum ist es auch wieder keine Zu-~
falligkeit, daf in einer Zeit, die zu Menschen und Dingen kein anderes
Verhiltnis kennt als das des Besitses, das Zuflere Leben hafllicher wird.
Der moderne Stidtebau, gemessen am mittelalterlichen, moderne ab-
strakte Malerei, gemessen an der Kunst, die noch Menschen und Gegen-
stinde wirklich sah, das moderne gesellige und soziale Leben, gemessen
an den organischen Verbindungen der vergangenen Zeit, was ist es
anders als Verarmung, die ihren letiten Grund wohl in der Geistlosig-
keit hat, die die Bezichungen zwischen Menschen und Dingen: zerstdrt!
Die Besiseswelt 1afit kein Auge und kein Ohr mehr fiir den verborgenen
Blick und die verborgene Sprache der Dinge, sie laBt auch kein Empfinden
mehr zu fiir wirkliches Geheimnis. Von dort aus geht ein lauter und
schriller Ton auch durch die Erlebniswelten, die gerade nicht laut und
schrill sein diirften, durch Dichtung und Musik und durch die Sprache
religidsen Erlebens. Ein treffendes Bild dieser geistlosen Verarmung hat
Rilke in einem seiner frithen Gedichte gezeichnet:

«Ich fiirchte mich so vor der Menschen Wort.
Sie sprechen alles so deutlich aus:

Und dieses heifit Hund und jenes heifit Haus,
Und hier ist Beginn und das Ende ist dort. -

Mich bangt auch ihr Sinn, ihr Spiel mit dem Spott,
Sie wissen alles, was wird und war;
Kein Berg ist ihnen mehr wunderbar;

§ Ihr Garten und Gut grenzt grade an Gott.

Ich will immer warnen und wehren: Bleibt fern.
Die Dinge singen hdr ich so gern,

Ihr rithrt sie an: sie sind starr und stumm.

Thr bringt mir alle die Dinge um.»

320



Wenn das Haben als einzige Wertkategorie schon die Beziehung zu
den Dingen zerstdrt, die man sieht, so gilt dies noch viel mehr von den
Dingen, mit denen der Mensch nur eine unsichtbare, dem inneren Er~
leben zugingliche Verbindung hat. Diese stehen, wo nur das Haben gilt,
iiberhaupt auflerhalb des Raumes der Welt, in der der Mensch sich
bewegt. Das gilt besonders fiir den Raum des geschichtlichen Lebens.
Es gibt darum weithin nur noch eine Vergdtung oder eine Nichtbeach~
tung dieses Raumes. Die Vergdtung fithrt zu den grotesken Auswir~
kungen, zu denen Nazismus und Faschimus in bezug auf die Geschichte
gelangt sind. Die Nichtbeachtung fithrt zu geschichtlicher Wurzellosig~
keit. Beide kénnen wohl nur im Mafl ihrer grotesken Auswirkungen
miteinander konkurrieren.

Eine Welt, die das Haben zu ihrem einzigen Maflstab macht, sollte,
so meint man, wenigstens wissen, wenn sie sonst schon nichts weil}, was
Haben und Eigentum ist. Es ist aber merkwiirdig, zu beobachten, dafd
man gerade dort, wo man nur haben will, nicht einmal das Haben hat.
Denn Haben mufl im Grunde mehr sein als tyranmsches Gebrauchen.
Haben ist immer noch eine Beziehung, wenn auch eine arme; wenn man
vom Haben redet, ist immer noch ein Subjekt vorausgesetst, das haben
kanri. Wird das Haben aber totalitir, so zerstdrt es auch das Subjekt.
Der, der nur hat, ist gar niemand mehr, er ist ein anonymes Etwas. Er
lebt weder sein eigenes Leben noch stirbt er seinen eigenen Tod. Sein
Ich, das in der Atmosphire des absoluten Habens so angeschwollen ist,
ist zerpla’g',t und als namenloser Teil in die unpersdnliche Welt des Man
verweht. Lange bevor der absolute Nihilismus sich ausgebriillt und aus-
getobt hat, lange bevor er zynisch die Werte verfilscht und das Leben
getStet hat, hat ein geistiger Nihilismus, eben der Nihilismus der Be-~
siteswelt mit ihrem Ausschliefllichkeitscharakter, Menschen und Dinge,
Objekte und Subjekte verwiistet. Die grofie Leere, die diesen Nihilismus
—umgibt, kann wohl, solange er nicht zum briillenden Toben wird, ver~
hiillt und versteckt werden, Verhiillen und Verstecken von schleichenden
Krankheiten aber ist das Gegenteil der Heilung. In seinem Werk «Be-~
diirfnis nach Gréfle» sagt der waadtlindische Dichter Ramuz treffend
iiber die Herrschaft der Gemeinplise:

<Die biirgerliche Welt treibt mit sich selber ein Versteckspiel, sie verhiillt ihre innere
Leere und Ohnmacht unter dem entlehnten Deckmantel einiger Gemeinplate, die einer
Geschichte entnommen sind, welche zudem nicht einmal immer ihre eigene Geschichte

ist, oder einer Natur, die sie zwar noch immer umgibt, mit der sie aber keinerlei
Verwandtschaft mehr hat.»

Wenn hier die skizzierte Geistlosigkeit als ein Merkmal der biirger~
lichen Welt gezeichnet wird, und wenn wir vorher selber fiir diese
Geistlosigkeit den Begriff der Bourgeoisie verwendet haben, so ist damit
nicht einfach ein politischer Begriff gemeint. Es ist jedoch eine uniiber~
sehbare Tatsache, daf diese Geistlosigkeit; historisch gesehen, aufs engste
mit dem Aufkommen der modernen Bourgeosie verbunden ist. Die Auf~

321



16sung der feudalen und mittelalterlichen Bindungen hat auf der einen
Seite wohl eine Befreiung bedeutet, auf der anderen Seite aber eine un~
geheure geistige Verarmung. Wo den {iberwundenen Werten nur der
Wert des Besitses, den {iberwundenen Unfreiheiten nur die Handels~
und Gewerbefreiheit entgegengestellt werden konnten oder kénnen, da
schwindet die Bezichungsfiille der Welt in grofler Verarmung dahin.
Historisch gesehen diirfen darum die Geistlosigkeit und die nihilistische
Verarmung als Werk der Bourgeoisie angesehen werden. Daf} an die~
sem Werk das Christentum nicht unschuldig ist, haben wir anfangs
gezeigt. Und dafl die Geistlosigkeit der Bourgeoisie auch dort nicht halt
macht, wo Menschen und Menschengruppen sich als Antibourgeois. be~
kennen und gebirden, wird im folgenden noch zu zeigen sein.

3. Die Verbiirgerlichung

Verbiirgerlichung strdmt als grofe Flut sowohl in das Christentum
als auch in den Sozialismus der Gegenwart ein. Die Folgen da\‘r_on sind
dann ein bourgeoises. Christentum und ein bourgeoiser Sozialismus.

Das Hauptmerkmal des bourgeoisen Christentums liegt darin, daff
Gottes Heiliger Geist mit dem Geist — oder eben der Geistlosigkeit —
der Bourgeoisie gleichgesest wird. Gottes Heiliger Geist ist dann der
Geist der biirgerlichen Gesellschaft, der Geist einer christlichen Zivili-
sation, der Geist der geltenden Tradition. Die Fremdheit des Geistes
Gottes in der Welt, seine iiberquellende Lebenstfiille haben keinen Raum
mehr. An Stelle des wirklichen Lebensprinzips, das Menschen wohl ans
Kreuz bringen, niemals aber aus dem echten und ewigen Leben ver~
dringen kann, treten die billigen Lebensprinzipien der jeweiligen Gegen~
wart. Je weniger ernst aber der Kern der christlichen Botschaft, der
Glaube an das Reich Gottes und den Geist genommen werden, um so
ernster werden all die Dinge genommen, die, so sie {iberhaupt einen
Sinn haben, nur den haben diirften, Gewander des Hschsten und Heilig-
sten zu sein. Eine christliche Welt, die nicht mehr von ihrem Zentrum
her denkt und lebt, nimmt an Stelle des Reiches Gottes das Christentum
ernst. Die Ausbreitung des Christentums tritt an die Stelle des Wachsens
des Reiches Gottes. Der Begriff vom Reiche Gottes selber hat diese Ver~
filschung erfahren. Es soll schon Reichs-Gottes-Arbeit sein, Anhinger
fiir diese oder jene Konfession und Denomination zu gewinnen!

Verbiirgerlicht das Christenum, dann tritt es eben aus dem Raum,
da die Welt vor Gott steht, vor dem brennenden Dornbusdh, in den an~
deren Raum, da sie nur vor den meflbaren und wigbaren Grsflen der
Welt steht. Da wird vor allem die Kirchenpolitik wichtig. Und die glei~
chen Christen, die etwa in billigem Stolz sich vom schmutigen Geschift
der Parteipolitik in die Welt zuriickzichen, betricben diese gleiche
Parteipolitik, mit anderen Vorzeichen und anderen Decknamen inner~
halb ihrer eigenen Mauern. Auch lingst veraltete kirchenpolitische

322



Fronten miissen dann um des Verbiirgerlichungsprozesses willen wieder
belebt werden. _

Neben die Kirchenpolitik tritt die iiberschitite Lehre, denn auch sie
ist im Raum der meflbaren und wigbaren Gréfle zu Hause. Die schein~
bar einander entgegengesetsten Welten einer verschwommenen Aller-
weltstoleranz eirerseits und einer sturen Doktrinfestigkeit anderseits
sind im Grunde nur die beiden Seiten der gleichen Miinze, die die
Bourgeoisie geprigt hat. Denn beide Male tritt eine menschliche Gréfie
an die Stelle einer g&ttlichen; an die Stelle von Gottes Gerechtigkeit
in der Zeit treten die Ideale der jeweiligen Gegenwart. Und jedes dieser
kleinen Ideale bekleidet sich mit dem strahlenden Anspruch, Gottes Sache
Zu sein. :

Zum grofien Verbiirgerlichungsprozefl innerhalb des Christentums
gehdrt in der Gegenwart auch die verhingnisvolle Sucht, die Rettung in
einem {iberschisten Sakramentalismus zu suchen. Je weniger Raum fiir
das echte Geheimnis des Gehorsams im Christentum vorhanden ist, um -
so mehr suchen falsche Geheimnisse diesen Raum zu fiillen. Es gibt in
Wirklichkeit nur ein Sakrament, und das ist der Augenblick, da der
Mensch vor dem Gotteswillen steht, Mose vor dem brennenden Busch,
Christus vor dem Kelch in Gethsemane, Petrus vor Christus, Paulus vor
dem groflen Licht vor Damaskus. Hier ist Sakrament, das nicht aus der
iberlieferten Religionswelt stammt, Geheimnis als Leben und Wirklich~
keit. So andere Sakramente und kirchliche Briuche irgendeinen Sinn
haben, so kann es wohl nur dieser sein, hinzuweisen und hinzufithren
zu diesem Heiligsten und Lebendigsten. Wo aber die Zeichen wichtiger
werden als die Sache selbst, da ist immer die Sache in die Ferne gedringt.

Wo Kirchenpolitik, dogmatische Lehre und falscher Sakramentalis~
mus das Christentum bestimmen, da wird es zu einem neuen Klerikalis~
mus. Die klerikalen Versuche der Gegenwart sind darum keine Zufillig-
keit. Wenn die Institution an die Stelle der Sache tritt, zu der sie hin~
fithren soll, dann herrscht Geistlosigkeit an Stelle des Geistes. Und auch

© all diese Geistlosigkeiten im Raume des Christentumssind keine Zufsllig-

keiten. Sie sind mit den Geistlosigkeiten der bourgeoisen Welt aufs
engste verwandt und flieflen mit diesen aus der gleichen triiben Quelle,
dem Mifiverstindnis des Reiches Gottes und seines Lebenskerns, des
Heiligen Geistes.

Audh die Verbiirgerlichung des Sozialismus besteht im Grunde darin,
daf etwas Grofles klein wird. Diese Verkleinerung des wirklich Grofien
tritt um so cher ein, als man aus dem Groflen das Allergréfite macht.
Wo man geneigt war, im Sozialismus das letite und uniiberbietbare Ziel
der Menschheit zu sehen, da hat man den Sozialismus in Wirklichkeit
nicht erhsht, sondern erniedrigt. Denn da glaubt man an ein berechen~
bares Ziel von Welt und Menschheit, da lebt man allein im Raum der
sichtbaren Gréflen. Der verbiirgerlichte Sozialismus der Gegenwart fin-
det seinen Ausdruck vor allem in der Schicksalsgliubigkeit. Bei Karl Marx

323



selber gibt es in bezug auf die Zukunft des Sozialismus noch zwei Linien.
Die eine beruht im Glauben vor allem des jungen Marx, dafl die Welt
vom Menschen verindert werden mufl. Sie bewirkt den starken und
revolutiondren Appell an die Proletarier als Menschen. Die andere Linie
beruht auf dem Glauben an die Unausweichlichkeit des kommenden
Sozialismus. Es ist jene Linie, da auch fiir die geschichtliche Welt Gesetse
proklamiert und konstruiert werden, parallel den Naturgeseten eines
positivistischen Weltbildes. Im gleichen Mafle wie der Glaube an das
automatische Kommen des Sozialismus sich verstirkt hat, ist auch seine
Verbiirgerlichung gewachsen. Wenn der Sozialismus doch einem ewigen
Naturgesetse gleicht, sich automatisch verwirklicht, dann hat er letsten
Endes keinen Geist ndtig, dann geniigt es, mit den Methoden der biir~
gerlichen Welt ihn ein wenig zu frdern, dann braucht es kein neues
Menschenbild, dann schliipft im Gegenteil der alte biirgerliche Mensch,
wenn die Zeit einmal erfiillt ist, in das neue Kleid. Der fatalistische
Sozialismus ist bescheiden, allzu bescheiden geworden, Er begniigt sich
mit einem Konsumvereinsladen im Dorf und einem Gesamtarbeits-
vertrag fiir die Fabrik. Oft ist dieser Fatalismus auch ein Erzeugnis der
Furcht, diesmal der Furcht vor dem eigenen Mut. Es gibt wohl Sozia~
listen, denen der Gedanke, daf} vielleicht am Ende doch diese geglaubte
Verwirklichung ganz nahe bevorstehen kénnte, einen Schrecken einjagt,
da man wohl dunkel fithlt, dann den tatsichlich gestellten Anspriichen
nicht geniigen zu kénnen. Aber nicht nur diese Furcht geistert durch den
verbiirgerlichten Sozialismus, sondern vor allem auch die Furcht, in den
Geburtswehen einer neuen Zeit bequeme und geliebte Positionen ver~
lieren zu kénnen, die Furcht vor dem Ernstmachen mit dem, was man
bekennt.

Die diesem revisionistisch verbiirgerlichten Sozialismus scheinbar
entgegengesetsite Welt des gewaltglaubigen Kommunismus ist im Grunde
von der gleichen Verbiirgerlichung bedroht. Der Glaube an die Gewalt
ist die Negation des Geistes, und auch dort, wo man den Gewaltzustand
nur als einen Ubergangszustand verstehen will, ist im Grunde eine Kapi~
tulation vor der herrschenden biirgerlichen Wirklichkeit vollzogen, die
Kapitulation namlich, die in dem Glauben beruht, dafl die wirklich wirk~
samen Waffen und Werkzeuge eben nur die des Gegners sein k3nnten.
Und noch stirker wirkt hier die falsche Selbstverabsolutierung des So~
zialismus bei dessen Verbiirgerlichung mit. Der als lestes Ziel ‘der
Menschheit geglaubte Sozialismus wird zum Traume. Solange man
Triaume nur triumt, sind sie nicht gefihrlich. Es geschieht aber zuweilen,
dafl Traume Wirklichkeit werden. Wo nur ein Traum vom Hé&dhsten ist,
und nicht auch die Kraft des Héchsten, die immer noch zu neuem Flsheren
fishrt, da kann das Erwachen aus dem Traum eine gefihrliche Sache
sein. So mag der Jiingling etwa von seinem zukiinftigen Beruf triumen
und der arme Schlucker vom Verm&gen des Erbonkels. Einmal aber steht
dieser Jiingling in seinem Beruf, und der triumende Habenichts hat sein

324



Ziel vielleicht auch einmal erreicht. Ist bei ihnen dann nicht die Kraft
zu einem Wadhsen und Weiterschreiten, ist ihnen dann nicht der Zugang
zu hoherer Erfilllung offen, dann kdnnte es sein, daf} der Jiingling in
seinem Beruf, der arme Schlucker am Ziel seiner Triume, der triumende
Sozialist im Augenblidk des sich verwirklichenden Sozialismus nichts
anderes mehr zu érleben und erlernen vermdgen als — das Gahnen.

Diesem Mifverstindnis des Sozialismus gegeniiber hat wohl Herman
Greulich sein bekanntes Wort gesprochen, dafl der Sozialismus Johannes
dem Taufer gleiche, der dem, der nach ihm kommt, dem Sohn des Men~
~schen, den Weg zu bereiten habe. Wo in dem Taufer allerdings schon
der endgiiltig Kommende gesehen wird, da erfiillt sich im Sozialismus die
gleiche Verbiirgerlichung, die das Christentum erlebt, wo es eben sich,
das Christentum, an die Stelle des Reiches Gottes setst. Und er erlebt
auch die gleichen Auswirkungen der Verbiirgerlichung, die Uberschitzung
der dufleren Institution, der Doktrin, zuweilen auch der Doktrin der
Doktrinlosen als der drmsten aller Doktrinen! Und er muf} es erleben, dafl
Menschen, von der Langweiligkeit dieser Dinge abgestofien, Heilmittel
gegen die Langweiligkeit irgendwo anders suchen. Und wenn sie schon
suchen, was ist dann leichter zu finden als die Heilmittel, die die Bour-
geoisie anbietet, die schdne, bequeme bourgeoise Dekadenz! Dafl da-
durch die eigentliche Krankheit noch vergréflert wird, dafl dann, wenn
Menschen ihre Kraft zum Ausbau des wirklichen Sozialismus bei den
Quellen suchen, die die bourgeocise Dekadenz ihnen bietet, beim Kino,
beim Verein, bei der Entwurzelung des abstrakten Individuums nicht
das neue Leben, sondern der alte Tod einstrdmt, ist leider eine uniiber~
sehbare Tatsache. Die Verbiirgerlichung des Sozialismus, die auch hier
mit Geistlosigkeit gleichzusefsen ist, enthiillt, wie die Verbiirgerlichung
des Christentums, wie sehr der Zugang zum echten, lebendigen und

schopferischen Geiste fehlt. Bruno Balscheit.
) (Schluf} folgt.)

Zeugen fiir ein anderes Amerika

Unléngst, in einer Unterhaltung mit Herrn André Bonnard iiber
die immer dunkler und beklemmender werdende internationale Lage,
erklirte der Lausanner Professor plstlich, er habe, trots allem, Vertrauen
zu Amerika. Diese Erklirung kam mir zuerst etwas iiberraschend. In
einer Zeit, wo die Vereinigten Staaten die Fithrung im beriihmten
Atlantikpakt tibernehmen und durch die Stimme des Prisidenten Tru~
man verkiinden, sie wiirden schlimmstenfalls nicht davor zuriickschredken,
die Atombombe zu brauchen, um den Frieden zu retten, scheint ein sol~
ches Vertrauen nur auf lllusionen oder einer eingefleischten Vorliebe fiir
paradoxe Ansichten zu beruhen. Doch darf man nicht vergessen, daf} es

325



	Geist, christlicher Glaube, Sozialismus : Gedanken über den Dienst des religiösen Sozialismus an der Christenheit und am Sozialismus. 1., Leben aus Geist nach dem biblischen Zeugnis ; 2., Das Wesen der Geistlosigkeit ; 3., Die Verbürgerlichung

