
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 5

Artikel: Schöpfer Geist

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139243

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139243
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


In dessen Namen kommt Pfingsten über die ganze Welt
heran, einmal,

kommt die Gewißheit, daß Emilia Fogelhlou
Pfingsten kommen wird überseftt von Walther Eidlift.

Schlußhymne aus dem neuesten Werk der schwedischen Dichterin Emilia Fogel-
klou, welches auf ihren 70. Geburtstag, den 20. Juli 1948, erschienen ist. Von diesem
Buch, «Und Licht gibt es doch», schreibt der Ubersefeer dieses Hymnus, daß es «das
reine Gold aus der Dichterin vielfältigem Lebenswerk zu sammeln versuche. Es beginnt
mit der Erschaffung Evas, der ersten Frau, die staunend in die Augen Gottes blickt.
Dann leitet der Weg zu einer Reihe schmerzlich Ringender, Heiligen und Propheten,
Rebellen und Zweiflern und Bekennern aus tausenden von Jahren. Und doch sind
alle diese Gestalten wie Pfeiler einer Brücke, die aus der Ewigkeit durch die Niederungen

und Schluchten der Zeit wieder in die Ewigkeit hineinführt».

Schöpfer Geist
Wie vor Jahrhunderten wird auch jefet bald wieder gebetet und

gesungen werden: veni creator Spiritus, komm Schöpfer Geist! Doch

wenn eine Welt so singt, die gerade die aktuelle Schöpfung Gottes an
ihr nicht will, eine Kirche, welche die Schöpfung in fernste Vergangenheit

verbannt oder allerlei Winkelkonventikel, die bewußt oder
unbewußt an der Schöpfungswelt vorbeileben, dann könnte es wohl sein,
daß das über dem Volk Jerusalems gesprochene Wort Christi «Sie wissen

nicht, was sie tun» auch hier gilt. Komm Chaoswoge, die uns trägt
und treibt, komm Schicksal, dem wir blind gehorchen, wären wohl
ehrlichere Lieder. Allenfalls könnte es noch heißen: Komm Organisator
Intellekt, du brauchbares Werkzeug zur Regulierung einer etwas
havarierten Weltmaschinerie. Aber Schöpfer Geist, Chaosüberwinder, der
wirklich Neues formt, kann das ein ehrliches Wort der am Alten
Hangenden, der selber vom Chaos Geprägten sein?

Ein erstes Merkmal, durch das sich die nachpfingstlichen Erzählungen
des Neuen Testaments von den vorpfingstlichen unterscheiden, ist der
Sieg über die Angst. Vor dem Wehen des neuen Geistes lebte diese
Gemeinde — trofe Bergpredigt, Wundertaten und Auferstehungserlebnis

— in verrammelten Räumen «aus Furcht vor den Juden». Nachher
treten die gleichen Menschen denen, die sie vorher gefürchtet hatten,
entgegen als Menschen, die etwas zu geben haben. Der Heilige Geist
hatte eben diese Furcht vor den Juden zerbrochen. Kann er auch schlimmere

Furcht brechen? Denn jene Furcht war immerhin noch Furcht von
Mensch zu Mensch, Furcht mit einem einigermaßen menschlichen Antlife!
Es gibt aber eine alles Menschliche zersefeende Angst. Wo sie waltet,
tritt Hysterie an die Stelle des nüchternen Urteils, Schlagwort an die
Stelle des erwogenen Wortes und triebhafte Leidenschaft an die
Stelle des geleiteten Willens. Wo sie waltet, fehlt nicht nur der Heilige
Geist, sondern Geist schlechthin, herrscht absolute Geistlosigkeitl

202



In den geistlosen Entscheidungen wenden die Mächtigen nackte
Gewalt an, die verhinderten Mächtigen kleinliche Intriguen, die Diktatoren
ihre Geheimpolizei, welche den Gegenstand der Furcht sachverständig
liquidiert, die demokratisch getarnten Diktatoren ihre fast legalen Tricks,
um dem Gegenstand der Furcht die Lebensmöglichkeit zu entziehen. Wo
die geistlose Furcht herrscht, gibt es nur die Alternative, entweder den
Gegenstand der Furcht zu beseitigen oder selber unterzugehen. Beides
ist vom fast wollüstigen Schauer eines falschen Heroismus umzittert. Im
Schauer des furchterzeugten Vernichtungswillens wie im anderen
Schauer der sich selbst beweihräuchernden Selbstzerfleischung erstirbt
aber aller echte Heroismus.

Romain Rolland sagt in seinem Michelangelo-Buche, es gebe nur einen
echten Heroismus, und der bestehe darin, die Welt zu sehen, wie sie ist,
und sie dennoch zu lieben. Etwas von dieser Art war wohl der Heroismus

der pfingstlichen Urgemeinde. Aus dem Gegenstand der Furcht
wurde ein Gegenüber der verbindlichen Rede, weil vorher aus den
Furchtbesessenen Geistträger geworden waren. Die Rede der
Furchtbesessenen, so solche überhaupt noch dazu fähig sind, muß entweder
diktierend oder jammernd, in jedem Falle aber unfruchtbar bleiben.
Fruchtbar wird nur das Wort der durch den Geist verwandelten Menschen

sein, das Wort, das nicht mehr vom Leben zu trennen ist, das
vielmehr mit diesem zusammen ein einziges Zeugnis für die schöpferische

Kraft des Geistes bildet.
Wie das Licht erst das Dunkel als Dunkel kenntlich macht, so die

Gabe des Pfingstgeistes die gähnende Geistlosigkeit unserer Zeit.
Mögen große Gebilde einen solchen Zustand kraft ihrer eigenen
Schwerkraft und dem Gesefe der Trägheit recht lange unbemerkt ertragen,

so wird er in kleinen Räumen, die nur in der Kraft des schöpferischen

Geistes, der sie belebt, ihre Berechtigung haben, viel eher sichtbar
und wirksam. Hier liegt die besondere Aufgabe der kleinen Länder und,
wenn sie sie nicht erkennen, ihre besondere Gefahr.

So hat die Gabe des Heiligen Geistes wenig mit jenem Gemisch
von Muffigkeit und Ekstase zu tun, das eine brave christliche Tradition
daraus gebraut hat. Diese Geistgabe ist kein schwächlicher Trostzuspruch,
der doch alles beim alten läßt. Sie ist ein Trost, doch wohl nur in dem
Sinne, in dem es ein Trost ist, wenn ein mißratenes Gefäß vom Töpfer
neu unter die Hände genommen oder neu eingeschmolzen wird. Diese
Gabe hat aber sehr viel mit Furchtlosigkeit und echtem Heroismus zu
tun, die unter den Händen eines göttlichen Werkmeisters und in der
brennenden, schmerzenden Glut seines läuternden Feuers neu erstehen
dürfen.

Durch diese Tat Gottes wird eine ganze, geschichtlich gewordene
Schau vom Menschen aus den Angeln gehoben. Denn der Mensch der
Furcht — der in der Gegenwart ins Gespenstische ausgeweiteten Angst
—¦ was ist er? Er ist der Erbe einer bürgerlichen Zivilisation, der Mensch

203



einer falschen Bindung und einer falschen Freiheit. Die Bestimmung vom
Besife her, das Denken, Werten und Fürchten vom Besife her, ist seine
Bindung; und die abstrakte Individualität, das scheinbar vornehme
Absehen von der häßlichen Wirklichkeit des ganzen Menschen und die
Verlagerung des Menschseins in eine nirgends vorhandene Sphäre des

Menschen an sich ist seine scheinbare Freiheit. Ist der Mensch aber nichts
anderes als Besifemensch oder abstrakte Individualität, so muß er in die
große Angst stürzen und einmal das Opfer dessen werden, was er
fürchtet.

Der schöpferische Heilige Geist verwandelt das menschliche Wesen
und läßt den Menschen mehr sehen als das, was gerade vor Augen ist,
zeigt ihm Himmel und Hölle geöffnet. Denken wir doch auch dabei nicht
nur immer an Verzückung und Ekstase! Sind nicht Himmel und Hölle
weit aufgetan für Menschen, die durch Worte und Masken hindurchzuschauen

vermögen? Da schleichen die in prophetisches Pathos wie in Purpur

gekleideten Heuchelworte als lauernde Teufel umher; da zucken

gemarterte Leiber, die irregeleitete Gutgläubigkeit, die verführte
Hoffnung, die geschändeten, ehemals leuchtenden Worte und Begriffe der
Menschheit, da rast eine Hölle, auch wo keine Bomben fallen und keine
Vergasungsöfen rauchen! Aber auch der Himmel ist aufgetan! Liebende
und suchende Hände strecken sich aus nach allem nichtgelebten Leben,
aller nichtgeliebten Liebe, um die die Menschheit betrogen ward und sich
selber betrügt. Und zwischen Himmel und Hölle windet sich eine Welt,
erbebt in Angst und zittert in Freude, fühlt, wie die schleichenden
Unterweltgeister sie hinunterziehen möchten, und spürt auch, wie Gebete und
Tränen und das helle Klingen aus schmerzgeläuterten Herzen die Pforten

der Hölle selber erschüttern!
Der Heilige Geist bei den Menschen, das heißt Himmel und Hölle

bei den Menschen sehen, die Welt sehen, wie sie ist, nicht nach dem
Schema der Furchtmenschen, sondern die Welt in ihrer himmlischen und
höllischen Fülle — und sie lieben, so wie Christus sie vom Berge der
Versuchung oder vom Kreuz auf Golgatha herab sah und liebte. An der
Urgemeinde hatte der Schöpfergeist solche Neuschöpfung bewirkt, aber
wahrlich nicht nur an ihr. Heute wie damals besteht die den furchtsamen
Menschen gegebene Verheißung nicht darin, daß der Gegenstand ihrer
Furcht aus dem Felde geräumt wird, wohl aber darin, daß sie ihn mit
neuen Augen anschauen, mit neuen Worten anreden lernen, mit dem
Auge und dem Wort, kurz mit dem Geist des Auferstandenen auch dem
Furchterregenden gegenübertreten.

Geist mitten in der Geistlosigkeit, echter Heroismus mitten in der
großen Angst sind auch dieser Zeit verheißen und aufgehoben, weil der
verwandelnde Christusgeist lebendig ist.

Darum sollten wir wenigstens wissen, was wir tun, wenn wir in
Gebeten und Gesängen rufen: veni creator Spiritus, komm Schöpfer Geist.

Bruno Balscheit.

204


	Schöpfer Geist

