
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 4

Buchbesprechung: Buchbesprechungen : moderne Literatur ; Aus Geschichte und
Gegenwart ; Existenzialphilosophie

Autor: B.B.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


europas, die nun allmählich doch wissen könnten, was Krieg heißt. Eine
Auferstehung, eine Überwindung der Todesmächte in der Völkerwelt
müßte daraus erwachsen, die all unser Begreifen überstiege. Aber freilich,

das Opfer müßte ihr vorausgehen und jenes Erdbeben, das sieghaft
alle Grabeswände zu sprengen die Kraft hat!

1. April. Hugo Kramer.

BUCHBESPRECHUNGEN

Moderne Literatur
Lörinc Kovai: «Der Feuerkelch», Universum-Verlag, Zürich 1948, 784 S.

Die rote Fahne mit dem goldenen Kelch, das revolutionäre Hussitenbanner, welches

in Böhmen nach der Verbrennung Hus' aufflatterte und mit den siegreichen Hus-
sitenheeren in weitere Gebiete getragen wurde, war als Zeichen einer sozialen Revolution

einerseits und eines gläubigen Bibelgehorsams anderseits Gegenstand des Hasses
und der Furcht auf seiten der Feudalherren und der Kirche.

Während Westeuropa jene Kämpfe nur als Episode in Erinnerung hat, spielen
diese im Gedächtnis der Ostvölker eine größere Rolle, und das nicht zu Unrecht, denn
aus ihnen haben die späteren Bauernkriege den zündenden Funken erhalten.

Im vorliegenden Roman des Ungarn Kovai, der sich den Hussitenkrieg mit seinen
wunderbaren Siegen der Schwachen über die Starken, aber auch mit seinen
verzehrenden Parteikämpfen im hussitischen Lager selber, mit der ganzen Roheit jener
Zeit, wie auch mit der blutigen Sdilußtragödie zum Gegenstand gewählt hat, kommt
etwas Ähnliches zum Ausdrude wie bei vielen romanhaften oder dramatischen
Versuchen, Massenerlebnisse, Erhebungen revolutionärer Massen darzustellen. Die Handlung

löst sich auf in ein oft unübersehbares Chaos einzelner Darstellungen. Die
Personen tauchen, da es in ihnen keine wesentliche Entwicklung gibt, in ein ununter-
scheidbares Grau. Jagende und gejagte Masse, Hast der Geschehnisse, die auch die
Sprache hastend macht, Qbergehungen wichtiger Charakterzüge und Motive — wie
z. B. der eigentlichen evangelischen Grundlagen bei Hus — sind auch hier zu Merkmalen

der Darstellung geworden und bewirken, daß das Buch als Roman schwer
genießbar wird. Es vermag nur einen Eindruck von der Spiegelung jener Zeit im
Empfinden der heute lebenden Nachkommen zu geben; die Zeit selber vermag es kaum
lebendig zu machen, dazu war wohl der Gegenstand zu groß. B. B.

Jaques Roumain: «Herr über den Tau». Universum-Verlag, Zürich, 148 S.

Daß erwachende Kolonialvölker sich ihre eigene Literatur schaffen, in welcher der
Kampf gegen die außen und innen erwachsenden Hindernisse eine Hauptrolle spielt,
versteht sich von selbst, wenn es auch für den Europäer stets eine kleine Überraschung
bedeutet, dieser jungen Literatur zu begegnen. Was sich aber gar nicht von selbst
versteht, ist die Größe der dargestellten Probleme. Seit die Könige und Helden

Shakespeares den kleinen Leuten gewichen sind, sind oft genug auch die Probleme klein
geworden. Müßten diese dann nicht geradezu in Unbedeutendheit versinken, wenn

196



irgendein paar Neger oder Mulatten, seit Jahrhunderten von der Größe des Raumes
und des Geistes ferngehalten, zu Gestalten der Dichtung werden?

Jaques Roumain, der haitianische Dichter, von Beruf Archäologe und in seinen
lefeten Lebensjahren Diplomat, selber ein Farbiger, der europäische Bildung mit der
Liebe zu den alteingewurzelten Bräuchen seiner Landsleute verbindet, der den Streik
als die große Waffe der Unterdrückten und das Exil als Los der Freiheitskämpfer
selber kennt, schildert in diesem Buch den Kampf eines haitianischen Bauernsohnes,
der nach Jahren proletarischer Existenz im Ausland in sein Dorf zurückkehrt und die
Seinen in müdem Fatalismus gegenüber vernichtender Dürre und dazu noch in zwei
bitter verfeindete Lager getrennt wiederfindet. Der Suche nach Wasser und der
Versöhnung der Dorfbewohner, damit ein wirkliches Gemeinschaftswerk erstehen könne,
gilt das Bemühen. Wohl fällt der Held der Erzählung dem Messer eines eifersüchtigen

Rivalen zum Opfer, doch das Werk gelingt, wei die Mutter und die Geliebte
des Toten seinen Plan vollenden. Eine zarte Liebesgeschichte ist so verknüpft mit einer
Schilderung des heroischen Kampfes gegen Unwissenheit und Vorurteilsbefangenheit

Der Stoff ist ins Große gewachsen. Religionsgeschichtlich interessante Schilderungen

über den unter dünnem christlichem Firnis weiterlebenden afrikanischen Heidenglauben

finden sich neben feinem Humor. Der Held der Erzählung, wie der Dichter
selber, hat an Stelle des Christentums, das er nur in einer traurigen Form sieht, den
Glauben an das Leben gewählt. Und doch kündet sich noch Größeres an, denn der
Held der Erzählung stirbt für die Versöhnung; seine lefete Handlung ist der Schüfe
des Mörders um des erstrebten Werkes willen. Daß hier der Glaube an das Leben
schlechthin zum Glauben an die größere Macht des Geistes wird, ist immerhin möglich.

Die Darstellung selber fällt durch einen sprudelnden Stil auf, der immerhin nicht
ohne europäische Vorbilder zu sein scheint. Wohl darum, weil es beim Erwachen der
Farbigen um Begegnungen mit den elementaren Menschenaufgaben geht, kann diese
Literatur über die Namenlosen über die Unbedeutendheit kleinbürgerlich europäischer
Literatur hinauswachsen; diesem Werk fehlt die Größe nicht. B.B.

Béla Balâzs: «Die Jugend eines Träumers». Universum-Verlag, Zürich, 1948, 375 S.

Der als Filmschriftsteller und Journalist bekannte Ungar Béla Baläzs erweist sich
in der Darstelung seiner Jugend als echter Dichter. Die lyrische Wortmagie Jakob-
sens wie die der Volksdichtung, und, wie es scheint, besonders auch der ungarischen,
eigene Weise, Gefühlsgehalte allein durch Bilder, ohne Gefühlserwähnung zu zeichnen,

bestimmen in gleicher Weise die Darstellung. Ohne daß in diesem Knabenleben
im Milieu der bürgerlichen Intelligenz verträumter Kleinstädte weltbewegende Dinge
geschehen, bildete die Autobiographie Baläzs' eines der zartesten und zugleich
spannendsten Werke der Gegenwart.

Mit Liebe sind die Menschen gesehen und gezeichnet, die Eltern, deren frohe
Geistigkeit in enger Sorgenwelt verkümmert, die Mitschüler und Lehrer, hinter deren
Schrullen und Fehlern stets auch das Suchende und Lichte gesehen ist, mit Liebe vor
allem das «Volk», die Bauern, Taglöhner und Kleinhandwerker in ihrer Fron, und die
Liebe fehlt schließlich auch nicht bei der Darstellung der Gegenseite, so daß dieses
Buch eines Menschen, der aus der bürgerlichen Enge heraus den Weg zum «Volk»
suchte, keine Schwarz-Weiß-Malerei darstellt. Es verschweigt auch die großen Niederlagen

nicht, die auf den warten, der das Herz dieses Volkes sucht, ohne selber aus
dessen Tiefen zu stammen. Der Zielpunkt, dem diese Jugendentwicklung zustrebt,
ist die Erkenntnis der Klassenherrschaft und des sozialen Unrechts. Nicht ein von
seiner Klasse brutal Verstoßener, nicht ein in der tiefsten Seele Verwundeter kommt
zu solcher Erkenntnis, sondern ein seine Umwelt Liebender, der zunächst eher zum
egozentrischen Dahindämmern geboren zu sein schien. Träumen, wie dieser Junge
träumt, heißt eben nicht, hinstarren auf die über der Wirklichkeit wallenden Nebel,
sondern liebend und erkennend hindurchschauen bis auf dieser Wirklichkeit —
brüchigen — Grund. B.B.

197



Langston Hughes-. «Vater und Sohn», Unversum-Verlag, Zürich 1949, 61 S.

In der Novelle «Vater und Sohn» des Negerdichters Hughes wird das amerikanische

Farbigenproblem als Handlung zwischen einem weißen Großgrundbesifeer der
Südstaaten und seinem von einer schwarzen Haushälterin geborenen Sohn aufgerollt
und so in die wohl am meisten spannungsgeladene als auch am meisten menschlich
erfühlbare Sphäre versefet. Packend ist nicht nur das tragsche Ende, sondern vor allem,
wie auf den wenigen Seiten die Opferung des Menschen, die eben schon lange vor
dem Mord und Selbstmord geschieht, knapp und herb geschildert wird. Hughes gilt
als der bedeutendste lyrische Negerdichter Amerikas. Die lyrische Begabung, die hier
etwa im Gespräch der schwarzen Frau mit dem toten Colonel zutage tritt, vereint sich
in der Novelle glücklich mit einem großen dramatischen Können. B. B.

Ernest Hemingway. An einem andern Land», Steinberg-Verlag, Zürich, 360 S.

Hemingway, bei uns am meisten bekannt durch sein Buch «Wem die Stunde
schlägt», gilt als Meister der herben und harten Sprachformen, der mit dem Gewöhnlichsten

das Ungewöhnliche, mit dem Harten das Zarte sagen kann. Sein nun ins
Deutsche übersefete Frühwerk «In einem anderen Land» gibt davon keinen Eindruck.
Wohl wird einmal der Versuch gemacht, Sentimentalität und Romantik zu
verunmöglichen, dodi was dann herauskommt, ist eine im Grunde sentimentale und nicht
überzeugende Liebesgeschichte am Rande des ersten Weltkrieges. Die versuchte
Absage an unwahre Romantik einerseits und an die Kriegswirklichkeit anderseits endet
in der Banalität einer am Krieg gerade noch vorbeilebenden und die sentimentale Liebe
auf Grund vorhandener Finanzen genießenden Kurgastexistenz. ß. B.

Aus Geschichte und Gegenwart
Suzanne Engelson: «Une grande figure de femme de la Renaissance: La Reine Mar¬

guerite d'Angoulême, sœur du Roi François!» Genève, Imprimerie J. Guerry
1940, 34 S.

Daß von der Renaissance her nicht nur eine gerade und logische Linie zur Roheit
der Bauernkriege und Glaubensverfolgungen führt, und nicht nur eine andere daneben,
die zur höfischen Zivilisation des 18. Jahrhunderts und zur Leerheit derselben weist,
sondern auch eine Linie, die aus den Tiefen des Menschlichen stammend, zu echter
Kultur hinführt, vermag die feine Studie von Suzanne Engelson klarzumachen, welche
Margarete von Ferrara als Frau, Dichterin und Beschüfeerin der Verfolgten zeigt und
— was bei historischen Studien ein Vorzug ist — dazu anreizt, die Quellen selber zu
erkennen. B. B.

Alice Descaeudres-. «Helden». Paul-Haupt-Verlag, Bern 1948,87 S.

Alice Descceudres hat ein echtes Bedürfnis unserer Zeit bemerkt, die Notwendigkeit

nämlich, der Heldensehnsucht und Heldenverehrung der Jugend einen tragenden

Grund, eine sichere Ausrichtung zu geben. Ist der Begriff des Heldischen so leicht
ein SpielbaÜ verlogener Romantik oder sturen Kraftmeiertums, so genügt diese negative

Erkenntnis nicht, um den aus echter Sehnsucht erwachsenen Begriff neu zu
erfüllen. Einfache Darstellungen aber wie die vorliegenden, die Franz von Assisi, Pestalozzi,

Beethoven, Tolstoj und Pasteur gewidmet sind, lassen das Bild des Helden
größer und wahrer werden. Dieser erste Teil der deutschen Qbersefeung von Alice
Descceudres französischen Heldenbiographien ist eine dankenswerte Gabe vor allem
für die Jugend. B.B.

198



Egon Erwin Kisch: «Abenteuer in fünf Kontinenten». Universum-Verlag, Zürich 1948,
398 S.

Kisch, der im lefeten Jahre in Prag verstorbene «rasende Reporter» ist weder
rasend noch nur Reporter gewesen, wie es vor allem in der wertvollen Studie Hup-
perts am Anfang des Buches dargelegt wird. Wohl führen seine Abenteuer ihn
tatsächlich in fünf Kontinente, doch bestimmt ihn nicht das Rasen von Eindruck zu
Eindruck, sondern der Wille, die die Zeit bestimmenden Ereignisse und Kräfte
aufzuspüren, mögen diese nun solche im Weltmaßstab sein — wie im spanischen Bürgerkrieg

— oder mögen sie in der Stille, von vielen unbeachtet, spannungs- und zukunftsträchtig

auftreten — wie die Lebensumstände mexikanischer Gummibaumzapfer. Wohl
reportiert er seine Erlebnisse. Doch wenn Reportage oft im Wesen Wiedergabe
subjektiver Eindrücke und damit verkürzter oder karikierender Impressionismus ist, so
tritt hier der Wille zu einer besonderen Objektivität, zu genauem Verstehen der
Vorgänge und Verhältnisse hinzu und gibt der Reportage den Charakter der Studie,
ohne sie vom Subjektiven zu lösen und ohne sie jemals der Langweiligkeit zu
überliefern.

So sind Kischs Erlebnisse, die sich über die Jahre 1910 bis 1945 erstrecken, die
Folge eines leidenschaftlichen Willens zur Wahrheit. Die Leidenschaftlichkeit läßt wohl
keinen Leser der beschriebenen Ungerechtigkeiten kalt, freilich läßt sie manche Motive
verkürzt erscheinen, und manchmal ist die Grenze zwischen dem genial genauen
Erfassen von Ereignissen und deren Karikierung fließend. Die Schilderung von
van Goghs Borinageerlebnis und die von Lourdes werden, da der Verfasser religiöse
Motive nur in ihrer Verzerrung sieht, zu soldien Grenzpunkten.

Wo die öffentliche Meinung ihre Heiligenscheine malt und beschwörend «rühr
mich nicht an» spricht, überall dorthin dringen der scharfe Blick und das pointierte
Wort dieses Beobachters. Kann er auch der Gefahr der Verzerrung nicht immer
entgehen, so doch der anderen Gefahr, der Idealisierung dessen, was er liebt.

Daß man diesem Autor, der die grellen Worte nicht scheut, eine Scheu vor grellen

Gefühlen anmerkt, ist vielleicht das Schönste an seiner Schilderung. Ob freilich
belebende Impulse von solchen Schilderungen ausgehen können, erscheint zweifelhaft,
denn — das ist nun wieder der Tribut an die Reportage — Erlebnisse und
Anschauungen, wie die hier geschilderten, müßten durch lange Verarbeitung wachsen und
reifen, sollten sie je zum belebenden Worte führen. Hier in der Reportage ist das
Erlebte spannend und aufrüttelnd pointiert, im Blifebild festgehalten, um sofort neuen
Erlebnissen zu weichen. Das Wort, das so in- die Welt gesandt wird, ist Hornruf und
Sturmglockenklang, nicht mehr, aber auch nicht weniger. B. B.

Jawaharlal Nehru : «Indiens Weg zur Freiheit», Büchergilde Gutenberg 1948, 624 S.

Fast das ganze umfangreiche Buch ist während Nehrus Gefängnishaft 1934 bis
1936 entstanden. Daß der Autor bei diesem Versuch, leere Stunden zu kürzen und
sich selbst über Vergangenes Rechenschaft zu geben, nicht an allfällige Leser gedacht
hat, ist der große Nachteil des Buches. In schier unerträglicher Breite wird Wesentliches

und Unwesentliches miteinander erzählt. Tritt man ohne literarische Ansprüche
nur mit dem Verlangen nach Information an das Werk heran, so ist auch da der
Ertrag nicht ohne Mühe zu gewinnen. Die Bedeutung des Verfassers allein ist es, die
anlocken kann, Näheres über den Kampf und die Entwicklung dieses indischen
Politikers zu erfahren. Man merkt, wie sehr Gandhi eine singulare Erscheinung war, wie
sehr seinen Mitarbeitern und Nachfolgern wohl nicht die Ehrfurcht für den Meister
fehlte, wohl aber die diesem eigenen Impulse, die religiösen Quellen seines Geistes.
Nehru selber und seine Schicht wurzeln in einer bürgerlichen Intelligenz, von welcher
her der Weg zu europäischer oder amerikanischer Mentalität mindestens nicht weiter
ist als der zu Gandhi. An Gandhi gemessen, liegt hier Epigonentum vor bis auf einen
Punkt, an dem mir Nehru klarer und weiter gesehen zu haben scheint als Gandhi,
denn deutlicher als sein Meister erkennt er die wirtschaftlichen Zusammenhänge und

199



weiß, daß mit dem Spinnrad allein der Kapitalismus der Weißen nicht gebrochen
werden kann, daß vielmehr auch für Indien sozialistische Formen der Wirtschaft
gesucht werden müssen. Das Sympathischste an diesem Epigonentum ist, daß mindestens

Nehru selber ehrlich genug ist, es nicht zu verdecken. B. ß.

Existenzialphilosophie
Karl Jaspers: «Der philosophische Glaube». Artemis-Verlag, Zürich 1948, 158 S.

Existenzialismus scheint zum modischen Begriff geworden zu sein. Das passiert
Begriffen zuweilen. Auch der Expressionismus verwandelte sich schon einmal aus
einer künstlerischen Darstellungsweise zu einem Haar- und Hosenstil. Solche Begriffe
werden am ehesten dann modisch, wenn niemand sie versteht. Es gibt verschiedene
Formen von Existenzialismus, Jaspers' Philosophie ist nur eine davon. Mit den zwei
andern großen Existenzialisten der Gegenwart, Sartre und Heidegger, teilt Jaspers
die philosophische Ausgangserfahrung, die Situation des Menschen gegenüber Tod
und Sinnlosigkeit. Mit beiden teilt er auch den für die Bestimmung des Menschen
wichtigsten Begriff, den der Freiheit als menschliche Grunderfahrung. Die Freiheit
erwahrt sich daran, was der Mensch aus den Möglichkeiten macht, in die er durch
die Vergangenheit versefet, durch die Gegenwart geschleudert ist. Die Besonderheit
der menschlichen Existenz gegenüber allen andern liegt in diesem Schwung nach
vorwärts zu neuen Möglichkeiten hin, die gerade durch das Erfüllen oder Nichterfüllen
der alten geschaffen werden.

Anders nun als Sartre, der, von der Nichtexistenz Gottes ausgehend, seine
Menschenbilder zeichnet, die gerade dann, wenn Sartre als Dramatiker Großartiges schafft,
immer nur Bilder vom versagenden handelnden Menschen sind, anders als
Heidegger, welcher, um der Gefahr der Geschichtslosigkeit zu begegnen, auch die deutsche
«Geworfenheit» in die «Zeitlichkeit» des tausendjährigen Reiches bejahte, zeigt die
Philosophie Jaspers eine lichtere und tiefere Schau innerhalb des Existenzialismus. Das
Wesentliche, was er im Menschen findet, ist dessen «gottgeschenkte Selbstverantwortung».

Der handelnde Mensch erfährt nach dem Handeln, daß seine Freiheit, ja sein
Selbst ihm zugekommen, geschenkt ist. Das Verstehen des dem Menschen gegenüberstehenden,

die Gegensäfee umfassenden Unendlichen und das Selbstverständnis des
Menschen sollen den philosophischen Glauben bauen, welcher «das Umgreifende, das
weder nur Objekt noch nur Subjekt ist», erhellen soll. So erscheint als Ziel dieser Art
Existenzphilosophie eine neue unmittelbare Erfahrung des umgreifenden Göttlichen.

Hier scheinen auf den ersten Blick die grauen Hintergründe der Sartreschen und
Heideggerschen Systeme zu verschwinden. Aber trägt dieser Grund wirklich? Ist
«gottgeschenkte Verantwortung» nicht ein bedingtes Gefühl, ein Erziehungsprodukt,
dessen Verabsolutierung die Grenzen philosophischen Glaubens überschreitet? Und
ist der Safe, daß der Mensch grundsäfelich unvollendbar sei, nicht auch eine bedingte
Erfahrung, eine Grenzüberschreitung philosophischen Glaubens, ein Glaube als
Zukunftslosigkeit? Der Gott dieses Glaubens ist nur im individuellen
Verantwortungsbewußtsein wirksam, und der Mensch dieses Systems ist ein recht abstrakter
Mensch. Gerade, wenn wir es als schwerstes Erbe der Vergangenheit tragen, daß der
handelnde Mensch unserer Zeit in fremden Räumen lebt, sich selbst fremd wird, kann
ein Glaube, der nur wieder auf das abstrakte Individuum hinzielt, keine erlösende
Kraft gewähren. Die Jaspersche Philosophie ist wohl die am meisten europäische
Form des Existenzialismus, vielleicht auch die tiefste. Glaube aber ist dieser
philosophische Glaube nicht, denn er bleibt grundsäfelich zukunftslos, was sich am deutlichsten

im Unverständnis für die Welt der biblischen Propheten zeigt. B.B.

200


	Buchbesprechungen : moderne Literatur ; Aus Geschichte und Gegenwart ; Existenzialphilosophie

