
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 4

Artikel: Raw Kuk : aus einer Serie von Vorträgen über "Religiöse Denker
unserer Generation", gehalten in der Jüdischen Gemeinde in Stockholm
(Fortsetzung und Schluss)

Autor: Bergman, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Raw Kuk
(Aus einer Serie von Vorträgen über «Religiöse Denker unserer Generation»,

gehalten in der Jüdischen Gemeinde in Stockholm)

(Fortsefeung und Schluß)

Die Umkehr und die durch sie herbeigeführte Wiederkehr aller
Kreatur zum Urquell der Gottheit, von dem sie ausgegangen ist, ist der
Abschluß des Entwicklungsprozesses der Welt. Raw Kuk hat dem durch
die moderne wissenschaftliche Entwicklung so sehr in den Vordergrund
getretenen Entwicklungsgedanken eine religiös-kosmische Deutung
gegeben. Er hat betont, daß kein anderer Gedanke der modernen
Wissenschaft dem Denken der jüdischen Mystik so verwandt ist wie die
Entwicklungslehre. Raw Kuk lehnt die Einwände ab, welche erhoben worden

sind, weil die Schöpfungsgeschichte in Genesis dem Entwicklungsgedanken

widerspreche. Er bemerkt, vielleicht mit Ironie: «Alle wissen,
daß in diesen Dingen die gleichnishafte und symbolische Erklärung
vorherrscht, und der Mann auf der Straße ist gewohnt, daß man ihm sagt,
daß der oder jener Vers nicht wörtlich verstanden werden dürfe, weil er
ein Geheimnis enthalte.» Hier schließt Raw Kuk einige Worte an, die
ich wörtlich übersefeen möchte: «Die Zeit zwingt uns zur Verbreitung
einer erhabeneren, weiteren und idealeren Ansicht über den Glauben.
Es geht nicht an, daß wir uns weiter zufriedengeben mit der groben
Form der Religion, nachdem diese mehr und mehr hinabgestiegen ist
und sich mit immer gröberen Sädcen umhüllen mußte, um nur bestehen

zu können. Wer aber wird dem reinen Glauben die Gewänder anziehen,
die seiner würdig sind, wer wird ihm den reinen Kopfschmuck geben,
welcher der Majestät des Glaubens entspricht, wenn nicht unsere Weisen,

die Talmide Chachamim es tun werden?» Man muß die Ihnen
vielleicht aus Selma Lagerlöfs Jerusalem' bekannte Atmosphäre der
heiligen Stadt kennen, um abzuschäfeen, welcher Mut dazu gehörte, daß der
Oberrabbiner von Jerusalem solche Worte schrieb.

Entscheidend für das Verständnis der Entwicklungslehre ist das
Verständnis der Kraft, welche hinter der Entwicklung steht und sie vorwärts
treibt. Es ist die Kraft, welche alles in Wirklichkeit umsefeen will, was
im Unendlichen der Möglichkeit nach enthalten ist, alles offenbaren will,
alle Göttlichkeit in den Geschöpfen enthüllen und so zurückkehren zum
Quell alles Seins, zu leuchten im Lichte Gottes, wie Raw Kuk mit einem
Vers aus Hiob (33, 30) sagt. Wo also bei Darwin der blinde Kampf
ums Dasein steht als die Kraft, welche die Geschöpfe immer höher treibt,
da steht bei Raw Kuk die Sehnsucht nach voller Offenbarung und Umkehr

zu Gott. Diese Sehnsucht treibt immer neue Formen hervor. ,Es

gibt nichts Altes unter der Sonne.' Die Entwicklung ist ein umfassender
Aufstieg der Schöpfung, keine Einzelheit kann sich ihr entziehen, sie alle
streben einem Ziele zu.

168



Die ganze Schöpfung ist eine organische Einheit, ein «Bündel des
Lebens», wie Raw Kuk mit einem bekannten hebräischen Wort sagt.
Es gibt nicht einzelne Atome oder isolierte Monaden, wie bei Leibnife,
oder einsame Seelen, sondern alles ist miteinander verbunden oder
verflochten. Das Leben, welches im Mineral schlummert, in der Pflanze
etwas erweckt ist, im Tiere schon kräftig lebt, alles dies ist ein Leben, ein
Baum des Lebens, von diesen niederen Geschöpfen her über den Menschen

mit allen seinen Völkern und Parteien, bis hinauf zu den höchsten
Engeln, alles das ist eine pulsierende lebendige organische Einheit. Alle
Geschöpfe sind nur Bruchstücke einer einzigen großen Weltseele, die
voller Weisheit ist. Wie oft finden wir bei den Tieren Werke der Weisheit,

über die wir erstaunt sind und die wir vergebens nachzuahmen
versuchen. Sie sind das Werk jener weisen Weltseele, von der jedes
Geschöpf einen Teil darstellt. Je weiter die Welt fortschreitet, desto mehr
tritt der organische Charakter der Welt hervor. Die Spifee ist die Einung
des Verstandes des Menschen und seines Willens mit der ganzen Kreatur.

Wenn wir hören, daß die großen Gerechten der Welt Wunder tun,
so müssen wir uns auch dies aus der organischen Einheit alles Geschöpflichen

erklären. Die Gerechten der Welt einen ihren Willen mit dem
Willen Gottes, und so wirkt ihr Gebet durch diese Einung hindurch.
Dies wird einst das Los der ganzen Menschheit sein, die Ehre Gottes
wird die ganze Erde erfüllen, und die Menschen werden Wunder tun,
denen gegenüber die heutigen Wunder der Technik verblassen werden.

Raw Kuk wird nicht müde, solche Gnadenstunden der Menschheit
zu schildern und zu besingen, wo, sei es auch nur für eine Zeit, die
Scheidewand durchbrochen wird, die uns in die Vergessenheit bannte.
«Die Fülle des Segens ergießt sich dann auf die Menschheit. Worte und
Bilder, Fühlungen und Taten senken sich auf die Menschheit herab, alle
Maße füllen sich, der Zustrom des Guten steigt auf, das höchste Glück
wächst, wer immer nahe kommt, heiligt sich, jedes Wort ist voll von
Heiligkeit, voll ewigen Lebens, jeder Laut wird aus seiner Quelle gesegnet,

jede Bewegung, jede Regung, jede Melodie und jeder Rhythmus
strömt unmittelbar aus der höchsten Quelle. Der Geist der Welt eint
sich mit dem Geiste von oben, alles erfüllt sich mit der Fülle des Segens.
Die Seelen aller Geschöpfe und aller Welten erfüllen sich mit Wonne.
Völker werden gesegnet, die Weisen und die Schriftsteller werden mit
Gedanken des Friedens und des Segens begnadet, jeder Geist ist voll
süßer Hoffnung. Göttliche Sicherheit, ihr Friede und ihre Seligkeit, die
Wonne ihrer Freuden und der Stolz ihrer Heiligkeit erfüllt alles, es
leuchtet ein Strahl über alle Wege des Lebens.» Ich muß die Über»
sefeung abbrechen, denn das Prosadeutsch reicht nicht aus, die begeisterte

religiöse hebräische Lyrik zu übersefeen, welche immer wieder
Raw Kuks Betrachtungen durchbricht, eine Lyrik, in welche Verse der
Bibel völlig unmittelbar und ursprünglich einfließen, so daß der Leser

gar nicht fühlt, und vermutlich auch der Verfasser sich im Schreiben

169



dessen nicht bewußt war, daß er oft redend und dichtend mit Worten
der Bibel redete und dichtete.

Doch kehren wir zur Darstellung seiner Gedanken zurück. Wir
haben davon gesprochen, daß alle Geschöpfe kraft ihrer Abstammung
von der einen göttlichen Quelle eine organische Einheit bilden. Innerhalb

dieser Einheit nimmt der Mensch eine besondere Stelle ein. Er steht
im Zentrum des Universums, und es ist völlig falsch, zu glauben, daß
die neuen astronomischen Entdeckungen der riesenhaften kosmischen
Entfernungen den Menschen aus dieser zentralen Stellung verdrängen
werden. Es besteht ein unmittelbarer Zusammenhang zwischen Welt
und Mensch. Der Einfluß des Menschen auf die Welt ist nicht nur
deswegen gewaltig, weil er die Naturkräfte sich unterwirft; vielmehr sind
die Tiere und die Naturkräfte von sich aus bereit, dem Menschen zu
dienen. Raw Kuk zitiert Hiob (5, 23): «Mit den Steinen des Feldes hast
du einen Bund, und das Tier des Feldes ist dir zu Willen.» Die Tiere
kamen zu Noah in die Arche durch eine natürliche innere Anziehung,
wie der Ast von seiner Wurzel angezogen wird. Es gibt Einflüsse des
Menschen auf die Tiere und der Tiere auf die Menschen, von denen die
Wissenschaft noch nichts ahnt. Erst im Laufe der lefeten Generationen
hat die Wissenschaft einzusehen begonnen, daß jeder einzelne Mensch
in Wechselwirkung steht mit den gesamten Menschenmassen auf der
ganzen Welt, und dieser Gedanke der unmittelbaren Verbindung aller
Menschen revolutioniert unser soziales Leben. Aber die seelische
Gemeinschaft des Menschen mit allem Lebendigen überhaupt und der
wechselseitige Einfluß, der hier statthat, ist der Wissenschaft noch
unbekannt, und noch hat kein Forscher Hand an dieses Geheimnis gelegt.
Mit dieser Einsicht aber erschließt sich uns die Erkenntnis von der
Verantwortung des Menschen für die gesamte Natur, die sich mit ihm
zugleich erhebt und durch ihn ihrem göttlichen Urquell zustrebt. Dem
Menschen selbst aber gehen auf seinem Wege zur Heiligung die
einzelnen voran, von denen auch Bergson sprach. Raw Kuk nennt sie «Die
Fürsten der Heiligkeit» oder «Die Mächtigen des Glaubens». Er sagt:
«Es gibt Mächtige des Glaubens, große Seelen, von denen das Verhaftetsein

in Gott, die Dwekut, niemals weicht. Sie sind die Säulen der Welt,
die Wegweiser des Alls, die Friede und Glück in ihm verbreiten. Und
alle Reformen und Aufstiege im Zustande des Lebens, alle Ratschläge
der Herrscher, der Denker, der Parteien und dergleichen sind nur ein
kleines Bruchstück vom Werke dieser großen Seelen. Durch ihr
Verdienst lebt der Gedanke in der Menschheit und verwandelt sich in eine
lebendige, wohltuende Kraft, das Leben der Völker und der Menschheit
zu verschönen und emporzuheben, Stufe nach Stufe, bis zum allerhöchsten

Grad.»
Auch dies ist wiederum ein schwach übersefeter Dithyrambus des

religiösen Dichters, der in immer erneuter Begeisterung den Aufstieg
der Menschheit und mit ihr dieser ganzen Welt der Trennung bis zur

170



höchsten Stufe, der Rückkehr und Wiedervereinigung mit dem
göttlichen Ursprung, besingt. Wir sagten schon, daß der Ursprung der
Trennung in der Ursünde liegt. Raw Kuk hat der Paradiesessage, dem
Symbol des Baumes der Erkenntnis des Guten und Bösen, eine neue
und kühne Deutung gegeben. Es gibt nach seiner Ansicht überhaupt
nichts Böses in der Welt. Das Böse existiert nur durch die falsche,
isolierende Betrachtung, aber in der Summe des ganzen Kosmos ist alles

gut, nicht etwa bloß (wie Leibnife zu beweisen suchte) deshalb, weil das
Böse in der Menge des Guten aufgeht, sondern weil auch das Böse in
seinem eigenen idealen Wert ein Gutes ist, nur ein herabgemindertes
Gutes. Zwei Weltanschauungen, sagt Raw Kuk, stehen einander gegenüber,

eine einende und eine trennende. Die Weltanschauung der Einung
sieht das Sein als eine Einheit, und dann erweist sich, daß alles
zusammen sicherlich vollendet gut ist. Ihr steht die Weltanschauung der
Trennung gegenüber, welche nur die Einzelheiten und ihre Gegensäfee
sieht. In dieser Weltanschauung ist die Politik verwurzelt, aber das
Licht des Messias ist die Weltanschauung der Einung. Diese
Weltanschauung muß sich freilich verborgen halten, denn wenn die Wahrheit

zu früh bekannt würde, daß das Böse nicht existiert, würde das

sogenannte Böse seine Funktion verlieren, die darin besteht, die
Entwicklung vorwärtszutreiben. Am Schluß aber wird das Geheimnis offenbar

werden, daß das Böse und seine Unterscheidung vom Guten gar
nicht existieren, und dann verwandelt sich der Baum der Erkenntnis des
Guten und Bösen in den Baum des Lebens. So schwingt sich Raw Kuk
zu dem kühnen Worte auf: «Wie die Lobpreisung Gottes von den
Gerechten emporsteigt, so steigt sie auch empor von den Bösen.» Die
übliche Auffassung befreit Gott dadurch vom Vorwurf des Übels in der
Welt, daß sie sagt, der Mensch habe durch die freie Wahl das Böse in
die Welt gebracht. Aber Raw Kuk geht noch einen Schritt weiter: vor
Gott gibt es gar keinen bösen Trieb, und auch der Sündenfall ist nur
für den Menschen, nicht für Gott ein Böses.

Für den Menschen freilich hat die Ursünde den Tod und die Todesfurcht

in die Welt gebracht; aber die Rückkehr der Welt zu ihrem
Urquell wird den Tod besiegen. Schon jefet ist also jede Vervollkommnung
der Welt, jede Annäherung an das messianische Ziel, eine Sprosse im
Aufstieg zum Ziele der Überwindung des Todes, zur Wiedereinrenkung
der Welt in ihren ursprünglichen Stand. Der Tod ist eine falsche
Vorstellung, und eben deswegen verunreinigt er nach dem jüdischen Gesefe,
weil er in sich selbst eine Lüge ist. Was die Menschen Tod nennen, ist
in Wahrheit eine Erstarkung und Ermächtigung des Lehens. Nur durch
den Niedergang des Menschen ist es zu erklären, daß der Mensch diese
Verstärkung des Lebens, die dadurch kommt, daß der Mensch sich von
der Fessel des Körpers befreit, in so entstellender Form sieht und Tod
nennt. Wenn das Leben kein Ziel hat, wenn der Mensch in Materialismus

versinkt, muß der Tod schrecklich sein und der Kampf gegen ihn

171



vergebens. Die Sünde hat den Tod geschaffen, und die Umkehr, die
Teschuwa, vernichtet ihn. Alle Mühe des Menschen gilt dem Bestreben,
sich vom Tode zu retten, aber er wird sein Ziel nur erreichen, wenn er
seine Seele aus ihrem inneren Quell her ausweitet. Das seelische Leben
enthüllt sich dann nicht als ein bloßes Anhängsel an den Körper, das mit
dem Körper zusammen zugrunde ginge, sondern als eine in sich lebende
Größe, von der nur ein Schatten mit dem Körper verbunden ist. Die
Befreiung von der Todesfurcht wird also erreicht durch Erstarkung des
seelischen Lebens in sich selbst. Ursprünglich war ja der Mensch vom
inneren geistigen Licht außerhalb des Körpers erleuchtet. Wäre er nicht
in das Nefe der Vergessenheit gefallen, wäre er der ihm ursprünglich
gegebenen Aufgabe, den Paradiesesgarten zu bearbeiten und zu hüten,
treu geblieben, dann hätte das Leben des Menschen niemals aufhören
müssen. Der Tod ist ein Gebrest an der Schöpfung. Aber der einzelne
hat nicht die Kraft, den Kampf mit ihm aufzunehmen. Diesen Kampf,
sagt Raw Kuk, kann nur ein Volk aufnehmen, das auserwählte Volk,
Gottes Erbbesife unter den Völkern, Israel. Nur ein Volk kann diesen
Kampf führen, der im Grunde ein Kampf um eine neue Art des Bewußtseins

ist. Dazu sind wir berufen, dafür kämpfen wir, und alle unsere
Niederlagen werden uns von diesem höchsten Ziele nicht abbringen.
Denn wir tragen dieses Ziel in unserer Seele. Der Tod ist ein Gebrechen
an der Welt, und Israel ist berufen, ihn aus der Welt zu schaffen.

Ich habe diese Worte angeführt, weil sie charakteristisch sind für die
Art, wie Raw Kuk Israel sah. Für ihn ist es weder eine Religion mit
einer bestimmten Lehre und noch weniger eine bloße Nation mit
gemeinsamer Geschichte und politischer Zukunft. Für ihn ist Israel, was
sein Name besagt: der Kämpfer für Gott, das Volk, welches den Kampf
für Gott auf sich genommen hat und sich verantwortlich fühlt für das
Schicksal des Göttlichen in der Welt.

Er gehörte zu den großen Liebenden in Israel. Man hat ihn mit
Rabbi Levi Jitzchack aus Berditschew verglichen. So wie dieser vor
150 Jahren die Partei Israels sogar gegen Gott selbst zu nehmen wagte,
wie er die Sünder schüfete und verteidigte, so erneuerte auch Raw Kuk
aus seiner inbrünstigen Liebe heraus das alte Wort: «Dein Volk sind
alle Gerechte.» Israel sündigt niemals. Ein Jude kann sich manchmal als
Sünder verstellen, aber im Innersten ist er lauter und klar wie ein
Kristall. Wir haben ja gesehen, daß Raw Kuk im Grunde überhaupt
nicht glaubte, daß es ein Böses gibt, und so hätte er aus der Logik seines
Systems heraus sagen können, daß es überhaupt keine Sünder gibt und
daß jeder Mensch im Grunde ein Gerechter ist. Hier aber, dem eigenen
Volke gegenüber, war es nicht die Logik des Systems, die aus ihm
sprach, sondern die unendliche Liebe. In einem Briefe schreibt er: «Gott
sei es gedankt, daß er mir eine Seele verliehen hat, die bis ins Innerste
voll ist von Liebe zu Israel. Nicht um meiner Weisheit und nicht um

172



meiner Gerechtigkeit willen ist mir dies zuteil geworden, sondern durch
Seine Barmherzigkeit und Gnade ohne Ende.»

«Der Charakter des israelitischen Volkes ist in seiner Wurzel die
Heiligkeit. Durch den Auszug aus Ägypten und die ihm folgende
Sinaioffenbarung ist Israel eine göttliche Natur verliehen worden, und dies
in einem solchen Maße und in einer solchen Beständigkeit, daß bei aller
Veränderung der historischen Umstände und der Weltereignisse, welche
das Volk jeweils umgeben und die Linie seiner Geschichte zeitlich mehr
und mehr von dem Ereignis des Auszuges aus Ägypten entfernen, trofe
alledem dem Volke diese heilige Natur einer unmittelbaren Verbindung
mit der göttlichen Heiligkeit erhalten geblieben ist und ihm für alle
Ewigkeit eingewurzelt bleibt: ,Den lefeten wie den ersten'» (Kommentar
zum Gebetbuch).

Aus dieser Liebe heraus trat Raw Kuk als Verteidiger der
«gottlosen» Juden auf, die nach Beendigung des ersten Weltkrieges als
Pioniere ins Land kamen. Er hat sich durch diese seine Verteidigung viele
Feinde in den frommen Kreisen Jerusalems zugezogen, die ihn
deswegen erbarmungslos bekämpften. Eine kleine Anekdote illustriert sein
Verhalten zu den Chaluzim: Als ein rabbinischer Kollege ihm vorwarf,
daß er diese jungen Menschen in Schüfe nehme, welche alles Heilige mit
Füßen träten, antwortete ihm Raw Kuk: Es ist genau so gewesen beim
Allerheiligsten im Tempel. Das war so heilig, daß der Hohepriester
allein es betreten durfte, und auch er nur in wenigen bestimmten Stunden.

Aber als man den Tempel baute und die Zimmerleute das
Allerheiligste errichteten, da gingen sie in ihren schmufeigen Arbeitskleidern
dort aus und ein. Laßt die jungen Leute, sie sind Gerechte wider ihren
Willen. Sie bauen das Allerheiligste.

Er war zutiefst davon überzeugt, daß die Rückkehr Israels zum
heiligen Boden des heiligen Landes dem Volke seine Heiligkeit wiedergeben

werde. Die Luft Erez Israels macht weise, dort nimmt der jüdische
Mensch das Licht der Weisheit Israels in sich auf, das Wissen vom
Siege der Welt der Einung über die Welt der Trennung. Freilich ahnte
und wußte Raw Kuk, daß dieser Prozeß von furchtbaren Schmerzen
begleitet sein werde. Er mahnte Israel, sich nicht im weltlichen Nationalismus

zu verlieren. «Zwar ist es gut, daß das Streben nach der nationalen
Ehre gepflegt wird und wächst, solange es verwurzelt ist in der Tiefe
unseres hauptsächlichsten und wichtigsten Zieles: den Namen Gottes
und seine Ehre in der Welt zu bekennen. Aber die Kraft des Menschen
ist schwach, und wie leicht kann es geschehen, daß er, beschäftigt mit
der Pflege des Mittels, der Vergrößerung der Ehre und des Ruhmes
Israels, über dem Mittel vollständig das Ziel vergißt, vergißt, wer der
Herr der Ehre ist, vergißt, daß das Mittel immer in der Weise erstrebt
werden muß, daß dadurch das erwünschte Ziel, die Verherrlichung des

Gottes Israels in der Welt, erreicht werde und daß durch das Volk

173



Gottes, welches Gott zu seiner Ehre geschaffen hat, sich die allumfassende

Sendung Israels offenbart.»
Raw Kuk verneint den kriegerischen Nationalismus, der vielleicht

nach menschlichen Berechnungen schneller zum Ziele führen könnte.
«Nicht dies will Gott. Israel wird seinen Weg vollenden nicht im Sturme,
denn nicht im Brausen ist Gott, sondern in der Stille der Stimme. Israel
wird nach außen seine Stimme nicht erheben, und dennoch werden, wie
der Prophet sagt, die Inseln auf seine Lehre warten.» Noch hat Israel
den Schlüssel nicht gefunden, um Nationalismus und Universalismus,
zeitliche Heiligkeit des Volkes und ewige Heiligkeit Israels in der
richtigen Weise zu vereinigen, und deswegen konnten sich die Tore des

Allerheiligsten ihm noch nicht öffnen. (Kommentar zu den Worten «Wer
ist der König der Ehre?»)

Raw Kuk kannte auch die Gefahren, welche in der Rückkehr Israels

zum Boden und der dadurch bedingten Oberbetonung des materiellen
Moments und der physischen Kraft beschlossen sind. Er schrieb: «Es ist
uns überliefert, daß im Lande Israels und in Israel zur Zeit des Beginns
der Wiederauferstehung eine geistige Empörung stattfinden wird», eine
Empörung gegen den Geist und eine Empörung des Geistes gegen seine
Heiligung. Denn wenn durch eine lange Periode hindurch die materielle
Welt, auf der sich die Heiligung des Geistes aufbauen muß, vernachlässigt

oder gar zerstört war, muß zunächst eine Hinneigung zur
materiellen Welt auftreten. In dieser Zeit wird das Volk mit den materiellen
Reformen beschäftigt sein, die Gebrechen des Geistes werden da am
meisten spürbar, und die Materialität erhebt sich mit solcher Kraft, daß

es vielen scheint, als würde diese Materialität alle geistige Ordnung
zerstören. Dann aber zeigt sich im historischen Prozeß, daß diese Arbeit
am Körper des Volkes auch die geistigen Ziele in sich enthalten und
bewahrt hat, und das in ihrer reinsten Form.»

Immer wieder kehrt Raw Kuk zu diesem seinem Lieblingsthema, der
besonderen Berufung Israels, zurück, welche durch die Rückkehr nach
Erez IsVael erst zur vollen Wirklichkeit werden wird. Er schreibt Israel,
wenn wir so sagen dürfen, ein besonderes Talent für das Göttliche zu.
«Andere Völker», schreibt er in seinem Kommentar zum Gebetbuch,
«haben andere Fähigkeiten entwickelt: Verstand, Sittlichkeit, Schönheit.
Israel aber hat jenes Geschenk erhalten, durch das erst die Menschenwelt

aller Völker vollendet wird, die Gabe nämlich, daß es das göttliche
Licht überall entdeckt.» Raw Kuk beruft sich auf die merkwürdige
sprachliche Form des Segensspruchs, welchen der Jude spricht, wenn er
zur Thora aufgerufen wird, und der mit den Worten beginnt: «Der uns
die Lehre gegeben hat» und mit den Worten schließt: «Der uns die
Lehre gibt». Aus diesem Nebeneinanderstehen der Vergangenheit und
der Gegenwart folgert er, der Sinn des Segensspruches sei, daß die göttliche

Offenbarung, die uns einmal gegeben wurde, unaufhörlich weitergeht.

Die Eigenart, die einmal diesem Volke gegeben wurde, erneuert

174



sich immer wieder, in jeder Zeit, in jedem Augenblick, und strömt
unaufhörlich in ihm fort.

Ich kann um der Wahrheit willen nicht verschweigen, daß die Art,
wie Raw Kuk bisweilen den Ruhm Israels singt, geeignet erscheint,
einem nationalen Chauvinismus Vorschub zu leisten. Die Gefahr, daß
Raw Kuks Worte so gebraucht werden, mag besonders in unserer Zeit
recht groß sein. Ich möchte aber, ohne die manchmal zutage tretende
Ungerechtigkeit Raw Kuks in der verschiedenen Bewertung des eigenen
und der fremden Völker zu beschönigen, doch hier ein großes Wort
von ihm anführen. Im Kommentar zum Gebetbuch sefet Raw Kuk
auseinander, daß es der Auszug aus Ägypten war, der das jüdische Volk
zum Volke machte und ihm die Eigenart gab, die es für seinen Beruf
von allen andern Völkern absondert. Aber an einer Stelle seines Buches
über die Heiligkeit spricht er davon, daß der Tag kommen wird, wo die
Gegenwart so sehr von Heiligkeit erfüllt sein wird, daß ob der Gegenwart

die Vergangenheit vergessen werden wird. Dann, sagt er, wird
der Auszug aus Ägypten von seinem Orte verdrängt werden, weil die
ganze Essenz der Vergangenheit in die Gegenwart eingeflossen sein
wird.

Raw Kuk sah in seiner Vision der Liebe ein Volk Israel, dessen
besondere Fähigkeit die Heiligkeit ist. Für die Welt aber sind die großen
Gerechten, die Genien der Heiligkeit, viel mehr nötig als die genialen
Bahnbrecher auf dem Gebiete der Naturwissenschaft, der Philosophie
oder der Dichtung. Und die Fähigkeit, solche Gerechte hervorzubringen,
ist unsere natürliche Anlage, die realer ist als eine Menge von anderen
Dingen, die man in der Welt für real hält; und zu dieser uns von
Anbeginn eingepflanzten Anlage gesellt sich unser eigener Wille, uns mit
dem Göttlichen in der Welt zu verbinden und die Söhne seines Bundes,
seine Bundesgenossen in der Welt zu sein: Werkzeuge der Heiligung.

Damit aber kehren wir noch einmal zum zentralen Begriff Raw
Kuks zurück: zur Heiligkeit. Das große Werk Raw Kuks heißt: «Die
Weisheit der Heiligkeit.» Heiligkeit erfüllt die Welt, sie ist heilig, weil
sie ganz göttlich und in Gott beschlossen ist. Für den Menschen aber
heißt heilig sein: verwurzelt sein in Gott, das Leben ganz hingegeben
haben an Ihn, so daß der Mensch nichts anderes begehrt, als ein Werkzeug

in der Hand Gottes zu sein. Die Heiligkeit strömt ohne Unterlaß,
und wo immer man bereit ist, sie zu empfangen, strömt sie ein. Die
Heiligkeit ist angelegt in jedem Menschen, in der ganzen Menschheit,
sie strömt dahin auf verborgenen und oft seltsam gewundenen Wegen,
aber der Garten Gottes wächst unaufhörlich. Wir müssen nur acht haben
auf die heiligen Funken, die überall verstreut aufglänzen, bis sie sich

vereinigen zu einer heiligen Flamme. Der Geist des Königs Messias,
der Geist der liebenden Rückkehr zu Gott durchpulst die ganze Welt.

An einer Stelle seines Buches formuliert Raw Kuk sozusagen die
Idee einer messianischen Soziologie: Wenn wir fragen, was denn das

175



Ziel des gesellschaftlichen Lebens ist, dann können wir aus diesem Leben
selbst keine Antwort erhalten, sondern wir müssen uns an ein «höheres
Weltleben» wenden, das in die menschliche Gesellschaft einstrahlt. Das
menschliche Gesellschaftsleben ist sozusagen nicht autark, sondern nährt
sich von einem höheren Leben her. Würde dieser Zustrom von oben
aufhören, so würde das menschliche Gesellschaftsleben selbst einschrumpfen.
Daher bedarf eine Reform der sozialen Welt der Erwartung des Heils
von oben. Dazu aber sind Menschen notwendig — Raw Kuk nennt sie
«Späher» —, die ihre Inspirationen von dort her bekommen, so daß
dann die Schau, die von oben befruchtet ist, ihrerseits das soziale Leben
der Menschheit befruchtet.

Eine menschliche Gruppenbildung, die fruchtbar und dauernd sein
soll, kann nur erfolgen, wenn sie sich sozusagen um eine göttliche Mitte
kristallisiert. «Friede und Einigung zwischen den Menschen kann auf
zwei Wegen erfolgen. Der eine Weg ist der, daß der Mensch, der von
Natur aus ein soziales Wesen ist, aus reinen Nüfelichkeitsgründen eine
Gemeinschaft eingeht, weil er auf diese Weise am besten seinen eigenen
Vorteil wahrt. Eine solche Einigung, die auch unter gottvergessenen
Räuberbanden vorkommt, ist reine Zufälligkeit und kann auf die Dauer
keinen Bestand haben, denn sie hat in Wahrheit kein Zentrum. Auch
wenn eine solche Einheit eine Zeitlang dauert, so endet sie zum Schluß
doch wieder in Haß und Bruderkrieg. Eine wahre Einheit menschlicher
Individuen und Gruppen kann nur auf der Tatsache aufgebaut sein, daß
wir alle Brüder sind, Söhne unseres Vaters im Himmel, und daß durch
unsere Einheit und unseren Frieden erst alle potenziellen Möglichkeiten
der Weisheit, Gerechtigkeit und Billigkeit unter uns verwirklicht werden

können. Eine solche Einheit hat dauernden Bestand und wird im
Laufe der Zeiten in ihrer inneren Kraft nur noch wachsen.»

Das Gottesreich braucht «Späher». «Hast Du das Heil wartend
erspäht?» So wird nach einer Talmudstelle die Seele gefragt, wenn sie im
Jenseits über ihr vergangenes Leben Rechenschaft abzugeben hat. Was
aber ist die Aufgabe eines Spähers? fragt Raw Kuk im Kommentar zur
Gebetsstelle «auf Dein Heil warteten wir jeden Tag». Ist es nicht
Aufgabe des Spähers, einerseits die kleinsten Veränderungen zu beachten,
die sich im Umkreis seiner Beobachtung vollziehen, und ihnen zu
entnehmen, ob vielleicht die Zeit gekommen ist zur Flucht oder zur
Abwehr des Feindes; anderseits aber selbst auszuharren und weiterzuspä-
hen? So muß auch der Mensch, während er ausharrend das Heil
erwartet, doch jedes Zeichen wahrnehmen, das sich ihm vielleicht darbietet
und das ein Wachsen des Heils in der Welt ankündigt. Das Wachsen
der göttlichen Pflanzung, welche Gott nach dem Segensspruch in unsere
Mitte gepflanzt hat, offenbart sich in kleinen alltäglichen Ereignissen,
wie denn zum Beispiel der Heilsplan der Erlösung aus Ägypten
vorbereitet wurde durch solche kleine und alltägliche Dinge wie Josephs
bunten Rock und die Träume des Mundschenks und des Bäckers und des

176



Pharao. Es gilt also, wachsam zu sein für die Zeichen und Offenbarungen
des Gottesreiches.

Das Gottesreich wächst aber vor allem im Zusammenleben der
Menschen, in der Ersefeung der «politischen» Grundlagen des menschlichen
Zusammenlebens durch die «messianischen».

Wiederum sieht hier Raw Kuk eine Grundtendenz der Seele Israels
(und er basiert sich wohl auf die starke Anteilnahme der Juden am
Sozialismus in seiner klassischen Epoche und auf die sozialistischen
Tendenzen der Verwirklichung in den palästinensischen Siedlungen). Er
sieht in der Seele Israels das Streben, im Gemeinschaftsleben der Menschen

das göttliche Leben so zu verwirklichen, daß das aufzurichtende
messianische Reich gewissermaßen ein Abbild des himmlischen Reiches
werde.

Das messianische Reich aber ist ein Reich des Friedens, wie das
himmlische Reich ein Reich des Friedens ist, und Friede eines der Attribute

Gottes. Alle Arbeit im Leben und besonders alle geistige Arbeit
muß daher dahin gewendet sein, das Licht des messianischen
himmlischen Friedens zu entdecken, das alle Kräfte, alle Gedanken, alle
Strömungen, alle Neigungen einbaut in das große All des göttlichen
unendlichen Lichtes, wo alles sich vereinigt, alles sich erhebt und alles
sich heiligt...

So klingt das Heiligungsbuch des Raw Kuk aus in eine Vision des
Friedens, wie das große Religionsbuch des von ihm so weit entfernten
Zeitgenossen Hermann Cohen «Die Religion der Vernunft aus den
Quellen des Judentums» ausklang in eine Vision des ewigen Friedens.

Während ich diesen Bericht über Raw Kuks Gedankengebäude vor
Sie hinstelle, steigt vor meinen Augen ein Erinnerungsbild auf: Es war
im Herbst, ein oder zwei Jahre vor seinem Tode, am Fest der Thora-
freude. Am Vormittag aus der alten Stadt Jerusalem zurückkommend,
sah ich Raw Kuk, wie er ins Jaffator hineinging, vermutlich auf dem
Wege zur Klagemauer zum Gebet. Hinter ihm ging, mehr tanzend als
schreitend, eine Schar seiner Schüler, junge Menschen, die im Takt mit
den Händen klatschten und sangen: «David, König von Israel, er lebt,
er ist da!» Vor ihnen ging Raw Kuk, angetan mit seinem feiertäglichen
Rabbinatskleid mit der Pelzmütze auf dem Kopf. Ich sah das blasse,
feingeschnittene Gesicht, die Augen waren fast geschlossen, er schien
gar keine Kenntnis zu nehmen vom Huldigungszuruf seiner Jünger.
Ein fremder Journalist, der etwa um diese Zeit an der merkwürdigen
Gruppe mitten im Gewimmel der Menschen beim Eingang zur Altstadt
vorbeigekommen wäre, hätte reichlich Stoff gehabt, über den pittoresken
Aufzug des aschkenasischen Oberrabbiners von Jerusalem am Thora-
freudenfest zu berichten. Aber Raw Kuk selbst wußte nichts von den
mannigfachen Sensationen, welche er und seine Schüler bei einem
europäischen Beobachter erwecken könnten. Für ihn, so schien es, war

177



diese ganze Welt versunken, er fühlte wohl nur die himmlische Freude
der Vereinigung mit der Thora an ihrem Fest. Die Welt war nicht mehr
da, er hörte nur «die Stimme des Geliebten, siehe, er kommt».

Auf seinem Grabstein ist das Datum seines Todes mit den Worten
verzeichnet: Er stieg zum Himmel auf. Huc/o Bergman.

Einem verstorbenen Freunde der „Neuen Wege"
Dr. Alexander Axer,

gewesenen Lehrers am Institut Tschulok in Zürich

«Mensch, werde wesentlich, denn wenn die Welt vergeht,
So fällt der Zufall weg; das Wesen, das besteht.»

Angelus Silesius.

Da für den lieben Verstorbenen das bloß Zufällige dieser äußeren
Welt nicht allzu viel Gewicht hatte, darum ist es auch nicht wesentlich,
wenn ich nicht viel von seinen zivilen Verhältnissen mitzuteilen weiß.
Schwerwiegender sind ein paar mühsam hingeschriebene Notizen, die
mir Dr. Alexander Axer, als ich ganz unverhofft an sein Krankenlager
gerufen wurde, zwei Tage vor seinem Hinschied überreichte. Auf
erschütternde Art bringt er darin zum Ausdruck, er wolle «keine Abdankung,

gar keine, denn auch meine gemordeten, lieben Geschwister hatten
keine ehrwürdige Abdankung». Dr. Axer, später in Zürich eingebürgert,
stammte aus Polen. Wie mit Nachdruck bekennt er in seinen lefeten
Aufzeichnungen: «Als Jude geboren, als Jude gestorben»; er stand aber,
so fügte er hinzu, «stets in tiefster Liebe zum Alten wie zum Neuen
Testament», das lefetere doppelt unterstreichend. Wer ihm, dem Juden,
auch das Neue Testament erschlossen und lieb gemacht hatte, das war
die führende Gestalt der Religiös-Sozialen Bewegung, Dr. Leonhard
Ragaz. Mit schwacher, durch schwere Angina gehemmter Stimme
beteuerte mir der Sterbensbereite, wie unendlich viel er diesem Manne
verdanke. «Und auch Leo Tolstoj, diesen beiden», ergänzte er. Daß Dr.
Axer in «diesen beiden» einen Anwalt und Ankläger gegen den je und
je vorhandenen erbärmlichen Antisemtismus fand, mag ein Grund, aber
bei weitem nicht der ausschlaggebende gewesen sein, sich ihnen so
verbunden zu fühlen. Von Tolstoj sei zu dieser Sache ein Wort hier
angeführt: «Ein Volk, das Antisemitismus pflegt, sefet sich selbst als Kulturvolk

herab; und ein Christ, der Antisemit ist, verrät sein Christentum.»
Was ist denn dieses Gemeinsame in der Botschaft der beiden

Denker, das der Russe und der Graubündner mit neuer Kraft und mit
neuem Verständnis der Welt zu vermitteln suchten? Es ist die befreiende
Botschaft vom Reiche Gottes mit seiner Gerechtigkeit für die Erde.

Haben schon die Propheten des Alten Testamentes dieses zu erkämpfende

Reich und die ihnen von Gott geoffenbarte Welt, «wo man den

178


	Raw Kuk : aus einer Serie von Vorträgen über "Religiöse Denker unserer Generation", gehalten in der Jüdischen Gemeinde in Stockholm (Fortsetzung und Schluss)

