
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 4

Artikel: Osterglocken

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139237

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Osterglocken
Goethes Faust rief beim Klang der Osterglocken und angesichts der

in einfältiger Fröhlichkeit die Auferstehung ihres Herrn feiernden
Menschenscharen: «Die Botschaft hör ich, doch allein mir fehlt der Glaube.»
Ihm war wenigstens die Botschaft der Auferstehung noch nicht vom
Schrei des Todes übertönt. Die Glocken — zum Teil die gleichen —
läuten auch heute noch, und auch Osterfeiertage gibt es. Würde sich
aber ein Faust in diese Zeit verirren, so müßte er wohl als die vernehmbarste

Botschaft — ob er ihr nun Glauben schenken mag oder nicht —
die dunkle Glocke des Todes hören.

Sie läutet, wenn der blutige Tod rast und auch wenn er rastet. Wenn
er rast und Millionen Zertretene, Tote oder lebende Tote auf die Erde
schleudert, ist nicht einmal ein Faust nötig, um diese Botschaft zu
vernehmen. Wenn aber der Blutige Rast hält — nur Rast! — dann läutet
seine Glocke auch. Die Menschenscharen, die Faust vor dem Stadttor
sah, sind zu Menschenmassen geworden. Ein Zeitalter, das mit der
Emanzipation der Individuen begann, hat, indem es Klassenschicksale
schuf, zur Kettung des individuellen Schicksals an das Massenschicksal
geführt. Der Massentod ist nur der letzte Ausdruck hierfür. Jakobsen
und Rilke haben es schon vor der schrecklichsten Herrschaft des
Massentodes als des Todes grausigsten Triumph empfunden, wenn der
Mensch nicht mehr seinen eigenen Tod sterben kann, sondern nur noch
einen in Serien fabrizierten und zum Einheitspreis aus dem Warenhaus
des Zeitgeistes bezogenen.

Daß es überhaupt zur Herrschaft des Massentodes kommen konnte
und kann, hat seine geistigen Wurzeln, die sich gerade dort zeigen, wo
das Denken über den Tod und die Stellung des Todes im Denken sichtbar

werden.
Da ist einmal das bewußte Vorbeisehen am Tode, das in der dann

unübersehbar werdenden Todesherrschaft seine schlimme Frucht trägt;
und da ist zum anderen die bewußte Anerkennung, ja Verklärung der
Todesherrschaft, die diese legitimiert. Zwei einander entgegengesetzte
Haltungen, die doch das gleiche bewirken! Der Tod, an dem der
Mensch vorbeisieht, wird zum «kleinen Tode». Er ist in der
materialistischen Welt ein kleiner Schönheits- oder Materialfehler, er ist nur
passiv zu erleben und dauert nur einen Augenblick: «Wenn zu dir
kommt dein letztes Stündlein, brauchst du nichts weiter als sterben.»

Und der «kleine Tod» ist nicht weniger mächtig, wenn dem
individuellen Leben die Unsterblichkeit als natürliche Beigabe hinzugedichtet
wird. Hier ist er die Pforte, durch die das Individuum schreitet. Das
Individuum aber ist nie der ganze Mensch, geschweige denn die Welt.

Der Tod aber läßt sich weder durch materialistisches Vorbeisehen
noch durch vulgär-christliches Vorbeitrösten um seinen Ernst und seine

153



Aktivität bringen. Die verdrängte Todesaktivität bricht durch berstende

Dämme und äußert sich in Todestaten, in Vorbereitung des Massentodes,

in materiellen Rüstungen und geistigen Zurüstungen. Wer hörte
nicht diese Glocke heute! Sie läutet hinter den Sprüchen vom «bewaffneten

Frieden», sie schallt hämisch hinter den zweckbestimmten
Geschichtsverdrehungen, sie zittert dumpf hinter unverhüllten Drohungen,
hinter alledem also, was so laut den Raum erfüllt.

Das entgegengesetzte Denken über den Tod sieht in ihm die letzte
Grundtatsache und demzufolge in der Angst die menschliche
Grundsituation. Dieses Denken aber trennt den Menschen von der Zukunft
und raubt ihm für die Gegenwart den Sinn, der Werte und Wege
unterscheidet.

Der eingeordnete, in religiöse oder philosophische Systeme
eingeschlossene Tod aber sprengt auch diese Dämme und erscheint —• seine
Einkerkerung rächend — mitten im Leben. Wo der Mensch grundsätzlich

fertig ist und keine Zukunft mehr hat, wo die Welt als fertig
anerkannt und kein Weg zum Reiche Gottes mehr gesehen wird, da wird
das Leben selber zum Tode; denn wo Geist und Wunder keinen Raum
mehr haben, füllt allen Raum — der Tod!

Die Botschaft von der Auferstehung aber rückt das Wunder und
den Geist in die Mitte der Welt. Die Osterglocken singen von der
Überwindung des Todes: Gottes Wunder und Gottes Geist sind stärker. Der
überwundene Tod aber ist wohl seiner absoluten Herrschaft beraubt,
aber er erhält seinen rechten Ernst und seine Größe wieder. Der an den
auferstandenen Christus glaubende Mensch kann wohl vor dem Tode
nicht anders stehen als jener Reiter, der den zugefrorenen Bodensee
überquerte und erst hernach das Ueberstandene erkannte.

Der Glaube an Geist und Wunder Gottes gibt dem in Passivität
dem Tode gegenüber verfallenen Menschen die Aktivität echten und
wachen Erlebens wieder. Und weil der Glaube an die Auferstehung
Christi auch zugleich ein Glaube an die Auferstehung des ganzen
Menschen, ja der ganzen Welt ist, darf sich diese Aktivität auf den ganzen
Menschen und die ganze Welt richten. Wo das Reich Gottes Zukunft
des Menschen und Zukunft der Welt ist — wartende, rufende
Zukunft —, da gibt es Ehrfurcht vor dem Tode und Ueberwindung des
Todes zugleich. Denn nun sprengt auch das große göttliche Leben
seinerseits die Dämme, die es einschließen, und bricht in die
todbeherrschte Welt ein. Es läßt Menschen an einer Welt bauen, die darum
keinen Massentod mehr kennen wird, weil sie auch keine Massen- oder
Klassenwelt mehr ist. Und dieses Leben läßt Menschen den materiellen
Rüstungen und geistigen Zurüstungen zum Massentod widerstehen,
weil nun nicht mehr nur dumpfe Notwendigkeiten diese Welt
durchwalten, sondern ein lichter, reiner Sinn, die Liebe, jenes Lebenselement

154



des auferstandenen Herrn. Wo sie lebt, da dringt die Lebensflut auch
ins Sterben, das eigene Sterben jedes Menschen.

Im Menschengeist darf und muß es entschieden werden, ob der
Tod ins Leben oder das Leben in den Tod hineinbricht. Im Menschengeist

wird damit aber auch das Schicksal der Welt entschieden. Welche
Last für den Geist! Aber auch welche Begnadung, Treffpunkt der Zeit
und der Ewigkeit zu sein.

So klingen sie dennoch, die Auferstehungsglocken, verhalten und
leise neben der lauten Glocke des Todes. So wenig aber wie beim
Menschen, so wenig ist auch bei diesen Klängen die Lautstärke ein
Beweis für Lebenskraft oder gar für Wahrheit. Über der verhaltenen
Glocke, die heute dem Wunder, dem Geiste wie dem Tode wie vor
allem dem Menschen ihre geraubte Größe wieder verkündet, liegt die
Verheißung des Sieges. Bruno Balscheit.

Georg Bernanos
«Je ne me vante pas d'être philosophe,

économiste, et encore moins théologien. Je
suis un simple observateur, je dis ce que
je vois. Je le dis comme je veux, quand je
veux. Et j'écris ce que je pense.»

Als in den Septembertagen des Jahres 1946 aus ganz Europa die
hervorragendsten Gestalten unserer intellektuellen Zeitgenossenschaft
zu einer gemeinsamen geistigen Bemühung und Begegnung in Genf
zusammenkamen und in aufeinanderfolgenden Konferenzen sich über
das Wesen des europäischen Geistes klar zu werden versuchten, da
befand sich auch Georg Bernanos unter ihnen und äußerte in einer
ebenso temperamentvollen als eigenwilligen Rede seine durch Jahre im
Exil angestauten Gedanken über das eben erst zertrümmerte Europa.
Als er, von Amerika kommend, sein Frankreich wiedersah, das er im
Jahre 1938, also in den Tagen des verruchten Münchner Friedens
verlassen hatte, um in Brasilien Zuflucht und Besinnung zu finden, Frankreich,

dem sein ganzes Sinnen und Trachten während der siebenjährigen
Verbannung galt, da erschrak er über das Chaos, das sich ihm bot,

obwohl er darauf gerüstet war und sich keinen falschen Erwartungen
hingegeben hatte. Enttäuschungen kann es für einen Mann wie
Bernanos kaum geben. «Das Leben bringt keine Enttäuschung», sagt er
irgendwo1, «das Leben hat nur ein Wort und hält es. Um so schlimmer
für die, die das Gegenteil sagen. Das sind Heuchler und Memmen.
Wohl wahr, die Menschen trügen, die Menschen allein. Um so schlim-

1 In «Les grands cimetières sous la lune», S. 280.

155


	Osterglocken

