Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 4

Artikel: Osterglocken

Autor: Balscheit, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139237

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139237
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Osterglocken

Goethes Faust rief beim Klang der Osterglocken und angesichts der
in einfaltiger Frohlichkeit die Auferstehung ihres Herrn feiernden Men-~
schenscharen: «Die Botschaft hér ich, doch allein mir fehlt der Glaube.»
Thm war wenigstens die Botschaft der Auferstehung noch nicht vom
Schrei des Todes iibertdnt. Die Glocken — zum Teil die gleichen —
[auten auch heute noch, und auch Osterfeiertage gibt es. Wiirde sich
aber ein Faust in diese Zeit verirren, so miifite er wohl als die vernehm-
barste Botschaft — ob er ihr nun Glauben schenken mag oder nicht —
die dunkle Glocke des Todes hdren.

Sie ldutet, wenn der blutige Tod rast und auch wenn er rastet. Wenn
er rast und Millionen Zertretene, Tote oder lebende Tote auf di¢ Erde
schleudert, ist nicht einmal ein Faust nétig, um diese Botschaft zu ver-
nechmen. Wenn aber der Blutige Rast hilt — nur Rast! — dann [dutet
seine Glocke auch. Die Menschenscharen, die Faust vor dem Stadttor
sah, sind zu Menschenmassen geworden. Ein Zeitalter, das mit der
Emanzipation der Individuen begann, hat, indem es Klassenschicksale
schuf, zur Kettung des individuellen Schicksals an das Massenschicksal
gefiihrt. Der Massentod ist nur der letzte Ausdruck hierfiir. Jakobsen
und Rilke haben es schon vor der schrecklichsten Herrschaft des Mas-
sentodes als des Todes grausigsten Triumph empfunden, wenn der
Mensch nicht mehr seinen eigenen Tod sterben kann, sondern nur noch
einen in Serien fabrizierten und zum Einheitspreis aus dem Warenhaus
des Zeitgeistes bezogenen.

Daf es iiberhaupt zur Herrschaft des Massentodes kommen konnte
und kann, hat seine geistigen Wurzeln, die sich gerade dort zeigen, wo
das Denken iiber den Tod und die Stellung des Todes im Denken sicht~
bar werden. ’

Da ist-einmal das bewufite Vorbeisechen am Tode, das in der dann
uniibersehbar werdenden Todesherrschaft seine schlimme Frucht trigt;
und da ist zum anderen die bewufite Anerkennung, ja Verklirung der
Todesherrschaft, die diese legitimiert. Zwei einander entgegengesetzte
Haltungen, die doch das gleiche bewirken! Der Tod, an dem der
Mensch vorbeisieht, wird zum «kleinen Tode». Er ist in der materia~
listischen Welt ein kleiner Schénheits~ oder Materialfehler, er ist nur
passiv zu erleben und dauert nur einen Augenblick: «Wenn zu dir
kommt dein letztes Stiindlein, brauchst du nichts weiter als sterben.»

Und der «kleine Tod» ist nicht weniger michtig, wenn dem indivi~
duellen Leben die Unsterblichkeit als natiirliche Beigabe hinzugedichtet
wird. Hier ist er die Pforte, durch die das Individuum schreitet. Das
‘Individuum aber ist nie der ganze Mensch, geschweige denn die Welt.

Der Tod aber 148t sich weder durch materialistisches Vorbeischen
noch durch vulgér-christliches Vorbeitrdsten um seinen Ernst und seine

153



Aktivitat bringen. Die verdringte Todesaktivitit bricht durch berstende
Damme und duflert sich in Todestaten, in Vorbereitung des Massen~
todes, in materiellen Riistungen und geistigen Zuriistungen. Wer hérte
~ nicht diese Glocke heute! Sie liutet hinter den Spriichen vom «bewaff-
neten Friedens, sie schallt himisch hinter den zweckbestimmten Ge-~
schichtsverdrehungen, sie zittert dumpf hinter unverhiillten Drohungen,
hinter alledem also, was so laut den Raum erfiillt.

Das entgegengesetzte Denken iber den Tod sicht in ihm die letzte
Grundtatsache und demzufolge in der Angst die menschliche Grund-~
situation. Dieses Denken aber trennt den Menschen von der Zukunft
und raubt ihm fiir die Gegenwart den Sinn, der Werte und Wege
unterscheidet.

Der eingeordnete, in religidse oder philosophische Systeme einge~
schlossene Tod aber sprengt auch diese Ddmme und erscheint — seine
Einkerkerung richend — mitten im Leben. Wo der Mensch grundsitz-
lich fertig ist und keine Zukunft mehr hat, wo die Welt als fertig aner~
kannt und kein Weg zum Reiche Gottes mehr gesehen wird, da wird
das Leben selber zum Tode; denn wo Geist und Wunder keinen Raum
mehr haben, fiillt allen Raum — der Tod!

Die Botschaft von der Auferstehung aber riickt das Wunder und
den Geist in die Mitte der Welt. Die Osterglocken singen von der Uber~
windung des Todes: Gottes Wunder und Gottes Geist sind stirker. Der
iberwundene Tod aber ist wohl seiner absoluten Herrschaft beraubt,
aber er erhilt seinen rechten Ernst und seine Gréfle wieder. Der an den
auferstandenen Christus glaubende Mensch kann wohl vor dem Tode
nicht anders stehen als jener Reiter, der den zugefrorenen Bodensee
iberquerte und erst hernach das Ueberstandene erkannte.

Der Glaube an Geist und Wunder Gottes gibt dem in Passivitit
dem Tode gegeniiber verfallenen Menschen die Aktivitit echten und
wachen Erlebens wieder. Und weil der Glaube an die Auferstehung
Christi auch zugleich ein Glaube an die Auferstehung des ganzen Men~
schen, ja der ganzen Welt ist, darf sich diese Aktivitit auf den ganzen
Menschen und die ganze Welt richten. Wo das Reich Gottes Zukunft
des Menschen und Zukunft der Welt ist — wartende, rufende Zu~
kunft —, da gibt es Ehrfurcht vor dem Tode und Ueberwindung des
Todes zugleich. Denn nun sprengt auch das grofie gé&ttliche Leben
seinerseits die Dimme, die es einschlieffen, und bricht in die tod~
beherrschte Welt ein. Es 1a8t Menschen an einer Welt bauen, die darum
keinen Massentod mehr kennen wird, weil sie auch keine Massen~ oder
Klassenwelt mehr ist. Und dieses Leben a8t Menschen den materiellen
Riistungen und geistigen Zurlistungen zum Massentod widerstehen,
weil nun nicht mehr nur dumpfe Notwendigkeiten diese Welt durch-
walten, sondern ein lichter, reiner Sinn, die Liebe, jenes Lebenselement

154



des auferstandenen Herrn. Wo sie lebt, da dringt die Lebensflut auch
ins Sterben, das eigene Sterben jedes Menschen.

Im Menschengeist darf und mufl es entschieden werden, ob der
Tod ins Leben oder das Leben in den Tod hineinbricht. Im Menschen-
geist wird damit aber auch das Schicksal der Welt entschieden. Welche
Last fiir den Geist! Aber auch welche Begnadung, Treffpunkt der Zeit
und der Ewigkeit zu sein.

So klingen sie dennoch, die Auferstehungsglocken, verhalten und
leise neben der lauten Glocke des Todes. So wenig aber wie beim
Menschen, so wenig ist auch bei diesen Klingen die Lautstirke ein
Beweis fiir Lebenskraft oder gar fiir Wahrheit. Uber der verhaltenen
Glocke, die heute dem Wunder, dem Geiste wie dem Tode wie vor
allem dem Menschen ihre geraubte Gréfle wieder verkiindet, liegt die
Verheiflung des Sieges. Bruno Balscheit.

Georg Bernanos

«Je ne me vante pas d'étre philosophe,
économiste, et encore moins théologien. Je
suis un simple observateur, je dis ce que

.

je vois. Je le dis comme je veux, quand je
veux. Et j'écris ce que je pense.»

1.

Als in den Septembertagen des Jahres 1946 aus ganz Europa die
hervorragendsten Gestalten unserer intellektuellen Zeitgenossenschaft
zu einer gemeinsamen geistigen Bemiihung und Begegnung in Genf
zusammenkamen und in aufeinanderfolgenden Konferenzen sich iiber
das Wesen des europiischen Geistes klar zu werden versuchten, da
befand sich auch Georg Bernanos unter ihnen und Zuflerte in einer
ebenso temperamentvollen als eigenwilligen Rede seine durch Jahre im
Exil angestauten Gedanken iiber das eben erst zertriimmerte Europa.
Als er, von Amerika kommend, sein Frankreich wiedersah, das er im
Jahre 1938, also in den Tagen des verruchten Miinchner Friedens ver-
lassen hatte, um in Brasilien Zuflucht und Besinnung zu finden, Frank-
reich, dem sein ganzes Sinnen und Trachten wihrend der siebenjihri~
gen Verbannung galt, da erschrak er {iber das Chaos, das sich ihm bot,
obwohl er darauf geriistet war und sich keinen falschen Erwartungen
hingegeben hatte. Enttiuschungen kann es fiir einen Mann wie Ber~
nanos kaum geben. «Das Leben bringt keine Enttiuschungs», sagt er
irgendwo', «das Leben hat nur ein Wort und hilt es. Um so schlimmer
fir die, die das Gegenteil sagen. Das sind Heuchler und Memmen.
Wohl wahr, die Menschen triigen, die Menschen allein. Um so schlim-~

1 In «Les grands cimetiéres sous la lune», S. 280.

155



	Osterglocken

