
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 3

Artikel: Raw Kuk : aus einer Serie von Vorträgen über "Religiöse Denker
unserer Generation", gehalten in der Jüdischen Gemeinde in Stockholm

Autor: Bergman, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Nachricht von Tolstojs Tod und die Art seines Todes erfüllte
damals — vier Jahre vor dem Ausbruch des ersten Weltkrieges — die
Welt. Man verstand nicht, was vorgegangen war; aber man ahnte ein
Ungeheures. Man sah die wohlbekannte Gestalt des Greises aus dem
Behagen und der Ruhe der gewohnten Umgebung fern von den Seinen
hinausirren in die Nacht. Man fühlte, wenn auch nur dunkel, daß ein
gewaltiger, ringender Mensch im lefeten Augenblick alles von sich abtat,
um mit dem ewigen Richter allein zu sein.

Und man begriff, daß ein Mensch gestorben war, der Leben und Tod
aus einer Tiefe gelebt und erlitten hatte, die für die Menschen
stellvertretend gewesen war, daß ein Leben dahingegangen war, dessen Not
und Wahrheit eine dunkle verirrte Menschheit nicht imstande war zu
begreifen, geschweige denn sich anzueignen.

Der innerste Kern dieses stellvertretenden Lebens, aus dem seine

ganze Gewißheit erwuchs, kommt in einer der schönsten Volkserzählungen

Tolstojs zum Ausdruck. Es ist die Erzählung vom Besuch des
Erzbischofs bei den drei frommen Greisen, die auf einer einsamen Insel
wohnen und so bescheidenen Geistes sind, daß sie das Vaterunser nicht
behalten können, ja, daß sie nicht einmal den Namen Gottes kennen
und die doch durch ihre fromme Einfalt so unmittelbar in ein höheres
Leben gehoben sind, daß sie, nachdem er sie verlassen hat, von aller
irdischen Schwere befreit, leuchtend durch die finstere Nacht hinter dem
Schiff des Erzbischofs hereilen, um die vergessenen Worte des Vaterunsers

noch einmal zu hören, so daß der hohe Geistliche seine Belehrung
aufgibt und sich tief vor ihrer schlichten Heiligkeit beugt.

Er weiß um das Licht; sie aber leuchten. Bei dieser schlicht-gewaltigen
Erzählung hat sicher Grischa, der Einfältige, Pate gestanden.

Margarete Susman.

Raw Kuk
(Aus einer Serie von Vorträgen über «Religiöse Denker unserer Generation»,

gehalten in der Jüdischen Gemeinde in Stockholm)

Raw Abraham Isak Hakohen Kuk war der Oberrabbiner von
Jerusalem nach dem ersten Weltkrieg, als in Erfüllung der Balfour-Dekla-
ration das neue jüdische Gemeinwesen in Palästina geschaffen wurde.
Eine Atmosphäre messianischer Erwartung breitete sich damals im Lande
aus, und unter denen, welche in ständiger Bereitschaft des Kommens der
Erfüllung harrten, war Raw Kuk sicherlich der erste. Für ihn war die
Rückkehr der Juden nach Erez Israel bei weitem nicht nur ein
kolonisatorisches und politisches Ereignis, er fühlte mit jeder Faser seines
Herzens seine religiöse Bedeutung. In der Talmudschule, welcher er vor-

120



stand, legte er besonderes Gewicht darauf, daß die durch die Jahrhunderte

vernachlässigten, weil nicht aktuellen Gesefee über den Tempeldienst

aufs neue gelernt wurden; er betonte die Bedeutung der «Gebote,
welche am Lande hängen», also jener Gebote, welche nur in Palästina
eine Gültigkeit haben. Es war eine Zeit eines gewaltigen Umbruchs der
Werte in der geistigen Welt Palästinas. Das jüdische Palästina hatte bisher

den Stempel des sogenannten alten Jischuw getragen, der Menschen
also, welche nach Palästina gekommen waren, um dort zu sterben oder
um dort, unterstüfet von Gaben ihrer Brüder aus der ganzen Welt, ein
religiöses Leben zu führen, das mit dem Alltag und mit dem Lande in
seiner Konkretheit wenig oder nichts zu schaffen hatte. Jefet kamen junge
Menschen ins Land, getrieben von nationalen und sozialen Impulsen,
Menschen, welche durch die Schule der russischen Revolution oder des
Sozialismus und der Jugendbewegung in Mitteleuropa gegangen waren
und nun nach Palästina kamen, um ihre sozialen und nationalen Ideale
in zionistischen Gemeinschaftssiedlungen zu verwirklichen, junge
Menschen, die von allem Religiösen weit entfernt waren. Man kann sich
kaum einen größeren Gegensafe denken als die beiden geistigen Welten,
die da in dem kleinen Lande zusammenstießen. Raw Kuk stand in der
Mitte, dem alten Jischuw verwandt durch seine strenge Religiosität und
durch seine literarische Bildung — er war ein Schüler der bekannten
Jeschiwa in Volozhin, deren berühmter Leiter, Naftali Zwi Jehuda
Berlin, in ihm seinen Lieblingsschüler gesehen hatte. Dem jungen
Jischuw aber war er, trofe dem Abgrund, der ihn von den jungen Pionieren,

den Anhängern aller europäischen Ismen, trennte, verwandt durch
ein tiefes Verständnis für ihre zionistischen und sozialistischen Ideale.

Ich sprach eben von dem «Abgrund». Raw Kuk selbst würde es nicht
so genannt haben. Er sah keine Abgründe in der Welt. Für ihn war die
Welt eine Harmonie, aber nicht eine Harmonie dialektischer Gegensätze,

wie etwa bei Hegel, sondern eine Harmonie, welche durch den
göttlichen Ursprung der Welt von vornherein gegeben ist. Der junge
palästinensische Philosoph Nathan Rotenstreich, dem wir eine größere
Arbeit über das System Raw Kuks verdanken, hat in dieser Harmonie
mit Recht einen Grundzug seines Gedankensystems gesehen. «Er schlägt
Brücken über alle Abgründe und sieht die Wirklichkeit und den Menschen

in einer alles umfassenden Sicht.»
Wenn wir die Weltansicht Raw Kuks mit einer Etikette versehen

wollten — obwohl dies natürlich eine unerlaubte Vereinfachung ist —,

so müßten wir sagen: Sie ist ein mystischer Panentheismus. Pan en theo:
alles ist in Gott. Ich sage «Panentheismus» und nicht «Pantheismus», weil
der Pantheismus, wenigstens in seiner populären Auffassung, allzusehr
dazu neigt, die Welt zu vergöttlichen und so auf eine etwas vornehmere
Weise den Gott der Tradition loszuwerden. Der Panentheismus dagegen
sagt: wohl ist alle Realität in Gott, aber man kann nicht sagen, daß der

121



Inbegriff der Realität Gott ist. (Zu dieser wichtigen Unterscheidung
vergleiche man G. G. Scholem, Major Trends in Jewish Mysticism, p. 249.)

Hermann Cohen hatte geglaubt, die Einzigkeit Gottes, das heißt
Gottes völlige Verschiedenheit von der Welt, nur dadurch wahren zu
können, daß er dem unveränderlichen Sein Gottes das Werden der Welt
wie einen Schatten dem Lichte entgegensetzte und beide durch die
Korrelation verband, welche eine Einheit aus Zweiheit ist. Kuk spricht der

von Gott getrennten Welt jedes Dasein ab, es gibt gar keine Zweiheit,
sondern nur die göttliche Einheit. «Das Geschaffene hat von sich aus
überhaupt keine Existenz, sondern lebt nur durch die göttliche Fülle, die
es belebt und seine Existenz fortführt und erhält.»

Indem Raw Kuk die ganze Welt als eine Welt in Gott sieht, gibt er
dem Einheitsbekenntnis der Juden: «Höre Israel, Er dein Gott, Er ist
Einer» die höchste Ausweitung und die tiefste Vertiefung. Gott ist
Einer, Er ist All-Einer. Alles ist Eines in Ihm. Er ist eine für sich
bestehende Einheit und doch nicht von der Welt abgesondert, denn die

ganze Welt ist in Ihm. Er ist jenseits aller Körperlichkeit und aller
Mannigfaltigkeit, aber alle Körperlichkeit und alle Mannigfaltigkeit ist
in Ihm. In seiner dithyrambisch-lyrischen Sprache sagt Raw Kuk: «Alle
Größe, Breite, Höhe, Tiefe, Erhabenheit, Lichtheit, Erneuerung,
Fruchtbarkeit, alles Strömen, alle Impulse in Dichtung und Erkenntnis, die
ewigen Lichter und die Lichter, die einen Augenblick lang aufglänzen,
alles dies, in aller seiner Größe ist in Wahrheit nichts anderes als ein
strahlender Punkt, der Punkt des Seins, ein Tropfen vom göttlichen
Funken Die Wissenschaft der Wahrheit lehrt uns die Einheit der
Welt, die Gleichheit, die in allem Sein zu finden ist... Gleichheit des

Körperlichen und des Seelischen, der Vorstellung und des Verstandes,
des Niedrigen und des Erhabenen, wie sie alle einander entsprechen, sich
miteinander vereinigen, bis ganz hinauf zur Gleichheit der Form und
ihres Formers. Diese Weisheit der Wahrheit übersteigt alle begrenzten
Wissenschaften, in welchen der umnebelte Geist des Menschen seine
geistige Welt sehen will. Wir können keinen absoluten Unterschied
machen zwischen dem einen Seienden und dem anderen. Aller Unterschied

ist nur ein solcher der Stufe alle Gegensäfee vereinigt die Welt
in sich alle Seelen und alle Geister, alle Bewegungen und alle Dinge,
alle Wallungen, Strebungen und Begeisterungen, sie alle sind
eingeordnet in ein Reich und eine Reichsordnung. Gott ist König.»

Der lefete Zweck aller dieser Mannigfaltigkeit des Seins ist die
Offenbarung des Lichtes Gottes in ihr. Denn es wird keinen Lebensfunken

geben, dessen Wesen sich nicht bis zu dieser höchsten Stufe
erheben wird. Dann wird die Vergöttlichung alles Seins in jeder kleinsten

Besonderheit strahlen, sie alle werden Spiegel sein, in denen sich
Gott spiegelt, ohne Ende wird diese Seligkeit sein. Zu diesem Ziele
aber muß sich erst das Sein in Teile und abermals Teile der Teile

122



sondern, große Brüche müssen sich vollziehen, damit die Punkte voneinander

getrennt werden und jeder Punkt gereinigt und geläutert wird,
bis dann jeder das ganze Sein in sich enthalten wird und alles voll sein
wird von Gottes Licht und Herrlichkeit.

Die gewöhnliche Auffassung stellt sich die Welt außerhalb Gottes
vor. Allein diese Auffassung, welche in den Religionen herrscht, birgt
eine Schwierigkeit in sich, die sie nicht überwinden kann. Der Unterschied

zwischen Gott und seinen Geschöpfen bleibt dort unüberbrückbar,
und es liegt eine unbegreifliche Bevorzugung darin, daß Gott in seiner
Seligkeit verbleibt und alle Geschöpfe der göttlichen Seligkeit entbehren
müssen. Die Folge dieser einseitigen Weltanschauung ist ein Neid, welcher

den Menschen gegen Gott erfaßt. Raw Kuk hätte hier Nietzsche
zitieren können: «Wenn es einen Gott gäbe, wie hielte ich es aus, nicht
Gott zu sein?» Der Mensch beneidet Gott, und dieser Neid kann
verschiedene Formen annehmen und schließlich zur Gottesleugnung führen.
Durch die Leugnung befreit sich der Mensch von seinem Neid. Gegen
diesen Neid sagt Raw Kuk, hilft die Erkenntnis, daß der Unterschied
zwischen Gott und Welt nur ein solcher der Ansicht und der Perspektive

ist. Je höher sich die Ansicht erhebt, desto mehr nähern sich für sie
der Mensch und die Welt der göttlichen Größe; wenn die Erkenntnis
vollständig wird, sieht der Mensch ein, daß alles in Gott inbegriffen ist.
Das gesonderte Dasein der Einzelwesen ist nur die sich in vielen Farben
brechende Offenbarung Gottes. Seine Seligkeit ist also zugleich die
Seligkeit von allem, und diese wächst, je mehr sich die Erkenntnis aufklärt
und vertieft. So bleibt dann kein Plafe für den Neid.

Die Einzeldinge jedoch, in ihrer Absonderung betrachtet, haben keine
Existenz. In seinem Kommentar zu unserem Gebetbuch vergleicht Raw
Kuk einmal die Schöpfung der offenen Hand, die sich auftat, und an der
nun alle einzelnen Finger in ihrer Gliederung sichtbar wurden. Aber es
ist doch die eine Hand. Und an anderer Stelle gibt er dort dem bekannten

Gebet: «Was sind wir? Was ist unser Leben? Unsere Güte? Unsere
Gerechtigkeit? Unsere Kraft? Unsere Stärke?» die Deutung, daß hier
in sechsfacher Perspektive das Nichtsein alles Geschaffenen betont wird.
Das Geschaffene ist nicht, wenn nämlich sein Sein als ein für sich
bestehendes betrachtet wird. Die buchstäbliche Deutung dieses Gebetes
ist ja eine Schilderung der Schwäche des Menschen. Aber Raw Kuk
drängt hier auf eine extreme Deutung. Alles Geschaffene ist buchstäblich
nichts, es sei denn, wir sehen es als einen Vorgang der Offenbarung in
Gott selbst an. Es ist die Aufgabe des Gebetes, uns in einen Bereich
hinaufzuheben, wo es keine Einschränkung und keine für sich bestehende
Individualität gibt. Unser Gebet gebraucht hier pleonastisch viele
Ausdrücke, weil keine Sprache ausreicht, um die völlige Nichtigkeit dessen
auszudrücken, was wir Wirklichkeit nennen, nämlich einer Wirklichkeit
außer Gott. Das bedeutet durchaus nicht, daß die Welt eine Illusion ist.
Sie ist nur eine Illusion, wenn wir sie ohne ihre Verwurzelung in Gott

123



betrachten. Es ist daher auch nicht richtig, wenn gesagt wurde, daß das
Heidentum viel besser imstande war, den Reichtum der Einzelheiten der
Welt zu würdigen,'während die jüdische Auffassung, indem sie alles

von Gott her betrachtet, allen Farbenreichtum in eine einzige Farbe
auflöste. Nein, sagt Raw Kuk, alle Vielheit bleibt bewahrt. Man erhebt sich
über die einseitige Einheit wie über die einseitige Vielheit zu einer
Einheit, welche die Vielheit trägt. Die Besonderheit wird nicht verwischt,
aber sie wird Träger unendlicher Verheißung. «Jeder Funke trägt in sich
den Samen unendlicher Größe.»

Keineswegs will Raw Kuk, indem er die völlige Nichtigkeit einer
Welt außer Gott betont, damit die Kreatur und insbesondere den Menschen

demütigen, wie es asketische Religionen getan haben. Vielmehr
soll die Ansicht, daß die Dinge und Menschen außerhalb Gottes nichts
sind, dem Menschen eine unendliche Kraft geben. Der Mensch muß sich

nur von dem Irrtum einer Auffassung befreien, die ihn von Gott
losreißt. Er hat nicht zu verzichten auf irgend etwas Reales, sondern nur
auf eine falsche Vorstellung. Freilich, fügt Raw Kuk hinzu, diese
Selbstbefreiung ist keine leichte Sache. Es ist die Befreiung aus einem
Gefängnis, das unsere Einbildungskraft geschaffen hat. Die Befreiung aus
einem Phantasiegefängnis ist aber nicht weniger schwer als die aus
einem wirklichen Gefängnis. Raw Kuk ist auch weltklug genug, um zu
sehen, daß wir im praktischen Leben des Alltags uns nicht an diese
Wahrheit hingeben können, nach der alles und auch wir selbst nur in
Gott sind; wir müssen dann vielmehr das Licht dämpfen und uns für
den Gebrauch des Alltags mit der gewöhnlichen monotheistischen
Auffassung der Religion begnügen, welche uns und die Welt als außerhalb
Gottes lebende und von ihm geschaffene Wesen ansieht.

Dies zeigt uns schon, daß wir nicht imstande sind, die volle Wahrheit,

daß Gott einig-einzig ist und daß daher alles in Gott ist, festzuhalten

in der ganzen Kraft der Verkündigung des «Höre Israel!». In
unserem Gebet folgt auf das mit aller Kraft in die Welt hinausgerufene
«Höre Israel!» das still gesagte Gebet «Gesegnet sei der Name der
Herrlichkeit seines Reiches in Ewigkeit!» Hier ist nicht mehr von Gott selbst,
sondern von seinem Reich die Rede. Die Seele steht nicht mehr in der
vollen Kraft der Einung; nur ein Widerhall der wahren Einheit lebt in
ihr, sie sucht jefet die Einheit in der Welt mit Logik, mit Hypothesen mit
sekundären Gedanken. Daher wird dieser zweite Safe still gesagt; nur
am Versöhnungstag, wo alle Körperlichkeit und Diesseitigkeit aufgehoben

ist, wird auch dieser zweite Vers im Triumphe laut hinausgerufen.
Die Einung hat jefet alles Geschaffene ergriffen, die Einung unten ist
mit der Einheit oben identisch geworden. Der Versöhnungstag ist eine
Antizipation der vollen Erlösung der Welt, und dies kommt in dem jefet
laut gesprochenen Gebet «Gesegnet sei der Name der Herrlichkeit seines
Reiches in Ewigkeit» zum Ausdruck.

124



Der Versöhnungstag nimmt also die einstige Aufhebung der Trennung

der Welt von Gott voraus. Die Trennung zog durch die Ursünde
Adams in die Welt ein. Durch sie fiel der Mensch in das Nefe der
«Vergessenheit», durch die ihm die Welt fälschlich als in sich selbständig
erschien. Die Ursünde wird gutgemacht durch die Umkehr, die Teschuwa,
welche die Trennung aufhebt. «Die Umkehr» — so erklärt er in seinem
Kommentar zum Gebetbuch — «ist entweder eine allgemeine Umkehr,
das ist die Erhebung und Verbesserung der Welt, oder die Umkehr des
Einzelnen, welche sein Leben zum Gegenstand hat. Aber diese beiden
sind in Wahrheit eines, und so ist jede Verbesserung der Kultur, der
gesellschaftlichen und ökonomischen Ordnung ein Teil der Umkehr.»
Die Teschuwa ist also zugleich ein moralisch-religiöser und ein sozialer
und kosmischer Begriff. «Durch das Vorhandensein der Kraft der Umkehr

in allen Welten kehrt alles zurück und verbindet sich mit. dem ganzen

Sein der göttlichen Vollkommenheit.» Hugo Bergman.
(Fortsefeung folgt.)

Die Erhebung Chinas

«Unsere Aufgabe soll es sein, ein wahres Bild jener gewaltigen sozialen

Umwälzung darzubieten, die sich vor unseren Augen vollzieht, der
die Mächtigen und Reichen mit Zittern und Bangen, der die Armen und
Gedrückten mit hoffendem Herzen und freudiger Erwartung folgen.
Von dem Grade des Verständnisses, das die Arbeiterklasse für diese
Entwicklung hat, hängt ihr Verlauf ab.» Diese Worte von Viktor Adler
sollten die Arbeiter in Westeuropa heute beherzigen. Die Völker Asiens
haben diese Hoffnung, die Westmächte bangen um ihre Vormachtstellung.

Wenn wir uns bemühen, diese große Umwälzung in China zu
verstehen, sind wir auf die wenigen Bücher angewiesen, die zu uns kommen.

Vor zwei Jahren ist eine Lebensgeschichte von Sun Yat-sen erschienen

von Stephen Chen und Robert Payne (Asia Press, John Day
Company), die uns einen Überblick über die Ereignisse in China zu
Lebzeiten Sun Yat-sens gibt.

Schon 1895 nahm der 29jährige Sun Yat-sen an einem Aufstand teil,
der mit der Hinrichtung vier seiner Freunde endete. Als kleiner Bub
hatte er den Schilderungen des Taiping-Aufstandes gelauscht, in seinen
vier Jahren an der anglikanischen Schule in Honolulu erfuhr er etwas
über die Idee der Freiheit und lernte er von den Chinesen, die sich auf
fremden Boden nach und nach von den Mandschus befreiten. Nach
seinem Studium der Medizin in Hongkong wurde Sun Yat-sen wegen seiner

revolutionären Tätigkeit von der portugiesischen Regierung aus
Macao verbannt, und in Hawaii trat er einer geheimen revolutionären

125


	Raw Kuk : aus einer Serie von Vorträgen über "Religiöse Denker unserer Generation", gehalten in der Jüdischen Gemeinde in Stockholm

