Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 3

Artikel: Raw Kuk : aus einer Serie von Vortragen Uber "Religiose Denker
unserer Generation", gehalten in der Judischen Gemeinde in Stockholm

Autor: Bergman, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139234

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Nadhricht von Tolstojs Tod und die Art seines Todes erfiillte
damals — vier Jahre vor dem Ausbruch des ersten Weltkrieges — die
Welt. Man verstand nicht, was vorgegangen war; aber man ahnte ein
Ungeheures. Man sah die wohlbekannte Gestalt des Greises aus dem
Behagen und der Ruhe der gewohnten Umgebung fern von den Seinen
hinausirren in die Nacht. Man fiihite, wenn auch nur dunkel, daf} ein
gewaltiger, ringender Mensch im lesten Augenblick alles von sich abtat,
um mit dem ewigen Richter allein zu sein.

Und man begriff, dafl ein Mensch gestorben war, der Leben und Tod
aus einer Tiefe gelebt und erlitten hatte, die fiir die Menschen stell~
vertretend gewesen war, daf} ein Leben dahingegangen war, dessen Not
und Wabhrheit eine dunkle verirrte Menschheit nicht imstande war zu
begreifen, geschweige denn sich anzueignen.

Der innerste Kern dieses stellvertretenden Lebens, aus dem seine
ganze Gewiflheit erwuchs, kommt in einer der schénsten Volkserzihlun-~
gen Tolstojs zum Ausdruck. Es ist die Erzihlung vom Besuch des Erz-
bischofs bei den drei frommen Greisen, die auf einer einsamen Insel
wohnen und so bescheidenen Geistes sind, daf sie das Vaterunser nicht
behalten kdnnen, ja, dafl sie nicht einmal den Namen Gottes kennen
und die doch durch ihre fromme Einfalt so unmittelbar in ein h&heres
Leben gehoben sind, dafl sie, nachdem er sie verlassen hat, von aller
irdischen Schwere befreit, leuchtend durch die finstere Nadht hinter dem
Schiff des Erzbischofs hereilen, um die vergessenen Worte des Vater~
unsers noch einmal zu hdren, so dafl der hohe Geistliche seine Belehrung
aufgibt und sich tief vor ihrer schlichten Heiligkeit beugt.

Er weiff um das Licht; sie aber leuchten. Bei dieser schlicht-gewaltigen
Erzihlung hat sicher Grischa, der Einfiltige, Pate gestanden.

Margarete Susman.

Raw Kuk

(Aus einer Serie von Vortrigen iiber <Religidse Denker unserer Generations,
gehalten in der Jiidischen Gemeinde in Stockholm)

Raw Abraham Isak Hakohen Kuk war der Oberrabbiner von Jeru-
salem nach dem ersten Weltkrieg, als in Erfiillung der Balfour~-Dekla~
ration das neue jiidische Gemeinwesen in Paldstina geschaffen wurde.
Eine Atmosphire messianischer Erwartung breitete sich damals im Lande
aus, und unter denen, welche in stindiger Bereitschaft des Kommens der
Erfiilllung harrten, war Raw Kuk sicherlich der erste. Fiir ihn war die
Riickkehr der Juden nach Erez Israel bei weitem nicht nur ein koloni-
satorisches und politisches Ereignis, er fithlte mit jeder Faser seines
Herzens seine religitse Bedeutung. In der Talmudschule, welcher er vor-~

120



stand, legte er besonderes Gewicht darauf, dafl die durch die Jahrhun-
derte vernachlassigten, weil nicht aktuellen Gesee iiber den Tempel-
dienst aufs neue gelernt wurden; er betonte die Bedeutung der «Gebote,
welche am Lande hingens», also jener Gebote, welche nur in Paldstina
eine Giiltigkeit haben. Es war eine Zeit eines gewaltigen Umbruchs der
Werte in der geistigen Welt Palastinas. Das jiidische Palistina hatte bis~
her den Stempel des sogenannten alten Jischuw getragen, der Menschen
also, welche nach Palistina gekommen waren, um dort zu sterben oder
um dort, unterstiist von Gaben ihrer Briider aus der ganzen Welt, ein
religiSses Leben zu fiihren, das mit dem Alltag und mit .dem Lande in
seiner Konkretheit wenig oder nichts zu schaffen hatte. Jest kamen junge
Menschen ins Land, getrieben von nationalen und sozialen Impulsen,
Menschen, welche durch die Schule der russischen Revolution oder des
Sozialismus und der Jugendbewegung in Mitteleuropa gegangen waren
und nun nach Paldstina kamen, um ihre sozialen und nationalen Ideale
in zionistischen Gemeinschaftssiedlungen zu verwirklichen, junge Men-
schen, die von allem ReligiSsen weit entfernt waren. Man kann sich
kaum einen gréfleren Gegensats denken als die beiden geistigen Welten,
die da in dem kleinen Lande zusammenstieffen. Raw Kuk stand in der
Mitte, dem alten Jischuw verwandt durch seine strenge Religiositit und
durch seine literarische Bildung — er war ein Schiiler der bekannten
Jeschiwa in Volozhin, deren beriihmter Leiter, Naftali Zwi Jehuda
Berlin, in ihm seinen Lieblingsschiiler gesehen hatte. Dem jungen
Jischuw aber war er, trots dem Abgrund, der ihn von den jungen Pionie-
ren, den Anhingern aller europiischen Ismen, trennte, verwandt durch
ein tiefes Verstindnis fiir ihre zionistischen und sozialistischen Ideale.

Ich sprach eben von dem «Abgrund». Raw Kuk selbst wiirde es nicht
so genannt haben. Er sah keine Abgriinde in der Welt. Fiir ihn war die
Welt eine Harmonie, aber nicht eine Harmonie dialektischer Gegen~
sitse, wie etwa bei Hegel, sondern eine Harmonie, welche durch den
gdttlichen Ursprung der Welt von vornherein gegeben ist. Der junge
palastinensische Philosoph Nathan Rotenstreich, dem wir eine gréfiere
Arbeit iiber das System Raw Kuks verdanken, hat in dieser Harmonie
mit Redcht einen Grundzug seines Gedankensystems gesehen. «Er schlagt
Briicken tiber alle Abgriinde und sieht die Wirklichkeit und den Men-
schen in einer alles umfassenden Sicht.»

Wenn wir die Weltansicht Raw Kuks mit einer Etikette versehen
wollten — obwohl dies natiirlich eine unerlaubte Vereinfachung ist —,
so miifiten wir sagen: Sie ist ein mystischer Panentheismus. Pan en theo:
alles ist in Gott. Ich sage «Panentheismus» und nicht «Pantheismuss, weil
der Pantheismus, wenigstens in seiner populiren Auffassung, allzusehr
dazu neigt, die Welt zu vergéttlichen und so auf eine etwas vornehmere
Weise den Gott der Tradition loszuwerden. Der Panentheismus dagegen
sagt: wohl ist alle Realitit in Gott, aber man kann nicht sagen, daf} der

121



Inbegriff der Realitit Gott ist. (Zu dieser wichtigen Unterscheidung ver~
gleiche man G. G. Scholem, Major Trends in Jewish Mysticism, p. 249.)

Hermann Cohen hatte geglaubt, die Einzigkeit Gottes, das heifit
Gottes vdllige Verschiedenheit von der Welt, nur dadurch wahren zu
kénnen, dafl er dem unverinderlichen Sein Gottes das Werden der Welt
wie einen Schatten dem Lichte entgegensetste und beide durch die Kor~
relation verband, welche eine Einheit aus Zweiheit ist. Kuk spricht der
von Gott getrennten Welt jedes Dasein ab, es gibt gar keine Zweiheit,
sondern nur die géttliche Einheit. «Das Geschaffene hat von sich aus
iiberhaupt keine Existenz, sondern lebt nur durch die gé&ttliche Fiille, die
es belebt und seine Existenz fortfiihrt und erhilt.»

Indem Raw Kuk die ganze Welt als eine Welt in Gott sicht, gibt er
dem Einheitsbekenntnis der Juden: «Hbre Israel, Er dein Gott, Er ist
Einer» die hdchste Ausweitung und die tiefste Vertiefung. Gott ist
Einer, Er ist All-Einer. Alles ist Eines in IThm. Er ist eine fiir sich be-~
stehende Einheit und doch nicht von der Welt abgesondert, denn die
ganze Welt ist in lhm. Er ist jenseits aller K&rperlichkeit und aller
Mannigfaltigkeit, aber alle Kérperlichkeit und alle Mannigfaltigkeit ist
in Ihm. In seiner dithyrambisch-lyrischen Sprache sagt Raw Kuk: «Alle
Grofle, Breite, Hohe, Tiefe, Erhabenheit, Lichtheit, Erneuerung, Frucht~
barkeit, alles Strémen, alle Impulse in Dichtung und Erkenntnis, die
ewigen Lichter und die Lichter, die einen Augenblidk lang aufglinzen,
alles dies, in aller seiner Gréfle ist in Wahrheit nichts anderes als ein
strahlender Punkt, der Punkt des Seins, ein Tropfen vom géttlichen
Funken ... Die Wissenschaft der Wahrheit lehrt uns die Einheit der
Welt, die Gleichheit, die in allem Sein zu finden ist . .. Gleichheit des
Kérperlichen und des Seelischen, der Vorstellung und des Verstandes,
des Niedrigen und des Erhabenen, wie sie alle einander entsprechen, sich
miteinander vereinigen, bis ganz hinauf zur Gleichheit der Form und
ihres Formers. Diese Weisheit der Wahrheit iibersteigt alle begrenzten
Wissenschaften, in welchen der umnebelte Geist des Menschen seine
geistige Welt sehen will. Wir kdnnen keinen absoluten Unterschied
machen zwischen dem einen Seienden und dem anderen. Aller Unter-
schied ist nur ein solcher der Stufe . . . alle Gegensiitse vereinigt die Welt
in sich . . . alle Seelen und alle Geister, alle Bewegungen und alle Dinge,
alle Wallungen, Strebungen und Begeisterungen, sie alle sind ein-
geordnet in ein Reich und eine Reichsordnung. Gott ist K&nig.»

Der letite Zwedk aller dieser Mannigfaltigkeit des Seins ist die
Offenbarung des Lichtes Gottes in ihr. Denn es wird keinen Lebens-
funken geben, dessen Wesen sich nicht bis zu dieser hdchsten Stufe
erheben wird. Dann wird die Vergéttlichung alles Seins in jeder klein-
sten Besonderheit strahlen, sie alle werden Spiegel sein, in denen sich
Gott spiegelt, chne Ende wird diese Seligkeit sein. Zu diesem Ziele
aber muf} sich erst das Sein in Teile und abermals Teile der Teile

122



sondern, grofle Briiche miissen sich vollziehen, damit die Punkte vonein~
ander getrennt werden und ]eder Punkt gereinigt und geldutert wird,
bis dann jeder das ganze Sein in sich enthalten wird und alles voll sein
wird von Gottes Licht und Herrlichkeit.

Die gewdhnliche Auffassung stellt sich die Welt auflerhalb Gottes
vor, Allein diese Auffassung, weldhe in den Religionen herrscht, birgt
eine Schwierigkeit in sich, die sie nicht iberwinden kann. Der {Dunter-
schied zwischen Gott und seinen Geschdpfen bleibt dort uniiberbriickbar,
und es liegt eine unbegreifliche Bevorzugung darin, dafl Gott in seiner
Seligkeit verbleibt und alle Geschdpfe der géttlichen Seligkeit entbehren
miissen. Die Folge dieser einseitigen Weltanschauung ist ein Neid, wel-
cher den Menschen gegen Gott erfafit. Raw Kuk hitte hier Nietzsche
zitieren kdnnen: «Wenn es einen Gott gibe, wie hielte ich es aus, nicht
Gott zu sein?s Der Mensch beneidet Gott, und dieser Neid kann ver~
schiedene Formen annehmen und schliefllich zur Gottesleugnung fithren.
Durch die Leugnung befreit sich der Mensch von seinem Neid. Gegen
diesen Neid sagt Raw Kuk, hilft die Erkenntnis, dafl der Unterschied
zwischen Gott und Welt nur ein solcher der Ansicht und der Perspek-
tive ist. Je hdher sich die Ansicht erhebt, desto mehr nihern sich fiir sie
der Mensch und die Welt der géttlichen Gréfle; wenn die Erkenntnis
vollstindig wird, sieht der Mensch ein, daf§ alles in Gott inbegriffen ist.
Das gesonderte Dasein der Einzelwesen ist nur die sich in vielen Farben
brechende Offenbarung Gottes. Seine Seligkeit ist also zugleich die Se~
ligkeit von allem, und diese wichst, je mehr sich die Erkenntnis aufklirt
und vertieft. So bleibt dann kein Plat fiir den Neid.

Die Einzeldinge jedoch, in ihrer Absonderung betrachtet, haben keine
Existenz. In seinem Kommentar zu unserem Gebetbuch vergleicht Raw
Kuk einmal die Schdpfung der offenen Hand, die sich auftat, und an der
nun alle einzelnen Finger in ihrer Gliederung sichtbar wurden. Aber es
ist doch die eine Hand. Und an anderer Stelle gibt er dort dem bekann~
ten Gebet: «Was sind wir? Was ist unser Leben? Unsere Giite? Unsere
Geredhtigkeit? Unsere Kraft? Unsere Stirke?» die Deutung, dafl hier
in sechsfacher Perspektive das Nichtsein alles Geschaffenen betont wird.
Das Geschaffene ist nicht, wenn nimlich sein Sein als ein fiir sich
bestehendes betrachtet wird. Die buchstibliche Deutung dieses Gebetes
ist ja eine Schilderung der Schwiche des Menschen. Aber Raw Kuk
dringt hier auf eine extreme Deutung, Alles Geschaffene ist buchstiblich
nichts, es sei denn, wir sehen es als einen Vorgang der Offenbarung in
Gott selbst an. Es ist die Aufgabe des Gebetes, uns in einen Bereich hin~
aufzuheben, wo es keine Einschrinkung und keine fiir sich bestehende
Individualitiat gibt. Unser Gebet gebraucht hier pleonastisch viele Aus~
driicke, weil keine Spradne ausreicht, um die v&llige Nichtigkeit dessen
auszudriicken, was wir Wirklichkeit nennen, nimlich einer Wirklichkeit
aufler Gott. Das bedeutet durchaus nicht, daﬁ die Welt eine Illusion ist.
Sie ist nur eine Illusion, wenn wir sie ohne ihre Verwurzelung in Gott

123



betrachten. Es ist daher auch nicht richtig, wenn gesagt wurde, dafl das
Heidentum viel besser imstande war, den Reichtum der Einzelheiten der
Welt zu wiirdigen, wihrend die jiidische Auffassung, indem sie alles
von Goit her betrachtet, allen Farbenreichtum in eine einzige Farbe auf-
|5ste. Nein, sagt Raw Kuk, alle Vielheit bleibt bewahrt. Man erhebt sich
{iber die einseitige Einheit wie iiber die einseitige Vielheit zu einer Ein~
heit, welche die Vielheit trigt. Die Besonderheit wird nicht verwischt,
aber sie wird Triger unendlicher Verheiflung. «Jeder Funke trigt in sich
den Samen unendlicher Grafie.»

Keineswegs will Raw Kuk, indem er die véllige Nichtigkeit einer
Welt aufler Gott betont, damit die Kreatur und insbesondere den Men~
schen demiitigen, wie es asketische Religionen getan haben. Vielmehr
soll die Ansicht, daf} die Dinge und Menschen auflerhalb Gottes nichts
sind, dem Mensdhen eine unendliche Kraft geben. Der Mensch muf} sich
nur von dem Irrtum einer Auffassung befreien, die ihn von Gott Jos-
reift. Er hat nicht zu verzichten auf irgend etwas Reales, sondern nur
auf eine falsche Vorstellung. Freilich, fiigt Raw Kuk hinzu, diese Selbst-
befreiung ist keine leichte Sache. Es ist die Befreiung aus einem Ge-~
fingnis, das unsere Einbildungskraft geschaffen hat. Die Befreiung aus
einem Phantasiegefingnis ist aber nicht weniger schwer als die aus
einem wirklichen Gefingnis. Raw Kuk ist auch weltklug genug, um zu
sehen, daf} wir im praktischen Leben des Alltags uns nicht an diese
Wahrheit hingeben kénnen, nach der alles und auch wir selbst nur in
Gott sind; wir miissen dann vielmehr das Licht ddmpfen und uns fiir
den Gebrauch des Alltags mit der gewdhnlichen monotheistischen Auf-
fassung der Religion begniigen, welche uns und die Welt als auflerhalb
Gottes lebende und von ihm geschaffene Wesen ansieht.

Dies zeigt uns schon, dall wir nicht imstande sind, die volle Wahr-
heit, daf} Gott einig-einzig ist und dafl daher alles in Gott ist, festzu~
halten in der ganzen Kraft der Verkiindigung des «H&re Israell». In
unserem Gebet folgt auf das mit aller Kraft in die Welt hinausgerufene
«Hére Israells das still gesagte Gebet «Gesegnet sei der Name der Herr-
lichkeit seines Reiches in Ewigkeitl> Hier ist nicht mehr von Gott selbst,
sondern von seinem Reich die Rede. Die Seele steht nicht mehr in der
vollen Kraft der Einung; nur ein Widerhall der wahren Einheit lebt in
ihr, sie sucht jetst die Einheit in der Welt mit Logik, mit Hypothesen mit
sekundiren Gedanken. Daher wird dieser zweite Sats still gesagt; nur
am Versdhnungstag, wo alle Kérperlichkeit und Diesseitigkeit aufgeho~
ben ist, wird auch dieser zweite Vers im Triumphe laut hinausgerufen.
Die Einung hat jetst alles Geschaffene ergriffen, die Einung unten ist
mit der Einheit oben identisch geworden. Der Versshnungstag ist eine
Antizipation der vollen Erlssung der Welt, und dies kommt in dem jetst
laut gesprochenen Gebet «Gesegnet sei der Name der Herrlichkeit seines
Reiches in Ewigkeit» zum Ausdrudk.

124



Der Versshnungstag nimmt also die einstige Authebung der Tren-
nung der Welt von Gott voraus. Die Trennung zog durch die Ursiinde
Adams in die Welt ein. Durdh sie fiel der Mensch in das Nets der «Ver-
gessenheits, durch die ihm die Welt falschlich als in sich selbstindig er~
schien. Die Ursiinde wird gutgemacht durch die Umkehr, die Teschuwa,
welche die Trennung aufhebt. «Die Umkehr» — so erkldrt er in seinem
Kommentar zum Gebetbuch — «ist entweder eine allgemeine Umkehr,
das ist die Erhebung und Verbesserung der Welt, oder die Umkehr des
Einzelnen, welche sein Leben zum Gegenstand hat. Aber diese beiden
sind in Wahrheit eines, und so ist jede Verbesserung der Kultur, der
gesellschaftlichen und Skonomischen Ordnung ein Teil der Umkehr.»
Die Teschuwa ist also zugleich ein moralisch-religidser und ein sozialer
und kosmischer Begriff. «<Durch das Vorhandensein der Kraft der Um-
kehr in allen Welten kehrt alles zuriidk und verbindet sich mit. dem gan-

zen Sein der géttlichen Vollkommenbheit.» Hugo Bergman.
(Fortseung folgt.)

Die Erhebung Chinas

«Unsere Aufgabe soll es sein, ein wahres Bild jener gewaltigen sozia-
len Umwilzung darzubieten, die sich vor unseren Augen vollzieht, der
die Miachtigen und Reichen mit Zittern und Bangen, der die Armen und
Gedriickten mit hoffendem Herzen und freudiger Erwartung folgen.
Von dem Grade des Verstindnisses, das die Arbeiterklasse fiir diese
Entwicklung hat, hingt ihr Verlauf ab.» Diese Worte von Viktor Adler
sollten die Arbeiter in Westeuropa heute beherzigen. Die Vélker Asiens
haben diese Hoffnung, die Westmichte bangen um ihre Vormadcht-
stellung.

Wenn wir uns bemiihen, diese grofle Umwilzung in China zu ver-
stehen, sind wir auf die wenigen Biicher angewiesen, die zu uns kom-~
men. Vor zwei Jahren ist eine Lebensgeschichte von Sun Yat-sen erschie~
nen von Stephen Chen und Robert Payne (Asia Press, John Day Com~
pany), die uns einen Uberblick iiber die Ereignisse in China zu Leb~
zeiten Sun Yat-sens gibt.

Schon 1895 nahm der 29jihrige Sun Yat-sen an einem Aufstand teil,
der mit der Hinrichtung vier seiner Freunde endete. Als kleiner Bub
hatte er den Schilderungen des Taiping-Aufstandes gelauscht, in seinen
vier Jahren an der anglikanischen Schule in Honolulu erfuhr er etwas
tiber die Idee der Freiheit und lernte er von den Chinesen, die sich auf
fremden Boden nach und nach von den Mandschus befreiten. Nach sei~
nem Studium der Medizin in Hongkong wurde Sun Yat-sen wegen sei~
ner revolutiondren Tatigkeit von der portugiesischen Regierung aus
Macao verbannt, und in Hawaii trat er einer geheimen revolutioniren

125



	Raw Kuk : aus einer Serie von Vorträgen über "Religiöse Denker unserer Generation", gehalten in der Jüdischen Gemeinde in Stockholm

