
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 3

Artikel: Passion Christi - Passion der Welt

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Passion Christi — Passion der Welt
Vor etwa zwanzig Jahren erschien in Deutschland ein Buch mit dem

Titel: «Das Leben Jesu in Palästina, Schlesien und anderswo.» Es machte
den Versuch, das Leben Jesu in die eigene Gegenwart hineinzutragen,
am eigenen Leben und Erleben Jesus sichtbar zu machen. Das Buch wurde
von den einen begeistert aufgenommen, von den andern abgelehnt.
Ähnlich erging es neulich den Passionsbildern von Willi Fries. Dieser
stellt die Passion Christi mitten in seine eigene Umwelt hinein, mitten
hinein in die heutige Zeit und in das Milieu seiner eigenen toggenbur-
gischen Landschaft. Die Jahreszahl 1944, die über dem Eingang zum
Gerichtshaus steht, die Uniformen der Soldaten, die Talare der Schrift-
gelehrten und Priester sowie die Gewänder der Zuschauer — alles
bringt uns erschütternd zum Bewußtsein, daß es sich bei der Passion
Christi nicht nur um einen einmaligen historischen, sondern um einen
typischen, ewigen Vorgang handelt, an dem wir alle auch beteiligt
sind. Zeitgenossen sind es, die da spotten,- Zeitgenossen sind es, die da
mitheulen «Kreuzige ihn!»; Zeitgenossen sind es aber auch, die da mit
Christus leiden und in denen Christus von neuem leidet und verurteilt
wird, verurteilt wird von der Welt der Ordnung und der Orthodoxie
der heutigen Zeit! Breit und stolz und würdig steht bei der Gerichtsszene

die mit dem Kreuz gezierte Kirche im Hintergrund, gleichsam
der tragende Hintergrund, vor dem die ganze Passion sich abspielt, der
Inbegriff von Ordnung und Recht, kraft dessen der Ruhestörer Jesus
verurteilt wird. Diese Kirche erscheint gleichsam als Versteinerung
jenes Gesetjes, von dem es immer wieder heißen wird: «Wir haben ein
Gesetj, und nach diesem Gesetje muß er sterben.» (Joh. 19, 7.) Ja, die
heimatliche Landschaft gehört notwendig zu einer richtigen Passion. Es

geht nicht an, daß ein Prophet anderswo getötet wird als in Jerusalem,
d. h. in der Hauptstadt seiner Religion und Nation, denn kein Prophet
wird anerkannt in seinem eigenen Vaterland.

Dieses In-die-Gegenwart- und In-die-eigene-Heimat-Hineinstellen
des Lebens und Leidens Christi beweist anschaulich, daß das Leben Jesu
weitergeht, und dies scheint uns von großer Bedeutung und Wirksamkeit

zu sein. Die Sache läßt uns nicht kalt und unbeteiligt; wir werden
irgendwie mit hereingenommen in diese Passion Christi. Es ist eine
«Passion Jesu in Palästina, Helvetien und anderswo». Aber eben

deswegen, weil man nicht auskneifen kann, sondern unerbittlich in die
Passion hineingerissen wird, kann es nicht ausbleiben, daß viele sich
daran stoßen werden. Wir sind es ja nicht mehr gewohnt, bei der Passion

Christi an etwas zu denken, was auch uns selber angeht. Wir
abendländischen Christen, besonders die protestantischen, feiern zwar
alljährlich mit großer Festlichkeit den Karfreitag, die Erinnerung an die
Passion Christi. Allein durch das reformatorische Verständnis des Kreuzes

Christi erhielt die Passion Christi immer mehr den Sinn eines stell-

99



vertretenden Leidens des Gottmenschen, wodurch der sündige Mensch
gerechtfertigt wird. Diese an sich richtige, biblisch begründete Ansicht
verdrängte aber in ihrer Einseitigkeit nach und nach ganz den prototypischen,

vorbildlichen Sinn des Kreuzes und der Passion Christi, der nicht
weniger biblisch ist (siehe Petr. 2, 5). Durch die einseitige reformatorische

Rechtfertigungslehre fühlte sich der Gläubige der Pflicht der Nachfolge

enthoben. Wir wissen zwar noch etwas von einem christlichen
Martyrium; der Kalender enthält noch die Namen vieler Märtyrer, und
die katholische Kirche feiert außer dem Karfreitag auch die Feste der
Märtyrer, die für Christus gestorben sind. Wir haben uns aber schon

längst daran gewöhnt, daß es solches Martyrium nur in der christlichen
Urzeit gab, für uns heutige Christen aber kaum mehr in Betracht
komme. Jefet gelte es nicht mehr Ernst, jefet werde sozusagen nicht mehr
scharf geschossen, jefet sei das Christentum zu einem «bloßen Feste frommer

Erinnerungen und Gottesdienste» (Niefesche) geworden, das keine
großen Entscheidungen mehr von uns fordere.

Allein heute werden wir allmählich eines besseren bekehrt. Wir
leben plöfelich wieder in einer Märtyrerzeit. Seitdem die Staaten zu
Kirchen, d. h. Weltanschauungsinstituten zu werden beginnen, seitdem ganz
unchristliche Ideologien von Totalitärstaaten den Menschen aufoktroyiert

werden, wie der Hitlerismus und der Bolschewismus, ist der Christ,
der mit seiner Überzeugung Ernst macht, wieder genau so gefährdet
wie einst unter den römischen Cäsaren, einem Nero oder Diokletian.
Unter der Diktatur des Nationalsozialismus mußten Tausende von
Gläubigen, Laien und Geistliche, um ihrer Überzeugung willen Kerker und
Konzentrationslager, Tortur und Tod erleiden. Heute ist das gleiche
wieder unter dem Bolschewismus der Fall. Das Kreuz droht vom Osten
her allen senkrechten ernsten Christen, mögen sie stehen, wo sie wollen.
«Man braucht Gewalt, Gott sei Dank», hat einmal ein Bischof gesagt,
als er gefangengenommen wurde. «Es gilt Ernst, man braucht Gewalt,
Gott sei Dank», so sollten auch wir heute sagen, wenn wir mit den
unchristlichen Mächten des Tages in Konflikt geraten. Für das Christentum

ist es ein gutes Zeichen, wenn es nicht mehr bloß «ein Fest frommer
Erinnerungen und Gottesdienste» ist, sondern das «Zeichen, dem
widersprochen wird». So können wir heute nicht mehr erbauliche und
salbungsvolle, aber unverbindliche Passionsbetrachtungen schreiben. Die
Zeit ist zu ernst. Das Wort vom existentiellen Christentum, so oft als
fromme, unverstandene Phrase benüfet, wird heute plöfelich Erfahrungswahrheit:

Es geht heute von der Phrase zur Wirklichkeit, von der Kirche
in die Arena. Das Kreuz in der Kirche und die Heiligen auf den Altären
läßt man nicht mehr gelten, der Kredit der ruhmreichen Vergangenheit
ist aufgebraucht. Wir selber müssen an das Kreuz, auf das Forum und
in den Zirkus Maximus. Von uns selbst wird Bekennertum und Martyrium

gefordert. Wir werden mit persönlichem Einsafe und Wagnis
bewahren müssen, was wir bisher nur bekannt, verehrt und gefeiert

100



haben. Liegt nicht darin der tiefere, gottgewollte Sinn der heutigen
Christenverfolgungen und Kirchenverfolgungen, den wir endlich
verstehen sollten. Anstatt bloß am kulturellen Gewand, anstatt an den bloßen

religiösen Formen festzuhalten, sollen wir durch die Zerstörung
dieser Formen durch die Kirchengegner zum inneren Wesen des
Christentums und dadurch zur urchristlichen Liebe und Einheit gelangen.
Sollen wir also nicht dankbar dafür sein, daß die Passion Christi zur
Passion der Christenheit wird?

Wir erinnern uns wieder des Wortes Christi: «Ich bin nicht gekommen,

den Frieden zu bringen, sondern das Schwert.» (Matth. 10, 34.)
Das war bisher den meisten Christen ein anstößiges Wort und ist es
heute noch für viele Ohren, besonders das nachfolgende Wort: «Ich bin
gekommen, den Sohn zu trennen von seinem Vater, die Tochter von
ihrer Mutter» usw. Wie kann Christus so reden, Er, der den Frieden
und nicht die Spaltung der Welt bringen wollte? Wie kann er den Konflikt

hineintragen wollen in die intimste, von Gott selbst begründete
Gemeinschaft der Familie? Man sieht, wie oberflächlich wir das Christliche
erfaßten und wie wenig wir das Leben kannten!

Gewiß, Christus hat nichts anderes bezweckt, als der Welt den wahren
Frieden und die wahre Einheit zu bringen. Aber der Weg zum wahren
Frieden geht hinieden erfahrungsgemäß durch Kampf und Trennungen
hindurch. Das Schwert (sosehr viele Pazifisten dieses Wort aus unserem
Sprachschafe streichen wollen) ist nun einmal eine Tatsache, um die man
nicht herumkommt. Man muß Konflikte riskieren, selbst mit denen, die uns
am nächsten stehen, mit unseren eigenen Verwandten und Hausgenossen,
wenn wir der Wahrheit und unserer Überzeugung treu bleiben wollen.

Jesus selbst war durchaus kein Leisetreter und Diplomat, der den
Konflikten des Lebens klug aus dem Wege ging. Er hatte es nicht wie
jener Junge, der seine Zipfelkappe um den Finger wickelte, als er beim
Pfarrhaus anklopfte — mit dem Erfolg, daß er nicht gehört wurde! Nein,
es war seine Absicht, gehört zu werden und anzustoßen; er wollte die
Leute aus dem Schlaf rütteln, er wollte ihren Widerspruch
herausfordern. Es sollte einmal Schluß sein mit dem faulen Frieden. Sein Schafstall

sollte kein Schlafsaal sein! Darum ist er denn auch in Konflikt
getreten mit den damaligen Priestern und Theologen und Schriftgelehrten,
mit den kirchlichen und staatlichen Machthabern seiner Zeit. Ja gerade,
weil er den wahren Frieden brachte, mußte er den bestehenden faulen
Frieden stören. Die Wahrheit, die er predigte, war naturgemäß vielen
unangenehm. Er durfte aber nicht um des lieben Friedens willen schweigen.

Er hätte ein bequemeres Leben gehabt, wenn er den Frieden mehr
geliebt hätte als den Kampf und das Kreuz um der Wahrheit willen.
Und auch die Nachfolger Jesu hätten es auf der Welt geruhsamer
gehabt, wenn sie mit dem großen Haufen gegangen wären. Dann hätten
sie die Konflikte mit ihrer Familie, mit ihrer Volks- und ihrer
Glaubensgemeinschaft verhüten können. Aber sie mußten «Märtyrer» werden,

101



d. h. Blutzeugen, Menschen, die um ihrer Überzeugung willen verfolgt
und getötet wurden. Man lese einmal das 11. Kapitel des Hebräerbriefes,

da sieht man, was jenen zu allen Zeiten blühte, die Ernst gemacht
haben mit der Nachfolge Christi. Es herrscht in unserer heutigen
bürgerlichen Zeit oft die Ansicht, es sei gewiß ein Mißverständnis gewesen,
daß Jesus gekreuzigt und die Märtyrer getötet wurden. Solch
Mißgeschick könnte mit einiger Klugheit vermieden werden. Kein Wunder,
daß auch Märtyrern unserer Zeit gegenüber selbst von ihren eigenen
Glaubensgenossen «Unklugheit» vorgeworfen wurde; sie hätten sich zu
sehr mit Politik belastet usw., und wie die Vorwürfe alle heißen. Allein,
es ist die Frage, ob diese Klugheit von Gott komme. Jedenfalls hat
Christus selbst unmißverständlich gesagt, daß man dem Martyrium nicht
entfliehen könne, daß es vielmehr eine göttliche Notwendigkeit sei.
«Mußte nicht Christus dies leiden, um so in seine Herrlichkeit
einzugehen?» Und er läßt uns nicht im Unklaren darüber, daß wir auch
diesen Weg gehen müßten. «Haben sie mich verfolgt, so werden sie
auch euch verfolgen.» (Joh. 15, 20.) «Wer mein Jünger sein will, der
nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach.» «Wer sein Leben zu
erhalten sucht, der wird es verlieren, wer es aber um meinetwillen
verliert, der wird es gewinnen.» (Mark. 8, 34 f.)

Es stellt sich nun aber die Frage, ob die heutigen Christen überhaupt
noch zu dieser christlichen Passion fähig und geneigt seien. Das Wort
«Aktion» ist im Abendland immer gebräuchlicher und beliebter gewesen
als das Wort «Passion». Es ist ja eine interessante Erscheinung, daß

gerade die westliche Christenheit, welche den Karfreitag, das Kreuz, die
Passion in den Mittelpunkt ihres Glaubens und Kultes stellt, für sich
selbst von dieser Passion nichts wissen will, sondern mit allen Mitteln
sich gegen das vom Osten her drohende Kreuz zu verteidigen sucht und

sozusagen einen «Kreuzzug gegen das Kreuz» führt für die Erhaltung
der abendländisch-christlichen Kultur, während der christliche Osten, der
die Auferstehung Christi und das Osterfest in den Mittelpunkt seines
Glaubens und Kultes stellt, von jeher die Passion und das Kreuz Christi
bereitwillig auf sich zu nehmen pflegte und heute in heroischer Weise
trägt. Kein Wunder, daß unser westliches Kulturchristentum sich der
heutigen Verfolgungssituation nicht gewachsen fühlt, daß es entweder
feige nachgibt, oder aber, wo es noch Charakter hat, ritterlich bis zum
lefeten für seine Sache kämpft, die es für die Sache Gottes hält. Aber in
der Rolle des Märtyrers im eigentlichen Sinne nimmt es sich schlecht aus.
«Wir brauchen keine Märytrer,» sagte daher seinerzeit ein deutscher
Bischof während der Hitler-Verfolgung. Er hätte eigentlich sagen können:

«Wir können keine Märtyrer mehr sein». Martyrium ist ein Korrelat

zum Urchristentum. Nur ein neues Urchristentum wird wieder
echte Märtyrer stellen, denn «Märtyrern non facit poena sed causa», wie
schon Augustinus schrieb; nicht das Leiden an sich macht einen zum
Märtyrer, sondern die Ursache des Leidens. Nur wenn man verfolgt

102



wird, weil man Christ ist, nur wenn man um der christlichen Wahrheit
und Liebe willen, eines christlichen Lebens willen verfolgt wird (also
nicht nur um der Treue zu kulturellen Traditionen und Forderungen
willen), ist man ein eigentlicher christlicher Märtyrer.

Wir Christen des Westens haben uns bisher immer verschanzt in
die Bastion christlicher Kultur und Politik. Wo und inwiefern uns heute
diese Bastion Stück um Stück genommen wird, empfinden wir es als

Angriff auf Glaube und Christentum selber. Wenn es uns möglich wäre,
würden wir nicht zurückschrecken davor, auch mit der Waffe in der
Hand, dieses kulturelle Erbe gegen jeden Angriff zu verteidigen. Jene
mutigen Kirchenmänner, die sich um dieser christlichen Kultur und ihrer
Redite willen einkerkern und töten lassen, verdienen unseren vollen
Respekt und unsere Hochachtung schon rein menschlich als Märtyrer
ihrer Überzeugung; sie sind aber nicht im strengen Sinne christliche
Märtyrer, sondern ritterliche Verteidiger der abendländischen christlichen

Kultur. Denn sie sehen nicht, daß in unserer Zeit etwas vor sich

geht, das als neue Inkarnation der christlichen Idee selbst bezeichnet
werden kann und die eine gewisse Indifferenz, eine innere Losschälung
von den alten kulturellen Formen des Christentums von uns fordert, was
schon Papst Leo XIII. vorausgesehen hat, als er, auf einen Kruzifixus
hinweisend, sagte: «Dies ist der einzige Leichnam, an den die Kirche
gebunden ist.» Damit wollte er sagen: «Wir dürfen uns in dieser
Übergangs- und Gerichtszeit nicht zu sehr an das Gewand der christlichen
Kultur halten, sondern nur an den nackten Christus selbst, an den ewigen
Christus und nicht an das Christusbild einer zeitbedingten christlichen
Kultur, das vergänglich ist und mit der Zeit überholt werden kann. In
seinem Roman, «Das östliche Fenster» läßt der Verfasser, Alex Müller, in
einem Traume Stalin also zu diesem traditionellen Christus sprechen: «Du
warst ja schon ein Gestorbener, wir waren nur deine Totengräber.»

Während nun der Westen immer noch verzweifelt am Kleid der
alten christlichen Kultur sich festhält, scheint der russische Christ am
Anfang einer neuen christlichen Inkarnation und Entwicklung zu stehen.
Große Denker haben vom russischen Volke als vom eigentlichen
«Christusvolk» gesprochen. Was es dazu geeignet macht, ist die schon oben
erwähnte Tatsache, daß es ein Kreuzträgervolk ist und die Passion
Christi in der Welt verewigt. Das Ereignis von Golgatha bedeutet, daß
der göttliche Kern der Welt die schöpferische Kraft des Menschentodes
begründete. Aus diesem weltgeschichtlichen Ereignis gewinnt das
Christentum das Verständnis für den metaphysischen Sinn der
Weltgeschichte, denn aus dem Tode auf Golgatha läßt sich paradoxerweise
das Leben herleiten, das eigentliche und tiefere geistige Leben der
Menschheit. Nach dem Urteil Jakob Burkhardts liegt das Christentum
des Westens in den lefeten Zügen. Der russische Mensch aber blickt auf
den kommenden Christus, und eben deshalb steht er am Anfang einer
neuen christlichen Entwicklung. H.

103


	Passion Christi - Passion der Welt

