Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 3

Artikel: Passion Christi - Passion der Welt
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139232

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Passion Christi — Passion der Welt

Vor etwa zwanzig Jahren erschien in Deutschland ein Buch mit dem
Titel: «Das Leben Jesu in Palistina, Schlesien und anderswo.» Es machte
den Versuch, das Leben Jesu in die eigene Gegenwart hineinzutragen,
am eigenen Leben und Erleben Jesus sichtbar zu machen. Das Buch wurde
von den einen begeistert aufgenommen, von den andern abgelehnt.
Ahnlich erging es neulich den Passionsbildern von Willi Fries. Dieser
stellt die Passion Christi mitten in seine eigene Umwelt hinein, mitten
hinein in die heutige Zeit und in das Milieu seiner eigenen toggenbur-
gischen Landschaft. Die Jahreszahl 1944, die {iber dem Eingang zum
Gerichtshaus steht, die Uniformen der Soldaten, die Talare der Schrift~
gelehrten und Priester sowie die Gewénder der Zuschauer — alles
bringt uns erschiitternd zum Bewufitsein, dafl es sich bei der Passion
Christi nicht nur um einen einmaligen historischen, sondern um einen
typischen, ewigen Vorgang handelt, an dem wir alle auch beteiligt
sind. Zeitgenossen sind es, die da spotten; Zeitgenossen sind es, die da
mitheulen «Kreuzige ihnl»; Zeitgenossen sind es aber auch, die da mit
Christus leiden und in denen Christus von neuem leidet und verurteilt
wird, verurteilt wird von der Welt der Ordnung und der Orthodoxie
der heutigen Zeit! Breit und stolz und wiirdig steht bei der Gerichts~
szene die mit dem Kreuz (!) gezierte Kirche im Hintergrund, gleichsam
der tragende Hintergrund, vor dem die ganze Passion sich abspielt, der
Inbegriff von Ordnung und Recht, kraft dessen der RuhestSrer Jesus
verurteilt wird. Diese Kirche erscheint gleichsam als Versteinerung
jenes Gesetses, von dem es immer wieder heiflen wird: «Wir haben ein
Gesets, und nach diesem Gesetse mufd er sterben.» (Joh. 19, 7.) Ja, die
heimatliche Landschaft gehdrt notwendig zu einer richtigen Passion. Es
geht nicht an, daf} ein Prophet anderswo getdtet wird als in Jerusalem,
d. h. in der Hauptstadt seiner Religion und Nation, denn kein Prophet
wird anerkannt in seinem eigenen Vaterland.

Dieses In-die-Gegenwart- und In-die-eigene-Heimat-Hineinstellen
des Lebens und Leidens Christi beweist anschaulich, daff das Leben Jesu
weitergeht, und dies scheint uns von grofler Bedeutung und Wirksam-
keit zu sein. Die Sache [aft uns nicht kalt und unbeteiligt; wir werden
irgendwie mit hereingenommen in diese Passion Christi. Es ist eine
«Passion Jesu in Palistina, Helvetien und anderswo». Aber eben des-
wegen, weil man nicht auskneifen kann, sondern unerbittlich in die
Passion hineingerissen wird, kann es nicht ausbleiben, dafl viele sich
daran stoflen werden. Wir sind es ja nicht mehr gewohnt, bei der Pas-
sion Christi an etwas zu denken, was auch uns selber angeht. Wir
abendlindischen Christen, besonders die protestantischen, feiern zwar
- alljahrlich mit grofler Festlichkeit den Karfreitag, die Erinnerung an die
Passion Christi. Allein durch das reformatorische Verstindnis des Kreu-~
zes Christi erhielt die Passion Christi immer mehr den Sinn eines stell~

79



vertretenden Leidens des Gottmenschen, wodurch der siindige Mensch
gerechtfertigt wird. Diese an sich richtige, biblisch begriindete Ansicht
verdringte aber in ihrer Einseitigkeit nach und nach ganz den prototypi-
schen, vorbildlichen Sinn des Kreuzes und der Passion Christi, der nicht
weniger biblisch ist (siche Petr. 2, 5). Durch die einseitige reformato-
rische Rechtfertigungslehre fiihlte sich der Glaubige der Pflicht der Nach~
folge enthoben. Wir wissen zwar noch etwas von einem christlichen
Martyrium; der Kalender enthilt noch die Namen vieler Martyrer, und
die katholische Kirche feiert auler dem Karfreitag auch die Feste der
Martyrer, die fiir Christus gestorben sind. Wir haben uns aber schon
lingst daran gewdhnt, dal es solches Martyrium nur in der christlichen
Urzeit gab, fiir uns heutige Christen aber kaum mehr in Betracht
komme. Jett gelte es nicht mehr Ernst, jetst werde sozusagen nicht mehr
scharf geschossen, jetst sei das Christentum zu einem «bloflen Feste from-~
mer Erinnerungen und Gottesdienste» (Nietssche) geworden, das keine
groflen Entscheidungen mehr von uns fordere.

Allein heute werden wir allmihlich eines besseren bekehrt. Wir
leben plagslich wieder in einer Martyrerzeit. Seitdem die Staaten zu Kir~
chen, d. h. Weltanschauungsinstituten zu werden beginnen, seitdem ganz
unchristliche Ideologien von Totalitirstaaten den Menschen aufoktroy-
iert werden, wie der Hitlerismus und der Bolschewismus, ist der Christ,
der mit seiner Uberzeugung Ernst macht, wieder genau so gefihrdet
wie einst unter den rémischen Cisaren, einem Nero oder Diokletian.
Unter der Diktatur des Nationalsozialismus muften Tausende von Glau~
bigen, Laien und Geistliche, um ihrer Uberzeugung willen Kerker und
Konzentrationslager, Tortur und Tod erleiden. Heute ist das gleiche
wieder unter dem Bolschewismus der Fall. Das Kreuz droht vom Osten
her allen senkrechten ernsten Christen, mdgen sie stehen, wo sie wollen.
«Man braucht Gewalt, Gott sei Dank», hat einmal ein Bischof gesagt,
als er gefangengenommen wurde. <Es gilt Ernst, man braucht Gewalt,
Gott sei Danks», so sollten auch wir heute sagen, wenn wir mit den
unchristlichen Machten des Tages in Konflikt geraten. Fiir das Christen-~
tum ist es ein gutes Zeichen, wenn es nicht mehr blofl «ein Fest frommer
Erinnerungen und Gottesdienste» ist, sondern das «Zeichen, dem wider-
sprochen wirds. So kdnnen wir heute nicht mehr erbauliche und sal-
bungsvolle, aber unverbindliche Passionsbetrachtungen schreiben. Die
Zeit ist zu ernst. Das Wort vom existentiellen Christentum, so oft als
fromme, unverstandene Phrase beniitst, wird heute plétlich Erfahrungs-
wahrheit: Es geht heute von der Phrase zur Wirklichkeit, von der Kirche
in die Arena. Das Kreuz in der Kirche und die Heiligen auf den Altiren
148t man nicht mehr gelten, der Kredit der ruhmreichen Vergangenheit
ist aufgebraucht. Wir selber miissen an das Kreuz, auf das Forum und
in den Zirkus Maximus. Von uns selbst wird Bekennertum und Marty-
rium gefordert. Wir werden mit persdnlichem Einsa und Wagnis be-
wahren miissen, was wir bisher nur bekannt, verehrt und gefeiert

100



haben. Liegt nicht darin der tiefere, gottgewollte Sinn der heutigen
Christenverfolgungen und Kirchenverfolgungen, den wir endlich ver~
stehen sollten. Anstatt blof am kulturellen Gewand, anstatt an den blo-~
flen religisen Formen festzuhalten, sollen wir durch die Zerstdrung
dieser Formen durch die Kirchengegner zum inneren Wesen des Chri-
stentums und dadurch zur urchristlichen Liebe und Einheit gelangen.
Sollen wir also nicht dankbar dafiir sein, dafl die Passion Christi zur
Passion der Christenheit wird?

Wir erinnern uns wieder des Wortes Christi: «Ich bin nicht gekom~
men, den Frieden zu bringen, sondern das Schwert.» (Matth. 10, 34.)
Das war bisher den meisten Christen ein anstéfiges Wort und ist es
. heute noch fiir viele Ohren, besonders das nachfolgende Wort: «Ich bin
gekommen, den Sohn zu trennen von seinem Vater, die Tochter von
ihrer Mutters> usw. Wie kann Christus so reden, Er, der den Frieden
und nicht die Spaltung der Welt bringen wollte? Wie kann er den Kon~
flikt hineintragen wollen in die intimste, von Gott selbst begriindete Ge~ -
meinschaft der Familie? Man sieht, wie oberflichlich wir das Christliche
erfafiten und wie wenig wir das Leben kannten!

Gewif}, Christus hat nichts anderes bezwedkt, als der Welt den wahren
Frieden und die wahre Einheit zu bringen. Aber der Weg zum wahren
Frieden geht hinieden erfahrungsgemafl durch Kampf und Trennungen
hindurch. Das Schwert (sosehr viele Pazifisten dieses Wort aus unserem
Sprachschaty streichen wollen) ist nun einmal eine Tatsache, um die man
nicht herumkommt. Man mufl Konflikte riskieren, selbst mit denen, die uns
am nichsten stehen, mit unseren eigenen Verwandten und Hausgenossen,
wenn wir der Wahrheit und unserer Uberzeugung treu bleiben wollen.

Jesus selbst war durchaus kein Leisetreter und Diplomat, der den
Konflikten des Lebens klug aus dem Wege ging. Er hatte es nicht wie
jener Junge, der seine Zipfelkappe um den Finger widkelte, als er beim
Pfarrhaus anklopfte — mit dem Erfolg, dafl er nicht gehsrt wurde! Nein,
es war seine Absicht, gehdrt zu werden und anzustoflen; er wollte die
Leute aus dem Schlaf riitteln, er wollte ihren Widerspruch heraus-~
fordern. Es sollte einmal Schlufl sein mit dem faulen Frieden. Sein Schaf-
stall sollte kein Schlafsaal sein! Darum ist er denn auch in Konflikt ge-~
treten mit den damaligen Priestern und Theologen und Schriftgelehrten,
mit den kirchlichen und staatlichen Machthabern seiner Zeit. Ja gerade,
weil er den wahren Frieden brachte, mufite er den bestehenden faulen
Frieden stdren. Die Wahrheit, die er predigte, war naturgemif vielen
unangenehm. Er durfte aber nicht um des lieben Friedens willen schwei-~
gen. Er hitte ein bequemeres Leben gehabt, wenn er den Frieden mehr
geliebt hitte als den Kampf und das Kreuz um der Wahrheit willen.
Und auch die Nachfolger Jesu hitten es auf der Welt geruhsamer ge-~
habt, wenn sie mit dem groflen Haufen gegangen wiren. Dann hitten
sie die Konflikte mit ihrer Familie, mit ihrer Volks~ und ihrer Glaubens~
gemeinschaft verhiiten kdnnen. Aber sie mufiten «Mirtyrer> werden,

101



d. h. Blutzeugen, Menschen, die um ihrer Uberzeugung willen verfolgt
und getStet wurden. Man lese einmal das 11. Kapitel des Hebraer~
briefes, da sieht man, was jenen zu allen Zeiten bliihte, die Ernst gemacht
haben mit der Nachfolge Christi. Es herrscht in unserer heutigen biir~
gerlichen Zeit oft die Ansicht, es sei gewil ein Miflverstindnis gewesen,
dafl Jesus gekreuzigt und die Martyrer getStet wurden. Solch Mifi-
geschick kénnte mit einiger Klugheit vermieden werden. Kein Wunder,
daB auch Mirtyrern unserer Zeit gegeniiber selbst von ihren eigenen
Glaubensgenossen «Unklugheit> vorgeworfen wurde; sie hdtten sich zu
sehr mit Politik belastet usw., und wie die Vorwiirfe alle heifien. Allein,
es ist die Frage, ob diese Klugheit von Gott komme. Jedenfalls hat
Christus selbst unmifiverstindlich gesagt, dal man dem Martyrium nicht
entflichen kdnne, dafl es vielmehr eine géttliche Notwendigkeit sei.
«Mufite nicht Christus dies leiden, um so in seine Herrlichkeit ein-
zugehen?»> Und er lafit uns nicht im Unklaren dariiber, dafl wir auch
diesen Weg gehen miifiten. «<Haben sie mich verfolgt, so werden sie
auch euch verfolgen.» (Joh. 15, 20.) «Wer mein Jiinger sein will, der
nehme sein Kreuz auf sich und folge mir nach.» «Wer sein Leben zu
erhalten sucht, der wird es verlieren, wer es aber um meinetwillen ver-
liert, der wird es gewinnen.» (Mark. 8, 34 f.)

Es stellt sich nun aber die Frage, ob die heutigen Christen {iberhaupt
noch zu dieser christlichen Passion fihig und geneigt seien. Das Wort
«Aktions ist im Abendland immer gebriuchlicher und beliebter gewesen
als das Wort «Passion», Es ist ja eine interessante Erscheinung, daf}
gerade die westliche Christenheit, welche den Karfreitag, das Kreuz, die
Passion in den Mittelpunkt jhres Glaubens und Kultes stellt, fiir sich
selbst von dieser Passion nichts wissen will, sondern mit allen Mitteln
sich gegen das vom Osten her drohende Kreuz zu verteidigen sucht und
sozusagen einen «Kreuzzug gegen das Kreuz» fiihrt fiir die Erhaltung
der abendlindisch~christlichen Kultur, wihrend der christliche Osten, der
die Auferstehung Christi und das Osterfest in den Mittelpunkt seines
Glaubens und Kultes stellt, von jeher die Passion und das Kreuz Christi
bereitwillig auf sich zu nehmen pflegte und heute in heroischer Weise
tragt. Kein Wunder, dafl unser westliches Kulturchristentum sich der
heutigen Verfolgungssituation nicht gewachsen fiihlt, dafl es entweder
feige nachgibt, oder aber, wo es noch Charakter hat, ritterlich bis zum
lesten fiir seine Sache kampft, die es fiir die Sache Gottes hilt. Aber in
der Rolle des Mirtyrers im eigentlichen Sinne nimmt es sich schlecht aus.
«Wir brauchen keine Marytrer,» sagte daher seinerzeit ein deutscher
Bischof wihrend der Hitler-Verfolgung. Er hitte eigentlich sagen kén-~
nen: «Wir kdnnen keine Martyrer mehr sein». Martyrium ist ein Kor-
relat zum Urchristentum. Nur ein neues Urchristentum wird wieder
echte Martyrer stellen, denn «Martyrem non facit poena sed causas, wie
schon Augustinus schrieb; nicht das Leiden an sich macht einen zum.
Martyrer, sondern die Ursache des Leidens. Nur wenn man verfolgt

102



wird, weil man Christ ist, nur wenn man um der christlichen Wahrheit
und Licbe willen, eines christlichen Lebens willen verfolgt wird (also
nicht nur um der Treue zu kulturellen Traditionen und Forderungen
willen), ist man ein eigentlicher christlicher Martyrer.

Wir Christen des Westens haben uns bisher immer verschanzt in
die Bastion christlicher Kultur und Politik. Wo und inwiefern uns heute
diese Bastion Stiick um Stiick genommen wird, empfinden wir es als
Angriff auf Glaube und Christentum selber. Wenn es uns mdglich wire,
wiirden wir nicht zuriickschrecken davor, auch mit der Waffe in der
Hand, dieses kulturelle Erbe gegen jeden Angriff zu verteidigen. Jene
mutigen Kirchenminner, die sich um dieser christlichen Kultur und ihrer
Rechte willen einkerkern und tSten lassen, verdienen unseren vollen
Respekt und unsere Hochachtung schon rein menschlich als Mirtyrer
ihrer Uberzeugung; sie sind aber nicht im strengen Sinne dhristliche
Martyrer, sondern ritterliche Verteidiger der abendlindischen dhrist~
lichen Kultur. Denn sie sehen nicht, dafl in unserer Zeit etwas vor sich
geht, das als neue Inkarnation der christlichen Idee selbst bezeichnet
werden kann und die eine gewisse Indifferenz, eine innere Losschilung
von den alten kulturellen Formen des Christentums von uns fordert, was
schon Papst Leo XIII. vorausgesehen hat, als er, auf einen Kruzifixus
hinweisend, sagte: «Dies ist der einzige Leichnam, an den die Kirche
gebunden ist.» Damit wollte er sagen: «Wir diirfen uns in dieser Uber~ .
gangs~ und Gerichtszeit nicht zu sehr an das Gewand der dhristlichen
Kultur halten, sondern nur an den nackten Christus selbst, an den ewigen
Christus und nicht an das Christusbild einer zeitbedingten christlichen
Kultur, das verginglich ist und mit der Zeit {iberholt werden kann. In sei~
nem Roman, «Das &stliche Fenster» 138t der Verfasser, Alex Miiller, in
einem Traume Stalin also zu diesem traditionellen Christus sprechen: «<Du
warst ja schon ein Gestorbener, wir waren nur deine Totengraber.»

Wihrend nun der Westen immer noch verzweifelt am Kleid der
alten dhristlichen Kultur sich festhilt, scheint der russische Christ am
Anfang einer neuen christlichen Inkarnation und Entwicklung zu stehen.
Grofie Denker haben vom russischen Volke als vom eigentlichen «Chri~
stusvolk» gesprochen. Was es dazu geeignet madht, ist die schon oben
erwihnte Tatsache, dafl es ein Kreuztrigervolk ist und die Passion
Christi in der Welt verewigt. Das Ereignis von Golgatha bedeutet, daf}
der géttliche Kern der Welt die schdpferische Kraft des Menschentodes
begriindete. Aus diesem weltgeschichtlichen Ereignis gewinnt das Chri~
stentum das Verstindnis fiir den metaphysischen Sinn der Welt~
geschichte, denn aus dem Tode auf Golgatha laft sich paradoxerweise
das Leben herleiten, das eigentliche und tiefere geistige Leben der
Menschheit. Nach dem Urteil Jakob Burkhardts liegt das Christentum
des Westens in den lesten Ziigen. Der russische Mensch aber blickt auf
den kommenden Christus, und eben deshalb steht er am Anfang einer
neuen christlichen Entwicklung. H.

103



	Passion Christi - Passion der Welt

