
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 2

Artikel: Vom Sprachgeheimnis des prophetischen Wortes

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139226

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139226
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


auch bei den ersten Eisenbahnfahrten — geisterte diese Furcht ja auch
durch die Menschen. Heute gehört sie ins Wifeblatt. Wenn der Weg
zum Höhenflug des Menschen gefunden sein wird, wird auch der alte
Einwand, der Mensch vermöge ohne den Motor des Eigennufees und der
Klassengegensäfee keine Wirtschaft zu gestalten und ohne Kriegsrüstung
keinen Frieden aufrechtzuerhalten, eben dorthin gehören.

Die Erforschung der Lebensgesefee jener Höhen ist nicht leicht, sie ist
aber möglich und eine Sache des Denkens. Und sie fehlt auch nicht völlig.

Das Wichtigste aber, das zu Erfahrung, Beobachtung und
Erforschung hinzukommen muß, soll die Besiegung der Schwerkraft
gelingen: die Lockung, der Ruf in die Höhen, wie steht es mit ihnen?

Märchen von schwebenden Elfen und Mythen von fliegenden Titanen
genügen wohl kaum, um dem Willen, dem Geist des Menschen, diese
Erhebung nach oben zu geben. Sehnsucht und Traum mögen zu
technischen Erfindungen ausreichen, in der geistigen Welt werden sie allzuleicht

von der harten Geschichte erdrückt.
Mehr als Sehnsucht und Traum vermag der Glaube an den lebendigen

Gott und sein Reich. Er macht die schmerzenden Erfahrungen, die
Mühen der Beobachtung und Erkenntnis nicht überflüssig, aber er richtet
sie auf das lichtvollste Ziel. Er heißt uns nicht die Gesefee der Schwerkraft

ignorieren, sondern ihnen begegnen, sie verwerten.
Was stürzen will und doch nicht stürzen soll, muß eine innere Triebkraft

erhalten, muß aus dem toten, nur fallenden Ding zur tragenden
Kraft werden, der menschliche Wert, die freie klassenlose Gesellschaft
und der die Lebensmöglichkeit schaffende Friede!

Der Glaube an den lebendigen Gott und sein Reich erhebt den
Menschen gerade aus dem Staub seiner altgewohnten Lebensräume und
weist ihm den größeren Raum des größeren Menschen zu.

Wir dürfen an dieses Fliegen glauben. Und Glauben heißt hier:
Wille, sei wach, werte die leidvollen Erfahrungen, deine und der
unbekannten Brüder mühevollen Erkenntnisse aus und wirke in der stillen,
schöpferischen Kraft. Bruno Balscheit.

Vom Sprachgeheimnis des prophetischenWortes
Vorbemerkung des Verfassers. Nachfolgender Aufsafe gehört noch zu

jener Reihe von Aufsäfeen über das prophetische Wort, die vor einigen
Jahren in den «Neuen Wegen» erschien und viel Anklang gefunden
hatte. Durch die Krankheit und den Tod von Prof. Ragaz und andere
Umstände blieb dieser Artikel lange liegen, obwohl er noch von Ragaz
selbst durchgesehen und korrigiert worden war. Er hat indessen an
Aktualität nichts eingebüßt. Das Anliegen, das mich in diesen Aufsäfeen über
das Prophetische beschäftigte, nämlich Bedeutung und Berechtigung, Wesen
und Charakter des prophetischen Amtes und Wortes zu würdigen und klar
herauszustellen, veranlaßt mich, audi den besonderen Charakter der
prophetischen Sprache zu untersuchen.

51



Es handelt sich hier bei dieser Abhandlung über den Charakter des
lebendigen Wortes nicht darum, dem Dichter oder dem Propheten zu
sagen, wie er zu schreiben habe, so als ob man das schulmäßig erlernen
könnte. Es geht mir umgekehrt darum, den besonderen Charakter seiner

Sprache oder Schreibweise aufzuzeigen, damit sie nicht auf so viel
unnötigen Widerstand, auf so viel Unverstand und Mißverständnis bei
den Lesern stößt. Dabei bin ich mir selbstverständlich wohl bewußt, daß
das prophetische Wort stets seine Feinde und Gegner haben wird, was
aber schon in der Sache, im Inhalt seiner Botschaft bedingt ist. Nicht das
Skandalum pharisaikum, wohl aber das Skandalum pusillorum kann
durch solche Ausführungen verhindert werden, das heißt, man kann
damit die Gutwilligen davon überzeugen, daß, wie die prophetische
Botschaft, so auch die prophetische Sprache ihre Eigenartigkeit und
Anstößigkeit hat und haben muß, daß dies in der Natur der Sache
bedingt ist.

Das Verständnis für die lebendige Sprache ist, besonders auf
religiösem, theologischem Gebiet, weithin abhanden gekommen. Man mag
etwas, was in schulmäßiger Sprache gesagt wird, ohne weiteres annehmen,

als wahr und richtig erkennen, sobald es aber im Kleide des Lebens
erscheint, so erkennt man es nicht mehr, dann hält man es für falsch und
kefeerisch. Man ist die lebendige Sprache nicht mehr gewohnt. Das
kommt vielfach auch daher, weil wir in Ruhe gelassen sein wollen, weil
wir nicht aufgerüttelt werden wollen aus unserem verbürgerlichten
Christentum. Eine schulmäßige tote Sprache oder eine im gewohnten
Predigtton und -stil vorgetragene Wahrheit läßt uns in Ruhe und schläfert

uns ein. Eine rechte lebendige Sprache aber zwingt uns zu Zustimmung

oder Ablehnung, weil sie anstößt, ergreift, packt, bewegt und
nicht gleichgültig läßt. Auch ein richtiges Kunstbild läßt uns nicht gleichgültig,

sondern zwingt zur Stellungnahme durch seine originelle
ungewöhnliche Auffassung. Heute gibt es aber Menschen, die allem abhold
sind, was stark und anstößig oder auch nur ungewöhnlich ausgedrückt
wird in Kunst und Literatur, überhaupt allem, was zum Denken und zur
Auseinandersefeung zwingt. Das entspricht der ganzen Geistlosigkeit
unserer Zeit, die bei Kunst, Literatur und Religion nur Unterhaltung
oder Erbauung sucht, aber keine Beunruhigung, keine Nötigung zum
Denken oder gar zum Umdenken, zur Umkehr.

I. Vom Geheimnis der Sprache im allgemeinen
«Das Mysterium liegt nicht im Nackt-Qbersinnlicfien, wer es dort

sucht, ist Materialist so gut wie der, der es im Stoff sucht... Das
Geheimnis liegt in der schöpferischen Verbindung von Natur und Geist
zur unsagbaren Gestalt, in der Einheit von Stoff und Form, von Kraft
und Richtung, in der ,geprägten Form, die lebend sich entwickelt'. Die
Sprache ist das Geheimnis, der Menschensohn Jesus Christus ist das
Geheimnis (der Weg, die Wahrheit und das Leben), das Kreuz, in dem

52



sich die beiden Linien, die der Zeitlichkeit und die der Ewigkeit, scheiden

und einen, ist das Geheimnis. Das Mysterium aber gibt sich nicht
dem Verstand, das Geheimnis gibt sich nur dem gläubigen Menschen,
der sich ihm ganz und ohne Vorbehalt hingibt, und den das Geheimnis
in seinen Bannkreis ziehen kann, ohne von ihm zerstört zu werden1.»

Die Sprache ist das Geheimnis! Wer denkt heute noch daran? Wir
haben heute vielfach das Organ für das Geheimnis der Sprache, für das

lebendige Wort, die lebendige Wortverkündung verloren. Wir leben
in einer solchen Hypertrophie des schriftgelehrten Wortes, der sprachlichen

Stereotypik und Grammatik, daß wir eine Wahrheit kaum mehr
erkennen, wenn sie einmal im Kleide des Lebens erscheint. Die Sprache
ist das Geheimnis! Wie sehr haben wir das vergessen! So sehr, daß man
zuerst wieder von der Sprache reden muß, bevor man eine Botschaft

wagen kann, ohne Gefahr zu laufen, mißverstanden zu werden? daß

man zuerst vom Geheimnis der Sprache reden muß, bevor man es wagen
kann, andere Geheimnisse zu künden.

Die Sprache ist ein Geheimnis, das heißt, ihr Entstehen und ihre
Wirkung können von unserem Verstand und Willen nicht diktiert werden.

Verstand und Wille können freilich eine Sprache schaffen, oder
besser gesagt «konstruieren», die ganz genau ihren Einsichten und
Zwecken entspricht. Aber diese Sprache, die rein von Verstand und
Wille gemacht und diktiert, geleitet und korrigiert wird, diese Sprache
ist nicht wirksam, hat nicht jene «dämonische» Kraft, die entweder Gutes
oder Böses schafft, Göttliches oder Teuflisches gebiert. Sie ist ungefährlich,

aber auch unwirksam. Nur die Sprache, die aus den geheimen
Tiefen der Seelen stammt, gleichsam von etwas Dämonischem,
Göttlichem diktiert wird und deshalb der menschlichen Willkür entrückt ist,
nur diese Sprache ist die lebenzeugende Kraft, die den Dichtern, den
Propheten und Aposteln jene unwiderstehliche Macht, jene schöpferische
Gewalt auf ihre Zeit verlieh; jene Gewalt, in der ein Paulus sagen
konnte: «In meinem Worte habe ich euch gezeugt.»

Das Geheimnis der Sprache liegt nicht so sehr in der Korrektheit
bestimmter lehrhafter Begriffe, als vielmehr in der unmittelbaren Kraft
des Wortes. Worte wiegen und wirken so viel, als sie Kraft in sich
bergen. Worin aber die Kraft des Wortes liegt, das ist wiederum ein
Geheimnis. Die schönsten und klarsten Begriffe und Formulierungen
können kraftlos sein wie ein Gemeinplafe. Umgekehrt können die
«unklarsten» Worte, die rational gar nicht verstanden werden, eine große
Kraft ausströmen und eine eminente Wirkung erzielen. So hat wohl
Jesus gesprochen, von dem die Schrift bezeugt, daß er «redete wie
einer, der Macht hat, und nicht wie die Schriftgelehrten». Wenn und
wo seine Reden auch nicht «verstanden» wurden, was tat es? Es war den

E. Michel: «Erkenntnis oder Offenbarung höherer Welten.»

53



Leuten genug, die göttliche, die heilende und erlösende Kraft zu spüren,
die in seinen Lauten lag.

Ein Geheimnis muß aber stets geschüfet werden vor Rationalisierung
von seiten des menschlichen Verstandes und vor Vergewaltigung von
seiten des menschlichen Willens. Die Kirche hat jahrhundertelang eifrig
gewacht und gekämpft, um die Geheimnisse der Offenbarung vor jeder
Verrationalisierung zu beschüfeen. Wir finden aber auch Zeugnisse
dafür, wie sie das Geheimnis der Sprache, des lebendigen, prophetischen
Wortes, schüfete und vor unberufener Kritik bewahrte. So heißt es unter
anderem in der Didache, der sogenannten «Zwölfapostellehre»: «Jeden
Propheten, der im Geiste redet, sollt ihr nicht prüfen noch richten, denn
diese Sünde wird nicht vergeben werden. Denn er hat sein Gericht bei
Gott.» «Löschet den Geist nicht aus, weiset prophetische Rede nicht
verächtlich zurück.»

Diese Ehrfurcht vor dem Geheimnis der Sprache, vor dem lebendigen

Geistwort des Propheten und Frohbotschafters ist uns Heutigen
stark verlorengegangen. Es ist an der Zeit, diese Ehrfurcht wieder nach
Kräften zu fördern, wenn nicht jenes Schriftwort sich an uns erfüllen soll:
«Ecce relinquetur domus vestra deserta.» («Seht, euer Haus wird euch
leer und öd überlassen bleiben.» Math. 23, 38.) Denn wo kein Geheimnis

mehr ist, da ist auch kein Leben mehr. —

Zwischen Sprache und Reich Gottes besteht eine gewisse Verwandtschaft.

Wenn gesagt worden ist, daß wir vielfach das Organ für das

lebendige Wort verloren haben, so heißt das zugleich, daß wir den
Reichgottes-Charakter der Sprache nicht mehr erkannt haben. Denn
Geheimnis der Sprache, Geheimnis des Gottmenschlichen, Geheimnis des
Reiches Gottes stehen in enger Beziehung zueinander. Wie das Reich
Gottes weder ein bloßes Reich des Geistigen noch ein bloßes Reich des
Sinnlichen ist, sondern das einer wunderbaren Verbindung und
Durchdringung von Himmel und Erde, von Geistigem und Leiblichem, so ist
auch die eigentliche Heimat der Sprache diese Welt des «Leib-Seelischen».

Die Sprache, die «gute Botschaft», ist somit ein Korrelat zum
Reiche Gottes. In dem Maße, als das Verständnis für dieses fehlt, fehlt
auch das Verständnis für jenes. Ein bloß logisch-diskursives Denken, ein
Denken in intellektuellen Begriffen kann für das eigentliche Wesen der
Sprache kein Verständnis haben. Es «gebraucht» (oder besser
mißbraucht) zwar die Sprache für seine Abstraktionen; ihren eigentlichen
Reichtum, ihre Fülle an Farben und Bildern aber kann es nicht gebrauchen.

Das alles erscheint ihm nur hinderlich, störend, überflüssig. Die
Sprache wird hier aus dem lebendigen Wort zu toten Wörtern degradiert.

Tote Wörter kann man aber nicht lieben, da sie auch kein Leben

zeugen. Das lebendige Wort allein ist gute, freudige, liebenswerte und
fruchtbare Sprache und Botschaft.

Das lebendige Wort steht aber nicht nur dadurch in Zusammenhang
mit dem Reiche Gottes, daß es ein Korrelat und Symbol desselben ist,

54



sondern vor allem auch dadurch, daß es stets wirklichkeits- und
volksverbunden ist; daß es nicht eine künstliche Scheinwelt leerer, toter und
abstrakter Geistigkeit konstruiert, die sich hoffärtig über die gottgeschaffenen

Wirklichkeiten erhebt und von ihnen sich abschließt, sondern stets
nur demütig Kunde gibt von göttlichem Sein und Geschehen, also Gott
dient und seinem Reiche und nicht sich selbst. Auch für das lebendige
Wort gilt daher das gleiche Kriterium wie für das Reich Gottes: daß
nämlich nur Kinder es erfassen, das heißt nicht die stolzen Intellekt-Menschen,

sondern die einfachen, unverbildeten, kindlichen Gottesmenschen.

II. Das Problem der sprachlichen Klarheit
Dem lebendigen Wort der nicht lehrhaften Sprache wird vor allem

die «Klarheit» abgesprochen. Es wird als «unklar» bezeichnet. Ich bin
einmal geradezu erschrocken, als ein Theologieprofessor bei der
Erklärung der berühmten Stelle des Ostergesanges «Exultet», die dem
Heiligen Augustinus zugeschrieben wird, nämlich des «O felix culpa»,
sagte: Im Mittelalter hätte man das Wort im buchstäblichen Sinne
aufgefaßt, weshalb man es stets ängstlich ausgelassen habe, um nicht
anzustoßen; jedoch, so meinte er, jenes Wort wäre ja «nur» ein poetischer
Ausdruck und daher nicht ernst zu nehmen. «Nur poetisch»! Dieser
Ausdruck ist recht bezeichnend für Menschen, die keinen Sinn haben für das
lebendige Wort, für das Geheimnis der Sprache. «Divide et impera»,
so heißt es bei ihnen. Unterscheiden zwischen Inhalt und Form, Wahrheit

und Poesie, zwischen dem klaren Begriff und der schönen Einkleidung,

um dann über beides herrschen zu können, statt umgekehrt sich
beherrschen zu lassen vom ungeteilten, lebendigen, fleischgewordenen
Wort! Diese Menschen kennen kein Geheimnis des Wortes, sie kennen
nicht das ungeteilte Geisteswort. Sie verstehen im Gegenteil die ganz
bedenkliche Kunst, den Geist wegzudistinguieren, das Mystische, Paradoxe

fortzulächeln. Diese sind daher die größten Feinde des lebendigen
Wortes, der «guten Botschaft». Sie entwürdigen und mißbrauchen die
Schönheit des Wortes, sie betrachten sie nicht als Ausdrucksschönheit,
sondern als rein zweckhafte Prunk- oder Gefallschönheit. Sie sehen nicht,
daß ein Wort schön ist, weil es wahr ist, weil sie auch umgekehrt nicht
glauben, daß die (bloße) Wahrheit schön ist. Ihnen ist Poesie nur Kleid,
äußerlicher Bilderschmuck, um die an sich abstrakte Wahrheit schön,
anziehend und begehrenswert zu machen, anstatt selbst Wahrheit,
tiefere Wahrheit, gestaltete, verdichtete Wahrheit.

Die Trennung von Form und Inhalt ist eine Feindin der «guten
Botschaft», sie ist ein Attentat auf das lebendige Wort. Denn sobald man
das Seziermesser ansefet, um es zu zerteilen in Leib und Seele, so
entflieht das Leben. Dann kann man freilich beides, die Form und den
Inhalt, bequem traktieren und kritisieren, kann man das Göttliche, das
Geheimnis, vor den Richterstuhl des Professors ziehen und es beurteilen
und verurteilen. Bald ist dann der Inhalt häretisch, bald die Form zu

55



überspifet, zu kühn, zu unpädagogisch. «Ach, das könnte man doch alles
viel klarer und einfacher sagen!» Einfach — ja, einfach, aber etwas
anderes. Es gibt doch eine zweifache Klarheit, dies sogar wieder in
verschiedener Hinsicht. Es gibt eine Klarheit des Bisherigen, Gewohnten,
und eine Klarheit des Neuen, Ungewohnten, ferner eine Klarheit toter,
abstrakter Begriffe und eine Klarheit der bildhaften, inneren Schau. Um
was anders ringt denn der Künder der guten Botschaft als um Klarheit?
Ach, er liebt auch die Klarheit, aber die Klarheit des lebendigen, neuen
Wortes, nicht die Klarheit des selbstverständlichen Gemeinplafees, die
Klarheit eines neuen Tages, nicht die Klarheit der alten, allzu bekannten
und daher nichtssagenden Gestalt.

Klar und einfach im Sinne des begrifflichen Denkens kann ein lebendiges

Wort nie sein, da es aus der Intuition, aus dem Erlebnis geboren
ist. Es kann sogar von diesem Standpunkt aus als etwas «Chaotisches»
angesehen werden. So ist es zum Beispiel ganz verständlich, daß die
einseitigen Bewunderer von «Klarheit und Form» (wie etwa ein Charles
Maurras) sogar von einem «chaotischen und anarchischen Wesen des

Evangeliums» reden, obwohl dieses Form und Ordnung im höchsten und
wahrsten Sinne in die Welt gebracht hat.

III. Zweierlei Klarheit
Im Anfang war alles wüst und wirr auf Erden, dann aber schwebte

Gottes Geist über den Gewässern und gestaltete das Chaos. Was aber
beim Geiste Gottes ein einfacher Lebensakt war, die Gestaltung des
Chaos zum Kosmos, die Gestaltung des Wirren und Unklaren zu einer
schönen und klaren Gestalt, das fällt bei uns beschränkten Menschen in
zwei scheinbar sich widersprechende, in Wirklichkeit aber sich notwendig

ergänzende Gegensäfee auseinander. Unter uns Menschen findet sich
daher eine zweifache Idee von Schönheit und Klarheit, nämlich diejenige
des Gemütes und diejenige des Verstandes. Der Verstand sucht eine
bloß zweckhafte, «vernünftige» Klarheit und Schönheit. Er strebt nach
dem Wesenhaften, Wesentlichen. Er geht auf die Beschränkung, auf das
Einfache, Praktische, Geradlinige. «Unverständliches», das heißt begrifflich

nicht Faßbares, Unzweckmäßiges, betrachtet — und verachtet er als
Unklarheit, Verschwommenheit, Phantasterei, störende Uberflüssigkeit.
Das Gemüt dagegen hat einen ganz anderen Schönheits- und Klarheitsbegriff.

Das Gemüt liebt ein gewisses Verdämmern, ein Helldunkel, ein
Ungewisses, Unbestimmtes, liebt das Werdende oder Vergehende mehr
als das in seiner Vollkommenheit Dastehende. Es gleicht hierin dem
Schöpfergeist. Dieser liebt das Chaos und versteht das Chaos, weil Er
Schöpfer ist, weil Er am Schaffen eine Freude hat. Das Gemüt ist
deswegen kein Feind des Geistes, der Klarheit und der Ordnung, sondern
es ahnt Wunder von Ordnung, von denen der einfache Verstand nichts
sieht, weil er nur Einzelheiten oder zahlenmäßig kleine oder nur alte,
bisherige Ordnungen erfaßt. Gottes Geist aber (und die Ihm ähnliche

56



schöpferische Geistesart) beschränkt sich nicht auf schön geordnete
Einzelheiten, auf alte, bekannte Ordnungen und Wahrheiten, die es nur
klar zu umschreiben, zu bewahren, zu verteidigen gilt, sondern erkennt
die ewig alte Wahrheit zugleich als eine immer wieder neu werdende,
neu zu gestaltende Wahrheit. Wer immer nur Klarheit und Ordnung
will, muß auf die Schöpfung verzichten. Denn diese verlangt einen steten
Wechsel von Chaos und Ordnung. Gewiß: einseitige Gemütstätigkeit
hat ihre bestimmten Gefahren; allein hier gilt es zu erkennen, daß auch
bloße Vernunft- und Verstandestätigkeit zu Form- und Kulturlosigkeit
führt, vor allem aber: zum Verlust des lebendigen, schöpferischen Wortes,

der «guten Botschaft».
Das Geheimnis der religiösen Sprache ist lefeten Endes nicht

«Einfachheit und Schönheit», sondern allein die Glaubwürdigkeit, die in der
Ursprünglichkeit und dem «Herzklopfen der Sprache» zum Ausdruck
kommt. Wahre Einfachheit (die nicht nur eine Banalität, sondern etwas
Göttliches ist) steht nicht am Anfang, sondern am Ende unserer Wege.

IV. Die Paradoxie und die Deformation als Stilcharakter
des prophetischen Wortes

Das Verständnis für das lebendige Wort und die Ehrfurcht vor dem
Sprachgeheimnis des lebendigen Wortes ist uns Heutigen stark
verlorengegangen. Das ist auch mit ein Grund, weshalb das prophetische Wort
so oft mißverstanden und daher angefeindet oder abgelehnt wird. Vor
allem fehlt es am Verständnis für die sogenannte Sprachübertreibung
des lebendig bewegten Künders. Was ich darunter verstehe, möge ein
Beispiel dartun.

«Der Wald ist grün.» So lernen wir in der Schule. Und das ist richtig,

das heißt: schulmäßig und naturwissenschaftlich ist das richtig.
Würde etwas anderes gesagt, wäre es falsch.

Etwas ganz anderes ist es, wenn ein Dichter einen Wald beschreibt
oder wenn ein Künstler einen solchen malt. Diese sehen den Wald
vielleicht gar nicht grün, sondern schwarz oder blau oder violett, je nach der
Stimmung, in welcher sie ihn finden. Und dieser Wald ist es, der auf
uns Eindruck macht, der eine bezaubernde Wirkung ausübt durch seine
Melancholie, durch sein mystisches Dunkel usw., während die
wissenschaftlich richtige Beschreibung des Waldes im Schulbuch uns kalt läßt.
Welches ist nun aber die richtige Darstellung? Es sind beide Darstellungen

richtig. Nur Kinder oder beschränkte Leute finden einen blau
oder schwarz gemalten Wald unrichtig oder lächerlich. Es gibt im
wirklichen Leben für uns nicht «den Wald», sondern nur ganz bestimmte
Wälder in ganz bestimmten Situationen: Den Buchenwald und den
Tannenwald, den Wald im Winter und den Wald im Sommer, den Wald,
wie ich ihn sehe, und den Wald, wie du ihn siehst. Dabei handelt es sich
immer um denselben Wald, von dem es im Schulbuch heißt: «Der Wald
ist grün», was auch der Künstler nicht leugnet. Wollte er diese schul-

57



mäßig-wissenschaftlich-richtige Lehre umstürzen und lehren: «Der Wald
ist nicht grün, sondern blau», so wäre er ein Irrlehrer. Aber er gibt eben
keine Lehre über den Wald, sondern er gibt nur Kunde von einem
Wald — wie er ihn gesehen und erlebt hat.

Das gleiche gilt nun auch vom Dichter, von jedem Träger des lebendigen

Wortes, also auch vom Frohbotschafter und vom Propheten. (Dieser

ist ja, wie wir unten sehen werden, dem Künstler nahe verwandt.)
Er ist nicht Lehrer und Gesetzgeber, Verkünder allgemeiner Wahrheiten,
sondern Künder. Er will nicht so sehr dogmatische, wissenschaftliche
Lehre bieten, als vielmehr lebendige Kunde geben von etwas, was er
selbst gesehen und erfahren hat. Mag sein Wort daher scheinbar noch
so abweichen von der lehrhaften dogmatischen Formulierung: er kann
nicht in die Kategorie der Irrlehrer und Kefeer eingereiht werden, weil
er ja gar nicht das Gebiet der Lehre betritt, weshalb auch nicht von
Irrlehre geredet werden kann. Die gute Botschaft, das dichterische Wort,
verhält sich zum abstrakten Wort, zur Lehre, wie das lebendige Wasser
zu seiner Formel H2O. Es schrumpft unter der Feder der rationalen
Wissenschaft zu einem wissenschaftlichen Extraktum und Abstraktum
zusammen. Seine ganze Kraft, sein eigentliches Leben, sein besonderer
Sinn, verschwinden in der dünnen Höhenluft, in welcher der
wissenschaftliche Betrachter atmet. Denn das besondere Leben, der besondere
Ton, die besondere Wirkung, die ein Künderwort zum «guten» Wort,
zur guten Botschaft machen, entsteht gerade dadurch, daß es in den
Nöten und Bedürfnissen einer zeitlich und örtlich bedingten Situation
von einem mitleidenden und mitverantwortlichen Glied und nicht von
einem, der darüber steht und darüber spricht, ausgesprochen wird.

a) Die Paradoxie
Paradoxe Formulierungen und Sprachübertreibungen gehören

geradezu zum Sprachstil des guten Wortes der guten Botschaft. «Ich bin
nicht gekommen, den Frieden zu bringen, sondern das Schwert.» «Schlägt
dich jemand auf die rechte Wange, so halte ihm auch noch die andere
hin.» «Fordert von dir einer den Mantel, so gib ihm auch noch den Rock
dazu.» «Gibt dir dein rechtes Auge Anlaß zur Sünde, so reiß es aus und
wirf es weg, denn es ist besser, mit einem Auge ins Leben einzugehen
als mit beiden Augen in die Hölle zu fahren.» «Wenn ihr nicht werdet
wie die Kinder, so werdet ihr nicht in das Himmelreich eingehen.» Die
noch schärfere Formulierung dieser Stelle ist apokryph und lautet: «Wenn
ihr nicht das Oberste zum Untersten kehrt und das Linke zum Rechten
macht, so kommt ihr nicht in mein Reich» (Acta Philippi Preuschen Anti-
legomena, S. 28). Diese Worte sind wohlverstanden ernst zu nehmen,
das alles mußte so stark ausgesprochen werden, wenn das große Neue,
das Jesus forderte, richtig verstanden werden sollte, wenigstens von
jenen, welche das Organ dazu hatten. (Von den anderen erwartet er es

gar nicht. Mark. 4, 10.) Von der Vernunft und der allgemeinen Moral

58



und Sitte her beurteilt, sind das alles paradoxe, anfechtbare, anstößige
Worte. In diese Kategorie der starken Worte der Sprachübertreibung
gehören auch manche Worte großer Kirchenväter und Reformatoren.
So das oben zitierte Wort Augustins «O felix culpa», «O glückliche
Schuld» oder sein Ausdruck von den «glänzenden Lastern», den
«Tugendlastern» der Heiden. Dazu gehören vor allem gewisse Ausdrücke
Luthers, die schwer genießbar sind und oft verdreht und falsch gedeutet
wurden, wie das Wort: «Der Unglaube ist die einzige Todsünde»; «sündige

tapfer, aber glaube noch tapferer». Dazu gehören auch so viele
Sprichwörter, deren Würze bekanntlich ja gerade in ihrer einseitigen
Kürze besteht. Gerade die Sprichwörter illustrieren am besten und
anschaulichsten die Kraft und Wirksamkeit und daher Notwendigkeit der
Paradoxie bzw. Uberspifeung in der Sprachformulierung. «Die Hälfte ist
oft mehr als das Ganze», «le superflue, chose la plus necessaire», «der
kommt am weitesten, der nicht weiß, wohin er geht» (vergleiche das
Bibelwort: «wer sich selbst verliert, wird sich gewinnen» usw.). Diese
und ähnliche Sprichwörter verdanken ihre große Wirkung dem
Umstand, daß sie eine Wahrheit, die ja im Grunde immer paradox ist, in
der entsprechendsten, eben paradoxen Weise, in ihrer ungewohnten
Form zum Ausdruck bringen. Das Sprichwort hat die Form des Spruches,
nicht der Lehre, daher ja auch der treffende deutsche Ausdruck: «Sprichwort».

Es ist Sprichwort, nicht Lehrwort, das heißt, es muß aus der
Situation der lebendigen Rede heraus verstanden werden. Darum sagt
man auch, es müsse «cum grano salis» verstanden werden, das heißt,
es darf nicht lehrhaft gepreßt, nicht zu einer Lehre gemacht werden. Es

ist Geist, nicht Buchstabe, es ist praktische Heilswahrheit, nicht
theoretische Schulwahrheit, nicht Sprache abwägenden, nüchternen Kopfes,
sondern Sprache des hochgehenden Herzens.

Es ist zweifellos, daß gerade diese Sprache der religiösen Wahrheit
und besonders der prophetischen Verkündung am adäquatesten, am
kongenialsten ist und daher am geeignetsten hierfür verwendet wird.
Nicht mit Unrecht hat man daher festgestellt, daß Bücher, die mit großem

intellektuellem Scharfsinn distinguieren und sich durch vollendete
Korrektheit auszeichnen, für den Glauben verheerend wirken können,
eben weil sie das geheimnisvolle göttliche Leben zerdistinguieren und
so verflüchtigen, während Schriften, deren Formulierung vom
wissenschaftlichen Standpunkt aus vielleicht mangelhaft, dafür aber voll
dichterischer Kraft und Lebendigkeit ist, Glauben und Leben zeugen können*
Es handelt sich eben bei der Sprache nicht nur um «wahr» oder «falsch»,
sondern auch um «lebendig» oder «tot». Eine lebendige Sprache vermag
manchen Schönheitsfehler, manche Unkorrektheit zu ertragen. Das
Lebendige ist vom künstlerischen Standpunkt aus immer das Schönere,
Wirksamere als das Tote, mag dies auch den Intellekt noch so sehr
befriedigen. Ein lebendiger Straßenkehrer, sagte einmal ein Mädchen,
sei ihr lieber als ein toter Geheimrat. Das ist's! Das Sprichwort wird

59



daher im Volksmund zutreffend als das «gute Wort», das «Bon mot»,
bezeichnet, also als das, was am treffendsten und besten eine bestimmte
Wahrheit veranschaulicht. Hier zeigt sich auch, daß eine gute Schrift,
eine gute Predigt und ein wahrhaft prophetisches Wort volkstümlich sein
müssen und daß anderseits gerade das einfache Volk am ehesten das

Organ hat für die gute, lebendige Sprache, während sie oft von den
Gelehrten mißverstanden oder verkefeert wird. Pascal konnte daher nach
der kirchlichen Verurteilung seiner «Lettres provinciales» zu seiner
Verteidigung schreiben: «Es ist nicht mehr erlaubt, gut zu schreiben.»

b) Die Deformation
Um das oben Gesagte noch von einer andern Seite her zu beleuchten

und in seiner Richtigkeit zu bestätigen, sei noch kurz hingewiesen auf
das, was man in der Kunst «Deformation» nennt.

Da eine künstlerische Darstellung nur in dem Maße als Kunst
bezeichnet werden kann, als sie Gefühl und Ergriffenheit zum Ausdruck
bringt, das heißt nicht aus Berechnung, sondern aus dem Erlebnis des
Künstlers stammt und sein persönliches Wesen offenbart, die Ergriffenheit

und das Gefühl eine Darstellung aber mehr oder weniger
deformieren, so kann man sagen, daß alle Kunst mehr oder weniger
Deformation ist, das heißt Lyrismus, Stilisierung. Und umgekehrt, alles was
nicht leicht deformiert ist, hat etwas Gefühlloses, Kaltes an sich. Die
Unregelmäßigkeit ist das charakteristische Zeichen der Schönheit. «Das
Schöne ist schwierig» (Plato). Daher der Unterschied zwischen der
photographischen und künstlerischen Darstellung ein und desselben
Gegenstandes. Jene ist platte Nachahmung, banale, objektive Wiedergabe des

Gegenstandes, ohne jede Deformation. Diese dagegen ist lebendige,
persönlich und subjektiv empfundene Auffassung und Wiedergabe des

Gegenstandes, und ist daher mehr oder weniger deformiert, so wie eine
Handschrift auf Kosten der kalligraphischen Korrektheit Charakter und
Eigenart des Schreibenden zum Ausdruck bringt, was bei Masdiinen-
schrift nicht der Fall ist. Fenélon und Delacroix wollten nur Kunstwerke
anerkennen, die neben außerordentlichen Schönheiten auch Nachlässigkeiten

aufweisen, so wie heute noch viele Kunstliebhaber mangelhafte
Skizzen dem ausgeführten Werk des Künstlers vorziehen, weil Laune,
Einfall und Zufall hier noch mehr sichtbar sind.

Was auf dem Gebiet der bildenden Künste seine Geltung hat, kann
nun genau so auch auf das Gebiet der Literatur und der Rede
angewandt werden, indem das Gesefe der Deformation hier gleicherweise in
Kraft tritt und Gültigkeit hat. Denn auch hier handelt es sich eigentlich
um Kunst. Mit Recht sagt Marangoni in seiner ausgezeichneten Schrift
über die «Kunst des Sehens»:

«Wenn die großen Propheten, Heiligen und Volksführer nicht auch
in einem gewissen Sinne Künstler gewesen wären, so hätten sie sich,
glaube ich, nicht durchsefeen können. Ihr Wert besteht nicht so sehr in

60



dem, was sie gesagt und getan haben, als vielmehr in dem, wie sie es

sagten und taten.» Im Reden und Handeln haben sie das, was man Stil
nennt. Das sogenannte «savoir faire» ist nichts anderes als Stil, und Stil
(das heißt Kunst) allein ist es, was dem Volke Eindruck macht. («Er
sprach wie einer, der Macht hatte, und nicht wie die Schriftgelehrten.»)
Auch darin gleicht der Prophet und Seher dem Künstler, daß er sieht,
was andere nicht sehen, sondern höchstens fühlen, ahnen und ersehnen.

Die Dichtersprache und selbst der Volksmund ist denn audi in der
Tat (wie wir oben gesehen haben) voll von Lyrismen und damit von
Deformation, und man läßt sie hier gelten. Nur in den darstellenden
Künsten und noch mehr in der religiösen Literatur will man diese
Deformation nicht verstehen und gelten lassen, sondern ruft nach dem
Zensor und dem Inquisitor.

«Es müßte», sagt Marangoni in dem erwähnten Werk, «zweierlei
Lehrstühle geben, um dem Mißverständnis vorzubeugen und ein besseres

Kunstverständnis ins Volk hineinzubringen. Es sollte Lehrstühle
geben für Kunst-Wissenschaft und solche für Kunst-Kritik. Denn wer
als Wissenschafter geboren ist, wird nie ein Kunstkritiker sein.» Ähnlich

möchte ich sagen: Es sollte in der Theologie zweierlei Lehrstühle
geben: Solche für theologische Wissenschaft und solche für religiöse
Literatur-Kritik, das heißt Kritik religiöser Literatur, wo man die Schüler
in die Eigenart und das Verständnis des lebendigen Wortes einführt, in
die prophetische Sprache des ergriffenen Künders. Solange nämlich dies
nicht geschieht, fährt man weiterhin fort, die fruchtbarsten und
segensreichsten religiösen Schriftsteller dogmatisch totzuschlagen und den
prophetischen Geist, der so nottäte, auszulöschen. Denn der Dogmatiker
und der Theologe überhaupt schauen nur auf die «Wahrheit an sich»,
die allgemeingültige Lehre, nur auf den Inhalt, nicht auf die Form, nur
auf das Wahr oder Falsch, nicht auf das Tot oder Lebendig, Wirksame
oder Unwirksame einer Verkündigung. Wenn etwas nur dogmatisch
korrekt ist, mag es auch psychologisch noch so falsch und unwirksam sein
und keinen Hund hinter dem Ofen hervorlocken.

V. Die erlösende Wirkung des guten Wortes
Das Wesentliche am lebendigen Wort ist, daß es mit Appetit und

Nufeen aufgenommen wird, daß es bekömmlicher ist als das tote Wort,
so wie auch das frische Obst bekömmlicher und gesünder ist als konserviertes.

Wie es nämlich Nahrungskonserven gibt, so gibt es auch
Wahrheitskonserven, beide sind nur ein Notbehelf, ein Ersafe für frische,
lebendige Nahrung. Beide können sogar schädlich sein, jedenfalls sind
ihr Wert und ihre Wirkung geringer als diejenigen frischer, lebendiger
Kost. Das lebendige Wort, wie wir es im Vorstehenden geschildert,
pflegt eine erlösende Wirkung zu haben. Es bietet Lösung eines
konkreten Lebensrätsels, eines Zwiespaltes, einer Frage, einer Not, und
deshalb Erlösung. Es ist Erlösung deshalb, weil es nicht nur ein rechtes

61



Wort ist, ein wahres Wort, sondern das rechte Wort, das hie et nunc
gesprochen werden muß. Dies rechte Wort, am rechten Ort gesprochen,
hat daher auch den rechten Klang und Widerklang. Der Klang, die
Farbe, die Art und Weise sind zutiefst begründet in der rechten Sache,
die mit den rechten Worten am rechten Ort und zur rechten Zeit
gesprochen wird. Zensoren und Kritiker meinen oft, man hätte dies oder
jenes anders, besser sagen können. Allein, dem ist nicht so. Wer das
rechte Wort im rechten Augenblick ausspricht, der hat es auch mit dem
rechten Klang und in der rechten Form gesagt. Er hatte überhaupt nicht
einmal die Wahl, es zu sagen oder nicht zu sagen. Und wer es nicht in
der rechten Form gesagt hat, hat überhaupt nicht die rechte Sache gesagt,
denn dann hätte er sie recht gesagt. So sehr sind beim lebendigen Wort,
bei der guten Botschaft Form und Inhalt identisch. So einfach ist das gute
Wort. Aber eben dadurch ist es erlösend. Das lebendige Wort ist, weil
lebendig, wunderwirkend und erlösend. Es ist jenes einzige Mittel,
geistig zu schaffen und zu zeugen, Schöpfer neuer Welten, Vater neuer
Kinder zu sein, Menschen gut, gläubig und heilig zu machen, nicht nur
gescheit und gebildet, tüchtig und wohlhabend. Denn das erlösende
Wort zwingt zur Entscheidung, zur Annahme oder Ablehnung. «Es> ist
gesefet zum Falle und zur Auferstehung vieler in Israel.» Es scheidet die
Geister, und indem es sie scheidet, offenbart es sie.

Hermann Bahr schreibt einmal, im Grunde habe er seine Rückkehr
zum Glauben und zur Bibel schon begonnen, als er zum erstenmal den
Safe Zolas gelesen habe: «Une phrase bien faite est une bonne action.»
Im lebendigen Wort liegt tatsächlich etwas Erlösendes, insofern der
quälende Zwiespalt von Lehre und Leben, von Wort und Tat in ihm
überwunden ist. Ja gerade darin sollte zum mindesten bei der Verkündigung

des Wortes Gottes, der frohen Botschaft, das Erlösende bestehen,
daß es eben nicht nur leeres Wort ist, nur Wort, sondern schöpferische
Kraft, dem die Wirkung, die Tat, gleichsam schon innewohnt und
geheimnisvoll sich auf den Hörer überträgt. Dies Ideal schwebte schon den
alten Griechen vor, wenn sie sagten: «Wissen ist Tugend», es wird aber
im Johannesevangelium zur Wirklichkeit, wo es heißt: «Wer sündigt,
hat Gott nicht erkannt, wer aber Gott erkannt hat, der sündigt nicht»,
sowie im Worte des Clemens Alexandrinus: «Heilig ist das ganze Leben
des Menschen, welcher Gott in Christus erkannt hat.» Solche Worte
erscheinen uns heute nur deswegen optimistisch oder gar kefeerisch, weil
wir meist eine rein intellektuelle Erkenntnis Gottes besifeen und nicht
jene pneumatisch tiefe, umwandelnde Gotteserkenntnis der ersten Zeiten.

Das jedenfalls leuchtet hell aus der altchristlichen Zeit: Das Wort
Gottes kündet nicht nur, sondern bringt Heil und Erlösung. «In meinem
Worte habe ich euch gezeugt», konnte Paulus noch sagen. Das Wort
Gottes soll denn auch nicht nur eine bloß intellektuelle Bereicherung für
uns sein, sondern eine Art «Sakrament», eine Gnadenvermittlung, also

etwas Heilwirkendes. «Empfingt ihr durch Gesefees Werke den Geist

62



oder durch die Glaubenspredigt?» Nach diesem Worte des Paulus
empfangen wir aus dem Wort den Geist, das heißt das Pneuma, die Geistgabe.

Diese Geistgabe gehört wesentlich zur subjektiven Erlösung. Während

heute die Predigt meist nurmehr dem heiligen Speer gleicht, der
die Wunde des Amfortas nur noch stärker bluten macht, statt sie zu
heilen, das heißt den Zwiespalt im Menschen eher vergrößert, anstatt
ihn zu überwinden, soll sie im Sinne jenes Apostelwortes durch die
Übermittlung der Geistgabe den Menschen von jenem unseligen Zwiespalt

erlösen. Die bloß äußerlich vermittelte autoritäre Lehre und ihr
Korrelat, der Autoritätsglaube, sind nicht fruchtbar, ebensowenig wie
das bloße Gefühl oder die bloße Addition von beidem. Im Geistwort
dagegen liegt das Fruchtbare und Erlösende, das der Glaubensverkündigung

innewohnen sollte. Hoch über dem logischen Verstand und dem
bloßen Gefühl, hoch über Wort und Werk leuchtet das Licht des Logos,
lebt der Geist, in welchem Sein und Wissen, Erkennen und Fühlen identisch

sind, der deshalb allein der Seele Einheit und damit Erlösung gibt.
In dieser Geistgabe liegt die Quelle der tiefsten schöpferischen
Wirkungen, «die Quelle lebendigen Wassers, das ins ewige Leben fließt».

Aus diesem Geist und Lichte haben die Apostel einst ihre erfolgreiche

und unversiegliche Kraft des Glaubens und Wirkens geschöpft,
nicht aus den bloßen Definitionen des Verstandes, aus dem kalten,
gleichmäßigen Licht der Begriffe. Durch diesen Geist wohnt Christus
selbst im gläubigen Menschen, seitdem er aufgefahren ist zum Vater,
und darum war es nach seinen eigenen Worten «gut, daß er von uns
ging».

Und dieser Geist kommt aus der Glaubenspredigt. Darum «selig,
die das Wort Gottes hören und es bewahren». Wir können diese ethische,

erlösende, ja schöpferische Wirkung des Geistwortes nicht hoch

genug einschäfeen. In Zeiten des unfruchtbaren, toten Wortes ist immer
die Gefahr nahe, daß man das Wort gering schäfet, das Werk, das Tun
allein oder einseitig betont. Gerade in solchen Zeiten soll man um so
mehr um den Geist und das Geistwort beten, nach dem Grundsafe: «Im
Anfang war das Wort.» Dieses «Wort» darf nicht intellektuell verstanden

werden. Es ist das Wort, das nach dem Tod, der Auferstehung und
der Himmelfahrt Christi am Pfingstfest über die Apostel kam und aus
ihnen sprach, und das einst das Angesicht der Welt erneuert hat. H.

Das Ende der Vorherrschaft des Westens
Die amerikanische protestantische Wochenschrift «The Christian Century»

veröffentlichte in ihren Ausgaben vom 5. und 12. Januar dieses Jahres die
Ansprache, die der tschechische Delegierte, Prof. Joseph L. Hromadka, am
24. August 1948 auf der Weltkirchenkonferenz in Amsterdam gehalten hatte.
Sie ist im folgenden nach dem in «The Christian Century» erschienenen Text
in Qbersefeung wiedergegeben.

63


	Vom Sprachgeheimnis des prophetischen Wortes

