Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 43 (1949)

Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen : theologische Literatur ; Ein Dichter der Mystik
und des Realismus ; Reportage

Autor: Hug, Herbert / B.B.

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

der Fachleute auf, dafl die Schweiz Kriegsmaterial fiir das Ausland liefern miisse,
wenn sie fiir jhre eigenen Bediirfnisse eine leistungsfahige Riistungsindustrie aufrecht~
erhalten wolle. Und schliefllich sehen ja die Militirgliubigen den <antimilitaristischen
Pferdefufl» unter unserer Gewandung doch; die moralische Kraft unseres Friedens~
kampfes aber kann nur geschwicht werden, wenn wir unsere Fahne nicht allen sichtbar
entrollen, nur um die Zaghaften und Halbherzigen nicht allzusehr zu erschredken.

Es ist heute freilich schwerer als friiher, in der Opposition zu den herrschenden
Gewalten und zu populdren Vorstellungen zu stehen, besonders wenn sich die iiber~
lieferten Ordnungen und Vorstellungen als so solid erwiesen haben, wie das mit der
«freien Wirtschatt> und der kapitalistischen Demokratie, mit Militirwesen und Neu~
tralitit in der Schweiz der Fall zu sein scheint. Aber wir sind ja darum nur um so
vernehmlicher aufgerufen, festzustehen im Zeugnis gegen ein Regiment, das trot allem
offenkundig dem Gericht verfallen ist. Und von solchem Zeugnis mag schliefilich eine
Wirkung auch auf diejenigen ausgehen, die auf blof} politischer Ebene den Zeitstrd~
mungen und den Michten der alten Welt Widerstand leisten sollten — und es jetst
doch nicht tun.

. 2. Januar 1949. Hugo Kramer.

BUCHBESPRECHUNGEN

Theologische Literatur

Karl Barth: «Dogmatik im Grundrifl», Vorlesungen, gehalten im Sommersemester
1946 an der Universitit Bonn. Evangelischer Verlag, Zollikon 1947. 183 Seiten.

Karl Barth: «Die Christliche Lehre nach dem Heidelberger Katechismus». Vor-
lesungen, gehalten an der Universitit Bonn im Sommersemester 1947. Evan-
gelischer Verlag, Zollikon 1948. 109 Seiten.

Die «Dogmatik im Grundrifl» wird dargeboten im Anschlufl an den Text
des «apostolischen Glaubensbekenntnisses». Ein Vergleich mit Barths «Credo», den
1935 an der Universitit Utrecht gehaltenen Vorlesungen iber denselben Gegen-
stand, dringt sich auf, und da ist es nun interessant zu sehen, wie auch der
Dogmatiker bei dem, was er zu sagen hat, stark in Erwigung zieht, zu wem
er spricht. Zwar hat Barth den deutschen Studenten und Hérern der Nachkriegs-
zeit nichts anderes gesagt, als was er einst den hollindischen Studenten und
Horern der Vorkriegszeit dargetan hat; aber er hat das gleiche doch wieder ganz
anders igesagt, nicht nur so, daf3 er hier viva voce vortrug, was er dort erst
schriftlich festlegte, sondern, dafl in der Entfaltung der Hauptprobleme selbst be-
merkenswerte Akzentverschicbungen sichtbar werden. Barth hat es zum Beispiel
nicht notig gehabt, den Hollindern das Wort «Freibeit» lieb zu machen, aber den
Deutschen gegeniiber versucht er zu zeigen, dafl allein in der Bégegnung mit
Gottes Wort die grofle Freiheit gegriindet liegt, in der alle anderen Freiheiten
inbegriffen sind. Er hat es vor allem den Deutschen gegeniiber sagen miissen, daf
der christliche Glaube sich in weltlichen Stellungnahmen und auch in den ent-
sprechenden Taten und Verhaltungsweisen Gffentlich zu verantworten hat, dafl
die Sprache der Kirche nicht Selbstzweck sein will, sondern grundsislich iber-
segbar sein mufl auch in die Sprache des politischen Bereichs. Es hat vor allem
sehr deutlich den Begriff der «Allmacht> von dem einer willkiirlichen potentia
reinigen und das Wesen der potestas als einer legitimen, im Recht begriindeten
Macht beschreiben miissen, und ganz besonders hat er darauf hingewiesen, daf}
sich die Christenheit von heute nicht sozusagen eine «Freiballonfahrt», geldst von

44



der Geschichte Jsraels, leisten konne, und er hat wieder einmal an jene Zimmer-
mann’sche Anekdote von dem Judenvolk als Gottesbeweis erinnert, eine Anek-
dote tiibrigens, die in Anbetracht der Fragwiirdigkeit ihrer Voraussetungen und
ihres urspriinglichen Sinnes endlich einmal einer Dissertation wiirdig wire. Von
theologischer Polemik wird in diesen Vorlesungen expressis verbis nichts sichtbar,
es sei denn die Abweisung der antirationalen Trennung von Offenbarung und
Vernunft (gegen Tertullian und seine Epigonen) oder der Seitenhieb gegen jeden
Versuch natiirlicher Theologie auch in Brunner’scher Fassung (Jungfrauengeburt).
Selbstverstandlich wird im Anschluff an die ins Credo gekommene Gestalt des
Pontius Pilatus die Bedeutung der staatlichen Ordnung gewiirdigt (wobei ein
konkreteres Reden zu den Deutschen meines Erachtens wiinschenswert gewesen
wire); dafiir ist um so konkreter das liturgische Getue innerhalb der DEK
. aufs Korn genommen worden, wo es schon wieder bedenklich anfingt «sakral»
zu schmedcken, zu frommeln, zu pfiffeln und zu muffeln. «Wer eine feine Nase
hat, der wird das riechen und schrecklich finden!» (Seite 173). Es ist zu hoffen,
daf§ es Barth gelungen ist, einigen Deutschen mit seinen Vorlesungen wieder den
rechten Geruchsinn zu erwecken, damit in unserem Nachbarvolk die Mutlosig-
keit weiche und die christliche Hoffnung wachse, diese — wie Barth sagt —
«disziplinierte Hoffnung», «die das Revolutionirste ist, was man sich denken
kann und neben der alle anderen Revolutionen nur Plagpatronchen sind»: denn
das Reich Gottes kommt! Und dieses Reich braucht jest schon allerorten Menschen
wie Barth einer ist, dem einst ein hessischer Pfarrer die folgenden Verse zugedacht
haben soll: . ;

Gott braucht Menschen, keine Leute

mit der groflen Menschheitsphrase —

Hunde braucht er, die ins Heute

stecken scharfe Hundenasen

und darin das Ewige spiiren;

wiir’s auch noch so tief verborgen

und dann bleiben, treiben, fithren

an der Fihrte bis ins Morgen.

Auch in diesem Sommer hat Barth vor deutschen Studenten und Horern die
christliche Lebre entfaltet, diesmal im Anschlufl an den Heidelberger Katechismus.
Schon einmal hat er eine «Einfihrung» in dieses reformierte Dokument gegeben
(vergleiche «In Extremis» 1938, Nr. 7/8) und die Dreiteilung in folgende Fragen-
komplexe aufgelost: 1. Wer ist der, der da trostet? 2. Wer wird getrostet? 3.
Wie wird getrdstet? Dabei wurden die 129 Fragen des Heidelberger Katechismus
frei und ohne Riicksicht auf ihre Reihenfolge verwendet; bei den diesjihrigen
Vorlesungen tritt der Gedankengang der Vorlage wieder mehr in den Vorder-
grund; doch erfihrt der dritte Teil des Katechismus nur noch eine andeutungs-
weise gegebene Erliuterung in der Form von Leitsigen. Dafl der erste Teil des
Heidelberger Katechismus, der «von des Menschen Elend» handelt, so kurz ist,
sieht Barth sachgemafl darin begriindet, daf§ laut dem Zeugnis der Heiligen Schrift
Gottes Zorn einen Augenblick wihrt, seine Huld aber lebenslang (Ps. 30, 6).
Er wirft die gewichtige Frage auf: «Was bedeuten die Leiden, die in diesen
legten Jahren tiber die Menschheit gegangen sind, fir unser Denken und unsere
ganze Existenz? Ist es nicht gegangen, wie es schon zu Samaria und zu Jerusalem
gegangen ist: die Gerichte Gottes kamen, Dinge geschahen, die wir vor 30 Jahren
noch nicht - fiir moglich gehalten hitten, 6 Millionen Juden wurden ermordet,
Feuer ist vom Himmel gefallen, ganze Vélker sind in die Verbannung gefiihrt
worden, Grauen und Not aller Art hat die Menschheit tiberfallen, aber das alles
ist gekommen und gegangen, wie ein Wind iber die Griser und Blumen weht:
sie neigen sich eine Weile, und wenn er nachliflt, so richten sie sich wieder auf»
(Seite 38). Es sei absurd zu denken, da es zur Verinderung und Neuwerdung
des Menschen durch fallende Atombomben und dergleichen Dinge komme; viel-

45



mehr sei Golgatha der einzige Ort, wo das Elend der menschlichen Existenz im
* Brennen des géttlichen Zornes offenbar, sogleich aber auch zugedeckt werde durch
den realen Trost der gottlichen Vergebung. Darum kénne dieser Teil des Heidel-
berger Katechismus so trostlich kurz sein. Barth sihe es gern, wenn auch in
den Predigten das Reden von des Menschen Elend sich nicht endlos ausdehnte,
sondern jene Zucht und Beschrinkung aufwiese, die auch der Katechismus sich
auferlegte. Gewifl wire solches auch gegeniiber bestimmten Schriftstellern zu
sagen, deren Gestalten sich in der wehleidigen Tonart dumpfer Hoffnungslosigkeit
gefallen (zum Beispiel Ernst Wiechert). — Wir miissen es uns versagen, auf
Einzelheiten in Barths Ausfithrungen einzugehen, erwihnen aber dafiir noch zwei
Punkte, in denen deutliche Abweichungen vom Heidelberger Katechismus festzu-
stellen sind; sie beziehen sich beide auf die Sakramentenlehre, Barth riigt das be-
harrliche Festhalten an der Kindertaufe, die schon in der altprotestantischen Theo-
logie im Widerspruch zur Glaubenslehre verfochten worden sei, ohne etwa zu be-
haupten, daf} er in der Einfithrung der Erwachsenentaufe geradezu die Reformation
der reformationsbediirftigen Kirche sihe; aber er erblickt in der iibernommenen
Taufpraxis doch den Hauptgrund fir die Bildung einer Massenkirche solcher, die
nach ihrem Christsein gar nie gefragt  wurden und die darum auch den Trost des
Getauftseins nicht realisieren konnen. Es wiirde mich interessieren, ob Barth die
von Cullmann neulich vorgebrachte Exegese zur Stiisung der Kindertaufe explizit
schon entkriftet hat? In der Lehre vom Abendmabl weicht Barth zusammen mit
seinem Sohn Markus ebenfalls von der herkémmlichén Auffassung ab, indem er
jenen neutestamentlichen Indizien folgt, nach denen das Abendmahl auf das Leben
des auferstandenen Christus in seiner Gemeinde zu beziehen ist. Zum Schlusse sei
noch auf einen Passus aufmerksam gemacht, der bereits die Antwort Barths an der
Amsterdamer Kirchenkonferenz gegeniiber der Stellungnahme Roms ankiindigt: «Es
ist eine grofle Ahnungslosigkeit, wenn man heute vielfach unter Protestanten ge-
neigt ist, die Differenzen zur katholischen Lehre zu verharmlosen und glaubt, in
einer Una-sancta-Bewegung einen gemeinsamen Boden finden zu konnen. Man
kann gewifl echte theologische Gespriche mit Katholiken fithren, man kann unter
Umstinden auch mit ihnen gemeinsam beten, aber man darf sich nicht dariber
tauschen, dafl das katholische Denken die ihm eigene Struktur niemals preisgeben
wird. Es gilt hier zu wihlen zwischen ,Christus allein® und ,Christus und...»
(Seite 103.) Herbert Hug.

Ein Dichter der Mystik und des Realismus

Aldous Huxley: «Wissenschaft, Freiheit und Frieden», 119 S. 1947,

— «Nach vielen Sommern». Roman. 285 S. 2. Auflage, 1948.

— <Parallelen der Liebes. Roman: 424 S. 2. Auflage, 1948, ‘

— «Die graue Eminenz». Eine Studie iiber Religion und Politik. 336 S. 1948.
Alle im Steinberg-Verlag, Ziirich.

Huxley kennt die Gefahren, welche den”Dichter, Wissenschafter, Politiker
und Mystiker umgeben, wohl weil er selbst nie nur auf einem dieser Felder an-
zutreffen ist. _

Er sicht und zeichnet die Gefahren des Asthetentums, schildert in dem Roman
«Parallelen der Liebe» einmal die gefiihlvolle Schriftstellerin, deren Erleben unecht
wird, weil es stets in den Dienst der Analyse gestellt ist, die nicht einmal in der
Liebe echt sein kann, weil sie auch diese zwedks literarischer Ausbeutung experi-
mentiert, und zum andern in der zweiten Schriftstellerfigur des gleichen Romans,
dem scheinbar rein sachlichen Skeptiker, die Gebrochenheit dieser Haltung, deren
gr:ttéiuschungsgeborener Realismus nur Sentimentalitit mit umgekehrtem Vorzei-

en ist. : '

Huxley kennt die Gefahr des wissenschaftlichen Gentlemans. Der im Roman

46



«Nach vielen Sommern» geschilderte konservative englische Historiker Jeremy, des-
sen humanistische Denkweise in gleicher Weise gegeniiber dem Business-Progentum
seines Prinzipals, wie gegeniiber dem Hollywood-Sex-Appeal von dessen Geliebter,
wie auch gegeniiber dem Zynismus des beide aussaugenden nihilistischen Arztes
kontrastiert, wird mit folgenden trefflichen Worten gekennzeichnet: «Man nehme
einen verwesten Christen, dazu die Uberreste eines Stoikers, mische griindlich mit
guten Manieren, etwas Geld und altmodischer Erziehung, lasse einige Jahre auf
einer Universitit schmoren, und man erhilt einen Gelehrten und Gentleman. Ubri-
gens nicht der schlechteste Menschenschlag.»

Das Scheitern des politischen Menschen in der Zeit sieht Huxley darin be-
griindet, daf} der politisch handelnde Mensch sich stets aufs neue in die verlingerte
Zeit, die Zukunft, hineindenkt, deren Werden ja doch nie vorauszusehen ist. Diesen
Widerspruch zwischen gewollter und gewirkter Zukunft schildert Huxley trefflich
in der «Grauen Eminenz» am Beispiel der Politik Richelieus und seines auflenpoli-
tischen Beraters, Pater Josephs, die beide, vom Ziel «Gottes Taten durch die Fran-
zosen» ausgehend, eine Politik machten, die nicht nur das Elend des Dreiflig-
jahrigen Krieges verlingerte, sondern zum Totalitarismus Louis’ XIV. fihrte, «zu
einem Totalitarismus, der darauf angelegt war, so vollstindig zu sein wie nur
irgendeiner in unserer modernen Welt, und dem dies nur darum nicht gelang, weil
das der Geheimpolizei des Grand Monarque zur Verfiigung stehende Verkehrsnets
und das Organisationssystem so schlecht waren. Der tyrannische Geist war sehr
willig, aber zum Gliick fiir die Franzosen war das technische Fleisch sehr schwach.
In einem Zeitalter des Telephons, der Fingerabdriicke, der Panzer- und Maschinen-
gewehre haben totalitire Regierungen es leichter als damals.»

Wenn Huxley .in der mystischen Kontemplation die eigentliche Rettung sicht,
so hat er sich doch offenbar auch die Frage gestellt, ob es nicht auch ein fiir dieses
Feld typisches Scheitern gibe. Die Gestalt des Pater Joseph, der Grauen Eminenz,
ist hierfiir charakteristisch. Huxley hat diese Studie durch griindliche historische
Vorarbeiten unterbaut. Er sieht den Verfall der «reinen Mystik» im 17. Jahrhun-
dert durch deren Einschwenken auf die Linie der kirchlichen Orthodoxie bewirkt.
Er macht die mystische Ubung, nach welcher der Mystiker, auch wenn ihm der
Weg der reinen Schau méglich sei, dennoch als Disziplin Versenkung in die Pas-
sion tiben miisse, fiir das Abkommen von der reinen Kontemplation der klassischen
Mystik verantwortlich.

~Wenn ein seinen eigenen Fihigkeiten und Idealen so kritisch gegeniiberstehen-
der Mann es unternimmt, nicht nur Unterhaltungsliteratur zu schreiben, sondern
Verbindliches zu sagen, so darf man ihn schon héren. Der Mystiker Huxley ist
kein weltferner Traumer, vielmehr ein mit den Griinden und Abgriinden der Welt
vertrauter Mensch. Freilich erwartet er von der Zeit nichts, sehr viel hingegen von
der Versenkung in die Uberzeit.

Der Roman «Nach vielen Sommern» schildert um den Gentleman Jeremy
herum das ganze Geschmeif3 eines Parvenutums mit seiner Lebensangst im In-
neren und seinen ausgehaltenen Schmarotergestalten im Gefolge. Aber nicht nur
das Leid des Astheten tiber die durch solche Kreise gewirkte Verunstaltung der
- Kultur klagt sich hier aus. Es ist auch in dieser realistischen Satire wieder ein
- mystischer Mensch gezeigt, der einen Weg zeigen soll. Es ist der selbstindige Ge-
lehrte Propter, welcher eine noch so bescheiden fundierte Unabhingigkeit dem
Wohlstand und der Versklavung vorzieht, als Selbstversorger lebt, experimentiert
und Zeit zur Kontemplation gewinnt.

Der Roman «Parallelen der Liebe» schildert das Milieu snobistischer Nichts-
tuer, Scheinistheten und Scheinerotiker, die, indem sie nur in der Zeit leben, die
Zeit totschlagen, bis einer von ihnen sich aufmacht, um nach einer jenseitigen
Wirklichkeit auszuspihen. =~

Die «Graue Eminenz, eine Studie iiber Religion und Politik», die an den Leser
gewisse Anforderungen stellt, ist ein fesselndes und anregendes Werk. Ich glaube
freilich, dafl der von Huxley so genannte Verfall der Mystik nicht dort liegt, wo

47



er ihn sieht, sondern in der Forderung, zunichst den «iufleren Willen Gottes» zu
tun, was dann gern den Irrweg erdffnet, Gottes Willen mit Staatswillen usw. gleich-
zuseten. Und diese Gefahr liegt auch der klassischen Mystik nahe, Jede Verwei-
sung auf einen Aufleren Gotteswillen macht wohl Wege frei zu einer inneren
Schau, aber eben um den Preis, daf} die Friichte solcher Schau eben dem irrtéimlich
angenommenen Gotteswillen dienen miissen.

Die Studie «Wissenschaft, Freiheit und Frieden» weist iberzeugend nach,
dafl gerade im Zeitalter der Atombombe und des durchorganisierten Polizeistaates
Gandhis politischer Weg auch ein europdischer Weg sein kann, und empfiehlt als
wichtigsten Friedensbeitrag gréfitmogliche Dezentralisation, damit die Kriifte des
Guten wachsen konnen.

Die kiinstlerische Kraft der Darstellung ist wohl im Roman «Nach vielen
Sommern» am stirksten, Dies Werk ist das Tor zu Huxleys Botschaft, die dann
in der «Grauen Eminenz» am ausfiihrlichsten verkiindet wird.

In allen seinen Schriften gibt Huxley dem Leser reiche Anregung. Seine
eigentliche Heilsbotschaft ist allerdings wohl keine solche. Sicher ist sein Hinweis
auf das Ungeniigen alles nur zeitlich bestimmten Tuns berechtigt. Doch wo kann .
er Menschen zeigen, denen ein anderes Tun moglich ist? Da bleibt nur der Ménch
und der diogeneshafte Gelehrte sowie der materiell unabhingige, die Nege seiner
Circe zerreiffende M. Calamy. Den geschilderten Nichtstuern dieser Zeitromane
darf der Dichter wohl ein Versagen im tiefsten Leben vorwerfen, aber diirfte er
es auch Menschen gegentiber, die in der Tretmiihle des Alltags gar keine technische
Moglichkeit zu kontemplativem Leben haben? Im Roman «Nach vielen Sommern»
treten einmal am Rande, fast gespensterhaft, Gestalten auf, wie Steinbeck sie in
den «Friichten des Zornes» beschrieb, landlose, verproletarisierte Farmer. Propter,
der Mystiker, hilft ihnen als einzelner, aber das Problem als solches und als Gan-
zes wird nicht angerithrt, weder durch des Mystikers pidagogische Bemiihungen
um eine einzelne verwahrloste Familie, noch durch seine Hiuschen und Werkzeuge
fiir ein paar dieser Entrechteten. .

Fiir Leser, die selber in Huxleys kontemplativer Bahn denken, mdgen seine
Schriften gefiahrliche Lektiire sein. Fiir Nichtmystiker sind sie lebendige Anregung,
auch im Widerspruch. B.B.

| Reportage.
Jlia Ebrenburg: «Wege Europas». 247 S. 1947, Steinberg-Verlag, Ziirich.

Gewdthnliche Journalistik schreibt fiir den Tag und lebt weithin davon, daf}
die Leser von heute das Geschriebene von gestern schon vergessen haben. Solche
Journalistik ist in der stindigen Versuchung, laute Worte zu rufen, damit im
allgemeinen Getdse doch irgend jemand stehenbleibe und hére. Geht solche Jour-
nalistik in Buchform ein, so kann es dem Schreiber allerdings passieren, daf er,
da hier das schnelle Vergessen nicht Pla greift, beim Worte genommen wird,
gleichsam als Zeuge gegen sich selber. Und da das Buch in stiller Zwiesprache
von einem Leser, der das Buch gesucht hat, aufgenommen wird, wirkt in der zum
Buch gewordenen Reportage der laute Ton, der Superlativ, das Pathos oft pein-
lich. Ehrenburgs «Wege Europas» sind solche Reportage. Er schildert Eindriicke
aus Ruminien, Jugoslawien, Albanien, der Tschechoslowakei und Deutschland. Er
spiirt den oft tastenden Versuchen zu eigener Kunst und Kultur der kleinen
slawischen Linder nach und kann dabei gegeniiber westeuropiischen Uberlegenheits-
gefiihlen heilsam wirken. Ob Ehrenburg seine Feststellung, das Jugoslawien Titos
habe den Nationalismus iberwunden, auch nach der Kominformerklirung noch
aufrecht erhilt, wire interessant zu wissen. Das Positivste der Darstellung scheint
mir darin zu liegen, daf} der Verfasser deutlich die Bazillen des Faschismus auf-
zeigt, die tiberall in Europa die Luft verpesten, und von denen der Antisemitismus
einer der gefshrlichsten ist. Viel treffliche Beobachtungen ... wenn die Darstellung
nur weniger episch-pathetisch-superlativliebend wire! B. B.

48



	Buchbesprechungen : theologische Literatur ; Ein Dichter der Mystik und des Realismus ; Reportage

