
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 1

Buchbesprechung: Buchbesprechungen : theologische Literatur ; Ein Dichter der Mystik
und des Realismus ; Reportage

Autor: Hug, Herbert / B.B.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Fachleute auf, daß die Schweiz Kriegsmaterial für das Ausland liefern müsse,
wenn sie für ihre eigenen Bedürfnisse eine leistungsfähige Rüstungsindustrie aufrechterhalten

wolle. Und schließlich sehen ja die Militärgläubigen den «antimilitaristischen
Pferdefuß» unter unserer Gewandung doch; die moralische Kraft unseres Friedenskampfes

aber kann nur geschwächt werden, wenn wir unsere Fahne nicht allen sichtbar
entrollen, nur um die Zaghaften und Halbherzigen nicht allzusehr zu erschrecken.

Es ist heute freilich schwerer als früher, in der Opposition zu den herrschenden
Gewalten und zu populären Vorstellungen zu stehen, besonders wenn sich die
überlieferten Ordnungen und Vorstellungen als so solid erwiesen haben, wie das mit der
«freien Wirtschaft» und der kapitalistischen Demokratie, mit Militärwesen und
Neutralität in der Schweiz der Fall zu sein scheint. Aber wir sind ja darum nur um so
vernehmlicher aufgerufen, festzustehen im Zeugnis gegen ein Regiment, das trofe allem
offenkundig dem Gericht verfallen ist. Und von solchem Zeugnis mag schließlich eine
Wirkung auch auf diejenigen ausgehen, die auf bloß politischer Ebene den Zeitströmungen

und den Mächten der alten Welt Widerstand leisten sollten - und es jefet
doch nicht tun.

2. Januar 1949. Hugo Kramer.

BUCHBESPRECHUNGEN

Theologische Literatur
Xarf Barth-, «Dogmatik im Grundriß». Vorlesungen, gehalten im Sommersemester

1946 an der Universität Bonn. Evangelischer Verlag, Zollikon 1947. 183 Seiten.
Karl Barth: «Die Christliche Lehre nach dem Heidelberger Katechismus». Vor¬

lesungen, gehalten an der Universität Bonn im Sommersemester 1947.
Evangelischer Verlag, Zollikon 1948. 109 Seiten.

Die «Dogmatik im Grundriß» wird dargeboten im Anschluß an den Text
des «apostolischen Glaubensbekenntnisses». Ein Vergleich mit Barths «Credo», den
1935 an der Universität Lltrecht gehaltenen Vorlesungen über denselben Gegenstand,

drängt sich auf, und da ist es nun interessant zu sehen, wie auch der
Dogmatiker bei dem, was er zu sagen hat, stark in Erwägung zieht, zu wem
er spricht. Zwar hat Barth den deutschen Studenten und Hörern der Nachkriegszeit

nichts anderes gesagt, als was er einst den holländischen Studenten und
Hörern der Vorkriegszeit dargetan hat,- aber er hat das gleiche doch wieder ganz
anders igesagt, nicht nur so, daß er hier viva voce vortrug, was er dort erst
schriftlich festlegte, sondern, daß in der Entfaltung der Hauptprobleme selbst
bemerkenswerte Akzentverschiebungen sichtbar werden. Barth hat es zum Beispiel
nicht nötig gehabt, den Holländern das Wort «Treiheit» lieb zu machen, aber den
Deutschen gegenüber versucht er zu zeigen, daß allein in der Begegnung mit
Gottes Wort die große Freiheit gegründet liegt, in der alle anderen Freiheiten
inbegriffen sind. Er hat es vor allem den Deutschen gegenüber sagen müssen, daß
der christliche Glaube sich in weltlichen Stellungnahmen und auch in den
entsprechenden Taten und Verhaltungsweisen öffentlich zu verantworten hat, daß
die Sprache der Kirche nicht Selbstzweck sein will, sondern grundsäfelich über-
sefebar sein muß auch in die Sprache des politischen Bereichs. Es hat vor allem
sehr deutlich den Begriff der «Allmaht» von dem einer willkürlichen potentia
reinigen und das Wesen der potestas als einer legitimen, im Recht begründeten
Macht beschreiben müssen, und ganz besonders hat er darauf hingewiesen, daß
sich die Christenheit von heute nicht sozusagen eine «Freiballonfahrt», gelöst von

44



der Geschichte Israels, leisten könne, und er hat wieder einmal an jene Zimmer-
mann'sche Anekdote von dem Judenvolk als Gottesbeweis erinnert, eine Anekdote

übrigens, die in Anbetracht der Fragwürdigkeit ihrer Voraussefeungen und
ihres ursprünglichen Sinnes endlich einmal einer Dissertation würdig wäre. Von
theologischer Polemik wird in diesen Vorlesungen expressis verbis nichts sichtbar,
es sei denn die Abweisung der antirationalen Trennung von Offenbarung und
Vernunft (gegen Tertullian und seine Epigonen) oder der Seitenhieb gegen jeden
Versuch natürlicher Theologie auch in Brunner'scher Fassung (Jungfrauengeburt).
Selbstverständlich wird im Anschluß an die ins Credo gekommene Gestalt des
Pontius Pilatus die Bedeutung der staatlichen Ordnung gewürdigt (wobei ein
konkreteres Reden zu den Deutschen meines Erachtens wünschenswert gewesen
wäre) ; dafür ist um so konkreter das liturgische Getue innerhalb der DEK
aufs Korn genommen worden, wo es schon wieder bedenklich anfängt «sakral»
zu schmecken, zu frömmeln, zu pfäffeln und zu muffeln. «Wer eine feine Nase
hat, der wird das riechen und schrecklich finden!» (Seite 173). Es ist zu hoffen,
daß es Barth gelungen ist, einigen Deutschen mit seinen Vorlesungen wieder den
rechten Geruchsinn zu erwecken, damit in unserem Nachbarvolk die Mutlosigkeit

weiche und die christliche Hoffnung wachse, diese — wie Barth sagt —
«disziplinierte Hoffnung», «die das Revolutionärste ist, was man sich denken
kann und neben der alle anderen Revolutionen nur Plafepatrönchen sind»: denn
das Reich Gottes kommt! Und dieses Reich braucht jefet schon allerorten Menschen
wie Barth einer ist, dem einst ein hessischer Pfarrer die folgenden Verse zugedacht
haben soll:

Gott braucht Menschen, keine Leute
mit der großen Menschheitsphrase —
Hunde braucht er, die ins Heute
stecken scharfe Hundenasen
und darin das Ewige spüren,-
war's auch noch so tief verborgen
und dann bleiben, treiben, führen
an der Fährte bis ins Morgen.

Auch in diesem Sommer hat Barth vor deutschen Studenten und Hörern die
christlihe Lehre entfaltet, diesmal im Anschluß an den Heidelberger Katechismus.
Schon einmal hat er eine «Einführung» in dieses reformierte Dokument gegeben
(vergleiche «In Extremis» 1938, Nr. 7/8) und die Dreiteilung in folgende
Fragenkomplexe aufgelöst: 1. Wer ist der, der da tröstet? 2. Wer wird getröstet? 3.
Wie wird getröstet? Dabei wurden die 129 Fragen des Heidelberger Katechismus
frei und ohne Rücksicht auf ihre Reihenfolge verwendet; bei den diesjährigen
Vorlesungen tritt der Gedankengang der Vorlage wieder mehr in den Vordergrund;

doch erfährt der dritte Teil des Katechismus nur noch eine andeutungsweise

gegebene Erläuterung in der Form von Leitsäfeen. Daß der erste Teil des
Heidelberger Katechismus, der «von des Menschen Elend» handelt, so kurz ist,
sieht Barth sachgemäß darin begründet, daß laut dem Zeugnis der Heiligen Schrift
Gottes Zorn einen Augenblick währt, seine Huld aber lebenslang (Ps. 30, 6).
Er wirft die gewichtige Frage auf: «Was bedeuten die Leiden, die in diesen
lefeten Jahren über die Menschheit gegangen sind, für unser Denken und unsere
ganze Existenz? Ist es nicht gegangen, wie es schon zu Samaria und zu Jerusalem
gegangen ist: die Gerichte Gottes kamen, Dinge geschahen, die wir vor 30 Jahren
noch nicht für möglich gehalten hätten, 6 Millionen Juden wurden ermordet,
Feuer ist vom Himmel gefallen, ganze Völker sind in die Verbannung geführt
worden, Grauen und Not aller Art hat die Menschheit überfallen, aber das alles
ist gekommen und gegangen, wie ein Wind über die Gräser und Blumen weht:
sie neigen sich eine Weile, und wenn er nachläßt, so richten sie sich wieder auf»
(Seite 38). Es sei absurd zu denken, daß es zur Veränderung und Neuwerdung
des Menschen durch fallende Atombomben und dergleichen Dinge komme; viel-

45



mehr sei Golgatha der einzige Ort, wo das Elend der menschlichen Existenz im
Brennen des göttlichen Zornes offenbar, sogleich aber auch zugedeckt werde durch
den realen Trost der göttlichen Vergebung. Darum könne dieser Teil des Heidelberger

Katechismus so tröstlich kurz sein. Barth sähe es gern, wenn auch in
den Predigten das Reden von des Menschen Elend sich nicht endlos ausdehnte,
sondern jene Zucht und Beschränkung aufwiese, die auch der Katechismus sich
auferlegte. Gewiß wäre solches auch gegenüber bestimmten Schriftstellern zu
sagen, deren Gestalten sich in der wehleidigen Tonart dumpfer Hoffnungslosigkeit
gefallen (zum Beispiel Ernst Wieohert). — Wir müssen es uns versagen, auf
Einzelheiten in Barths Ausführungen einzugehen, erwähnen aber dafür noch zwei
Punkte, in denen deutliche Abweichungen vom Heidelberger Katechismus festzustellen

sind,- sie beziehen sich beide auf die Sakramentenlehre. Barth rügt das
beharrliche Festhalten an der Kindertaufe, die schon in der altprotestantischen Theologie

im Widerspruch zur Glaubenslehre verfochten worden sei, ohne etwa zu
behaupten, daß er in der Einführung der Erwachsenentaufe geradezu die Reformation
der reformationsbedürftigen Kirche sähe,- aber er erblickt in der übernommenen
Taufpraxis doch den Hauptgrund für die Bildung einer Massenkirche solcher, die
nach ihrem Christsein gar nie gefragt wurden und die darum auch den Trost des
Getauftseins nicht realisieren können. Es würde mich interessieren, ob Barth die
von Cullmann neulich vorgebrachte Exegese zur Stüfeung der Kindertaufe explizit
schon entkräftet hat? In der Lehre vom Abendmahl weicht Barth zusammen mit
seinem Sohn Markus ebenfalls von der herkömmlichen Auffassung ab, indem er
jenen neutestamentlichen Indizien folgt, nach denen das Abendmahl auf das Leben
des auferstandenen Christus in seiner Gemeinde zu beziehen ist. Zum Schlüsse sei
noch auf einen Passus aufmerksam gemacht, der bereits die Antwort Barths an der
Amsterdamer Kirchenkonferenz gegenüber der Stellungnahme Roms ankündigt: «Es

ist eine große Ahnungslosigkeit, wenn man heute vielfach unter Protestanten
geneigt ist, die Differenzen zur katholischen Lehre zu verharmlosen und glaubt, in
einer Una-sancta-Bewegung einen gemeinsamen Boden finden zu können. Man
kann gewiß echte theologische Gespräche mit Katholiken führen, man kann unter
Umständen auch mit ihnen gemeinsam beten, aber man darf sich nicht darüber
täuschen, daß das katholische Denken die ihm eigene Struktur niemals preisgeben
wird. Es gilt hier zu wählen zwischen ,Christus allein' und ,Christus und ...,»
(Seite 105.) Herbert Hug.

Ein Dichter der Mystik und des Realismus

Aldous Huxley: «Wissenschaft, Freiheit und Frieden». 119 S. 1947.

— «Nach vielen Sommern». Roman. 285 S. 2. Auflage, 1948.

— «Parallelen der Liebe». Roman: 424 S. 2. Auflage, 1948.

— «Die graue Eminenz». Eine Studie über Religion und Politik. 336 S. 1948.

Alle im Steinberg-Verlag, Zürich.

Huxley kennt die Gefahren, welche den ^Dichter, Wissenschafter, Politiker
und Mystiker umgeben, wohl weil er selbst nie nur auf einem dieser Felder
anzutreffen ist.

Er sieht und zeichnet die Gefahren des Ästhetentums, schildert in dem Roman
«Parallelen der Liebe» einmal die gefühlvolle Schriftstellerin, deren Erlehen unecht
wird, weil es stets in den Dienst der Analyse gestellt ist, die nicht einmal in der
Liebe echt sein kann, weil sie auch diese zwecks literarischer Ausbeutung
experimentiert, und zum andern in der zweiten Schriftstellerfigur des gleichen Romans,
dem scheinbar rein sachlichen Skeptiker, die Gebrochenheit dieser Haltung, deren
enttäuschungsgeborener Realismus nur Sentimentalität mit umgekehrtem Vorzeichen

ist.
Huxley kennt die Gefahr des wissenschaftlichen Gentlemans. Der im Roman

46



i." ' .' - - ; ; ; ¦ --y - -..

«Nach vielen Sommern» geschilderte konservative englische Historiker Jeremy, dessen

humanistische Denkweise in gleicher Weise gegenüber dem Business-Profeentum
seines Prinzipals, wie gegenüber dem Hollywood-Sex-Appeal von dessen Geliebter,
wie auch gegenüber dem Zynismus des beide aussaugenden nihilistischen Arztes
kontrastiert, wird mit folgenden trefflichen Worten gekennzeichnet: «Man nehme
einen verwesten Christen, dazu die Überreste eines Stoikers, mische gründlich mit
guten Manieren, etwas Geld und altmodischer Erziehung, lasse einige Jahre auf
einer Universität schmoren, und man erhält einen Gelehrten und Gentleman, übrigens

nicht der schlechteste Menschenschlag.»
Das Scheitern des politischen Menschen in der Zeit sieht Huxley darin

begründet, daß der politisch handelnde Mensch sich stets aufs neue in die verlängerte
Zeit, die Zukunft, hineindenkt, deren Werden ja doch nie vorauszusehen ist. Diesen
Widerspruch zwischen gewollter und gewirkter Zukunft schildert Huxley trefflich
in der «Grauen Eminenz» am Beispiel der Politik Richelieus und seines außenpolitischen

Beraters, Pater Josephs, die beide, vom Ziel «Gottes Taten durch die
Franzosen» ausgehend, eine Politik machten, die nicht nur das Elend des Dreißigjährigen

Krieges verlängerte, sondern zum Totalitarismus Louis' XIV. führte, «zu
einem Totalitarismus, der darauf angelegt war, so vollständig zu sein wie nur
irgendeiner in unserer modernen Welt, und dem dies nur darum nicht gelang, weil
das der Geheimpolizei des Grand Monarque zur Verfügung stehende Verkehrsnefe
und das Organisationssystem so schlecht waren. Der tyrannische Geist war sehr
willig, aber zum Glück für die Franzosen war das technische Fleisch sehr schwach.
In einem Zeitalter des Telephons, der Fingerabdrücke, der Panzer- und Maschinengewehre

haben totalitäre Regierungen es leichter als damals.»
Wenn Huxley in der mystischen Kontemplation die eigentliche Rettung sieht,

so hat er sich doch offenbar auch die Frage gestellt, ob es nicht auch ein für dieses
Feld typisches Scheitern gäbe. Die Gestalt des Pater Joseph, der Grauen Eminenz,
ist hierfür charakteristisch. Huxley hat diese Studie durch gründliche historische
Vorarbeiten unterbaut. Er sieht den Verfall der «reinen Mystik» im 17. Jahrhundert

durch deren Einschwenken auf die Linie der kirchlichen Orthodoxie bewirkt.
Er macht die mystische Übung, nach welcher der Mystiker, auch wenn ihm der
Weg der reinen Schau möglich sei, dennoch als Disziplin Versenkung in die Passion

üben müsse, für das Abkommen von der reinen Kontemplation der klassischen
Mystik verantwortlich.

Wenn ein seinen eigenen Fähigkeiten und Idealen so kritisch gegenüberstehender
Mann es unternimmt, nicht nur Unterhaltungsliteratur zu schreiben, sondern

Verbindliches zu sagen, so darf man ihn schon hören. Der Mystiker Huxley ist
kein weltferner Träumer, vielmehr ein mit den Gründen und Abgründen der Welt
vertrauter Mensch. Freilich erwartet er von der Zeit nichts, sehr viel hingegen von
der Versenkung in die Überzeit.

Der Roman «Nach vielen Sommern» schildert um den Gentleman Jeremy
herum das ganze Geschmeiß eines Parvenutums mit seiner Lebensangst im
Inneren und seinen ausgehaltenen Schmarofeergestalten im Gefolge. Aber nicht nur
das Leid des Ästheten über die durch solche Kreise gewirkte Verunstaltung der
Kultur klagt sich hier aus. Es ist auch in dieser realistischen Satire wieder ein
mystischer Mensch gezeigt, der einen Weg zeigen soll. Es ist der selbständige
Gelehrte Propter, welcher eine noch so bescheiden fundierte Unabhängigkeit dem
Wohlstand und der Versklavung vorzieht, als Selbstversorger lebt, experimentiert
und Zeit zur Kontemplation gewinnt.

Der Roman «Parallelen der Liebe» schildert das Milieu snobistischer Nichtstuer,

Scheinästheten und Scheinerotiker, die, indem sie nur in der Zeit leben, die
Zeit totschlagen, bis einer von ihnen sich aufmacht, um nach einer jenseitigen
Wirklichkeit auszuspähen.

Die «Graue Eminenz, eine Studie über Religion und Politik», die an den Leser
gewisse Anforderungen stellt, ist ein fesselndes und anregendes Werk. Ich glaube
freilich, daß der von Huxley so genannte Verfall der Mystik nicht dort liegt, wo

47



er ihn sieht, sondern in der Forderung, zunächst den «äußeren Willen Gottes» zu
tun, was dann gern den Irrweg eröffnet, Gottes Willen mit Staatswillen usw. gleich-
zusefeen. Und diese Gefahr liegt auch der klassischen Mystik nahe. Jede Verweisung

auf einen äußeren Gotteswillen macht wohl Wege frei zu einer inneren
Schau, aber eben um den Preis, daß die Früchte solcher Schau eben dem irrtümlich
angenommenen Gotteswillen dienen müssen.

Die Studie «Wissenschaft, Freiheit und Frieden» weist überzeugend nach,
daß gerade im Zeitalter der Atombombe und des durchorganisierten Polizeistaates
Gandhis politischer Weg auch ein europäischer Weg sein kann, und empfiehlt als
wichtigsten Friedensbeitrag größtmögliche Dezentralisation, damit die Kräfte des
Guten wachsen können.

Die künstlerische Kraft der Darstellung ist wohl im Roman «Nach vielen
Sommern» am stärksten. Dies Werk ist das Tor zu Huxleys Botschaft, die dann
in der «Grauen Eminenz» am ausführlichsten verkündet wird.

In allen seinen Schriften gibt Huxley dem Leser reiche Anregung. Seine
eigentliche Heilsbotschaft ist allerdings wohl keine solche. Sicher ist sein Hinweis
auf das Ungenügen alles nur zeitlich bestimmten Tuns berechtigt. Doch wo kann
er Menschen zeigen, denen ein anderes Tun möglich ist? Da bleibt nur der Mönch
und der diogeneshafte Gelehrte sowie der materiell unabhängige, die Nefee seiner
Circe zerreißende M. Calamy. Den geschilderten Nichtstuern dieser Zeitromane
darf der Dichter wohl ein Versagen im tiefsten Leben vorwerfen, aber dürfte er
es auch Menschen gegenüber, die in der Tretmühle des Alltags gar keine technische
Möglichkeit zu kontemplativem Leben haben? Im Roman «Nach vielen Sommern»
treten einmal am Rande, fast gespensterhaft, Gestalten auf, wie Steinbeck sie in
den «Früchten des Zornes» beschrieb, landlose, verproletarisierte Farmer. Propter,
der Mystiker, hilft ihnen als einzelner, aber das Problem als solches und als Ganzes

wird nicht angerührt, weder durch des Mystikers pädagogische Bemühungen
um eine einzelne verwahrloste Familie, noch durch seine Häuschen und Werkzeuge
für ein paar dieser Entrechteten.

Für Leser, die selber in Huxleys kontemplativer Bahn denken, mögen seine
Schriften gefährliche Lektüre sein. Für Nichtmystiker sind sie lebendige Anregung,
auch im Widerspruch. B. B.

Reportage
Ufa Ehrenburg-, «Wege Europas». 247 S. 1947, Steinberg-Verlag, Zürich.

Gewöhnliche Journalistik schreibt für den Tag und lebt weithin davon, daß
die Leser von heute das Geschriebene von gestern schon vergessen haben. Solche
Journalistik ist in der ständigen Versuchung, laute Worte zu rufen, damit im
allgemeinen Getöse doch irgend jemand stehenbleibe und höre. Geht solche
Journalistik in Buchform ein, so kann es dem Schreiber allerdings passieren, daß er,
da hier das schnelle Vergessen nicht Plafe greift, beim Worte genommen wird,
gleichsam als Zeuge gegen sich selber. Und da das Buch in stiller Zwiesprache
von einem Leser, der das Buch gesucht hat, aufgenommen wird, wirkt in der zum
Buch gewordenen Reportage der laute Ton, der Superlativ, das Pathos oft peinlich.

Ehrenburgs «Wege Europas» sind solche Reportage. Er schildert Eindrücke
aus Rumänien, Jugoslawien, Albanien, der Tschechoslowakei und Deutschland. Er
spürt den oft tastenden Versuchen zu eigener Kunst und Kultur der kleinen
slawischen Länder nach und kann dabei gegenüber westeuropäischen Überlegenheitsgefühlen

heilsam wirken. Ob Ehrenburg seine Feststellung, das Jugoslawien Titos
habe den Nationalismus überwunden, auch nach der Kominformerklärung noch
aufrecht erhält, wäre interessant zu wissen. Das Positivste der Darstellung scheint

mir darin zu liegen, daß der Verfasser deutlich die Bazillen des Faschismus
aufzeigt, die überall in Europa die Luft verpesten, und von denen der Antisemitismus
einer der gefährlichsten ist. Viel treffliche Beobachtungen wenn die Darstellung
nur weniger episch-pathetisch-superlativliebend wäre! B. B.

48


	Buchbesprechungen : theologische Literatur ; Ein Dichter der Mystik und des Realismus ; Reportage

