
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 43 (1949)

Heft: 1

Artikel: Bausteine

Autor: Balscheit, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139222

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139222
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die Zusammenarbeit mit seinen entschlossensten Gegnern nach sich.»
Betrachtet man die Sache aber von einer höheren Warte aus als von

der bloß aktuellen, politischen, so führt uns Malraux' «Kampf mit dem
Engel», das heißt mit dem Teufel, fast ein ganzes Jahrhundert zurück.
In seinem meisterhaften Buch über «Das Drama des atheistischen
Humanismus» hat uns Pater de Lubac gezeigt, daß die moderne Philosophie
sich von Gott lostrennt und in sich selbst ihr Schicksal zu suchen beginnt.
Die ersten schüchternen Versuche verwandelten sich in zunehmend kühnere

und fanden zulefet ihren Ausdruck und Höhepunkt in dem
verwegenen und schändlichen Ausruf Niefesches: «Gott ist tot!», der nach
seiner Auffassung für die Menschen das Signal zu ihrer intellektuellen
und geistigen Befreiung bedeuten sollte. Aber die Tatsachen sahen
anders aus. «Gott ist tot» hatte der Mensch proklamiert, und siehe, an
Stelle eines Aufschwungs tritt im Gegenteil die Auflösung und Zer-
sefeung des Menschen in demselben Maße, als er Gott aus seiner Welt
vertreibt. Wir erkennen denselben tragischen Ablauf der Dinge bei den
heutigen Intellektuellen und Denkern, welche dieselbe Bahn beschreiten
wie Niefesche: Henry de Montherlant, Sartre, André Malraux. Indem sie
die Freiheit des Geistes behaupten wollen, gelangen sie unwillkürlich
zum unversöhnlichsten Determinismus. Sie wollten den Menschen
vergotten; sie haben ihn nur herabgewürdigt. Es ist wahrlich die «Zeit der
Verachtung», und es mußte kommen, wie es Malraux selbst vorausfühlte:

Ein unternehmungslustiger und zugleich pessimistischer Mensch,
der nicht die geringste übernatürliche Hoffnung hegt, ist oder wird ein
Faschist, außer er hat irgendein Treueverhältnis hinter sich. So birgt der
«Fall Malraux» eine Lehre in sich, die ihn über ihn hinausweist. Er
erinnert uns an das tragische Dilemma, vor das uns schon das ganze
Werk eines Dostojewskij stellte, und das unterdessen zur brennenden
Aktualität wurde. Aus uns selbst, auf eigene Kräfte angewiesen, können
wir nichts. Es bleibt uns nichts anderes übrig, als zu wählen zwischen
dem «Übermenschen», dem Menschen, der sich zum Gott erhob, um uns
desto besser in den Abgrund zu führen, und dem Gott, der Mensch
geworden ist, der bescheidenste unter den Menschen, und der gekommen

ist, uns zu retten. Serge Radine.

Bausteine
Die eigentliche Revolution findet stets vor der Revolution statt. Wenn

vor den Ereignissen, die eine spätere Geschichtsschreibung dann als
Revolution im engeren Sinn betrachtet, nicht Bausteine des Neuen
aufgehäuft und ausprobiert waren, hat sich die Revolution entweder immer
als ein Feuerwerk erwiesen, hinter dessen Raketenblifeen die alten
Mächte auf ihre wiederkehrende Stunde warten konnten, oder sie blieb
überhaupt ein leeres Gerede. Die Revolution vor der Revolution ist mit

17



dem Sammeln, Erproben und Bewerten der Bausteine des Neuen identisch!

Wir haben es heute um so nötiger, nach solchen Bausteinen und
nach Menschen und Menschengruppen, die sie erproben, auszuspähen,
als die Gefahr brennend ist, entweder im Bestehenden oder im Negativen

zu versinken. Für die bürgerliche Welt, die ja die Notwendigkeit
einer den Kapitalismus beendigenden geistigen Revolution leugnet,
besteht diese Gefahr nicht - so wenig, wie eine Todesgefahr für Tote
besteht. Für den Sozialismus aber besteht sie doppelt. Das Versinken im
Bestehenden ist hier die Gefahr der Skeptiker und Relativisten. Das
Versinken im Negativen ist hier die Gefahr derer, die an ein Absolutes, das
ihnen Wertmaßstäbe gibt, glauben. Diese Gefahr ist noch größer, wenn
diese Gläubigen dabei noch Intellektuelle sind.

Bausteine sind dort zu suchen, wo in den Produktionsverhältnissen
neue Wege beschritten werden. Die Französische Revolution konnte
seinerzeit gelingen, weil sie im Grunde nur noch die schon vor der Revolution

vollzogene Änderung in den Produktionsverhältnissen und im
Besitz der Produktionsmittel zu bestätigen hatte. Die Überwindung des
kapitalistischen Systems in der Gegenwart wird von der Ausbreitung
und Erprobung nichtkapitalistischer Wirtschaftsformen schon zuzeiten
der kapitalistisch organisierten Wirtschaft abhängen. Die besten

Programme helfen nichts, wenn nicht praktische Vorarbeit geleistet wird.
Daß die kapitalistischen Kräfte ihrerseits sorgfältig ihr eigenes Baumaterial

überprüfen und notfalls den neuen Bedürfnissen anpassen, ist eine
Folge des Selbsterhaltungstriebes. Daß die an der Überwindung des
Kapitalismus interessierten Kräfte ein gleiches tun müssen, ist hier eine
Folge der Verantwortung gegenüber der Idee. Oft aber wirkt
Selbsterhaltungstrieb stärker als Verantwortungsgefühl gegenüber Ideen!

Die seit mindestens einem Jahrzehnt in der kapitalistischen Welt zu
beobachtende Veränderung von der Diktatur der Produktionsmittel-
besifeer weg zu einer Diktatur einer Klasse von höheren Angestellten
hin ist ein solcher Versuch mit Bausteinen im Interesse des Kapitalismus.
Diese Entwicklung ist zunächst von außen her bedingt. Umfang und
Organisation moderner kapitalistischer Unternehmungen haben eine
eigentliche Industriebürokratie nötig gemacht, welche ihre Macht
notfalls auch gegen die eigentlichen Besifeer, die Aktionäre, auszuüben
imstande ist und dabei oft auch die Möglichkeit hat, direkt in die Besifeer-
klasse hinüberzuwechseln. Aber nicht nur äußere Notwendigkeiten
haben dieser Systemverschiebung zum Leben verholfen. Auch in seinen
geistigen Auswirkungen kann das veränderte System dem Kapitalismus
als Werbe- und Hilfsmittel dienen. Es vergrößert einerseits die Macht
der Anonymität und damit sowohl die Minderwertigkeitsgefühle der
Arbeiterschaft als auch deren eigentliche Vermassung und
Selbstentfremdung. Die Auseinandersefeung zwischen der Arbeiterschaft einerseits

und den alten herrschenden Besifeern der Produktionsmittel andererseits

war immerhin noch eine Auseinandersefeung, wobei Angesicht

18



gegen Angesicht, sichtbarer Wille gegen sichtbaren Willen stand. Mit
anonymen Gewalten aber gibt es keine eigentliche menschliche
Auseinandersetzung. Gegen sie kämpfen heißt gegen den Drachen kämpfen,
dem für jedes abgehauene Glied mindestens deren drei nachwachsen.
Andererseits wird durch diese Systemverschiebung die in der Arbeiterschaft

immer keimhaft vorhandene Verbürgerlichungstendenz erheblich
verstärkt. Wenn man beobachten kann, wie die Macht eines — vielleicht
selber als Arbeiterkind geborenen — höheren Angestellten größer und
größer wird, dann erwacht der alte Traum vom individuellen sozialen
Aufstieg und damit die Billigung des kapitalistischen Systems als solchen.
Ist das aber erreicht, dann ist für eine Epoche die Bedrohung des
Kapitalismus vom Sozialismus her überwunden, es bleibt freilich die
Bedrohung durch seine eigene Unfähigkeit, Weltprobleme zu lösen.

Der ehemalige Kommunist James Burnham hat diese Entwicklung
innerhalb des Kapitalismus als eigentliche «Managerial Revolution»
gekennzeichnet und in ihr die Gesellschaftsform der Zukunft gesehen, der
zuliebe er seinen Marxismus aufgegeben hat. Léon Blum vollends hat in
revisionistischem Aberglauben dieses «neue» System als Ubergangs-
ordnung vom Kapitalismus zum Sozialismus, als Entwicklung vom
kapitalistischen Privateigentum zum kapitalistischen Kollektiveigentum
bezeichnet. Die Verblendung solcher «Sozialisten», für die ein kollektiver
Kapitalismus schon ein Stück Sozialismus bedeutet, ist wohl nur daraus
zu erklären, daß ihnen der eigentliche, auf den größeren und freieren
Menschen hinzielende Wille des Sozialismus nie aufgegangen ist.

So wird wahrlich nicht nur die Revolution vor der Revolution,
sondern auch die Restauration vor den Ereignissen gemacht, die eine spätere

Geschichtsschreibung dann einmal Restauration nennt.
Die bange Frage, die uns nicht mehr losläßt, ist die, ob denn nur

der Kapitalismus seine Bausteine erprobe. Wo sind die heute wirksamen
sozialistischen Gesellschafts- und Produktionsformen? Die rein zahlenmäßig

weite Verbreitung des Genossenschaftswesens ist noch kein
zwingender Beweis für die Existenz solcher Bausteine. Genossenschaft ist erst
dann Genossenschaft, wenn sie einen neuen Lebensstil, ein neues Lebensgefühl

erzeugt. Nach solchen neue Lebensformen schaffenden Genossenschaften

suchen wir, wenn wir nach Bausteinen der wahren Revolution
Ausschau halten.

In diesem Sinne möchte ich unsere Leser von Zeit zu Zeit auf praktisch

versuchte «neue Wege» aufmerksam machen, auf Versuche also,
die Revolution vor der Revolution zu gestalten, die neue Gesellschaft
schon inmitten der alten vorzubereiten. Solche praktische Versuche müssen

als das genommen werden, was sie sind, als Bausteine, nicht als
fertige Gebäude oder gar Modelle, die man kopieren müßte.

Ein solcher Versuch ist das Experiment Boimondau.
Es handelt sich hierbei um die von Marcel Barbu in Valence gegründete

Uhrenschalenfabrik (Boimondau Abkürzung von boîtiers de

19



montres du Dauphiné). Das Unternehmen, welches weder Privatunternehmen

noch Genossenschaft im herkömmlichen Sinne ist, beschreitet
neue Wege in der Organisation wie in der Güterverteilung. An erster
Stelle steht jedoch das Suchen nach einer tieferen Erfassung der menschlichen

Lebensmöglichkeit. Der Mensch, wie ihn diese Unternehmung im
Auge hat, ist nicht eine bezahlte Produktionskraft, sondern ein ganzer
Mensch. Das Unternehmen selbst ist nicht ein einfaches Produktionszentrum,

sondern ein Zentrum des Gesamtlebens aller daran Beteiligten.
Eine solche Vision in bezug auf den Menschen wie auch auf das
Unternehmen ist geeignet, die kapitalistische Profitordnung zu sprengen.

Der Versuch hat im Jahre 1941 begonnen. M. Barbu, der aus eigenem

Erleben sowohl das proletarische Schicksal als auch die Sorgen des

selbständigen Gewerbetreibenden kannte, begann damals mit wenigen
Arbeitern ein Unternehmen, dessen besondere Art dazu helfen sollte,
die bedrängenden sozialen Nöte zu lösen. Dabei war den Gründern
bewußt, daß «jede Lösung, die nur auf die Verteilung von Reichtümern
hinzielt, früher oder später scheitern muß; nötig ist, eine Gemeinschaft
für Menschen zu finden», das heißt für Menschen als ganze. Ein Jahr
später beschlossen die etwa 120 Arbeiter Barbus, auf dessen Anregung,
die Produktionsmittel in Gemeinbesife zu nehmen, Frauen und Kinder
in die Entlöhnung einzubeziehen und eine durch eine gemeinsame Moral
zusammengeschlossene Lebensgemeinschaft zu bilden. Die offene
Ablehnung gegenüber der deutschen Besefeungsmacht und der Vichy-Re-
gierung brachte der Gemeinschaft bis 1945 schwere Leiden, die auch

unter der Regierung de Gaulle weitergingen. Die Gemeinschaft hat
aber die Zerstreuung ins Maquis, Illegalität und Blutopfer überstanden
und sich nach dem Waffenstillstand als Communauté de Travail konstituiert.

Das ist ein schwer übersefebares Wort. Denn travail heißt hier
eben nicht Arbeit im herkömmlichen Sinne, sondern heißt Arbeit als

Inbegriff aller sinnvollen menschlichen Tätigkeit, heißt soviel wie
menschliches Leben.

Dadurch, daß der Gründer dem Unternehmen seine Fabrik und sein
Landgut zur Verfügung stellte, mit der Bedingung, daß sie ihm auf
Begehren hin zurückerstattet werden müssen, ist es dem jungen Unternehmen

erspart geblieben, mit einer Schuldenlast beginnen zu müssen.
Die revolutionäre Auffassung der Produktionsgemeinschaft zeigt

sich darin, daß die Gemeinschaft als rechtliche und physische Persönlichkeit

erklärt wird. Sie allein besifet die Produktionsmittel. Die Glieder
der Gemeinschaft besifeen als solche keine einzelnen Anteile. Die
Gesamtheit besifet alles und sorgt für alles. Zu dieser Gesamtheit gehört
nicht nur die Belegschaft der Fabrik, sondern auch deren Familienglieder
sowie die Arbeitsveteranen. Dieser Versuch einer neuen Gemeinschaft
ist nicht als Kolchosenversuch auf konzentriertem Raum unternommen
worden, sondern in einer Stadt, wo die einzelnen Familien räumlich
getrennt ihren eigenen Haushalt führen.

20



Die Gesamtgemeinschaft, welche, da ihre Verhältnisse jederzeit
überschaubar sein sollen, auf maximal 120 Familien beschränkt ist, ist
in Quartiergruppen von fünf bis sechs einander am nächsten wohnenden
Familien eingeteilt. Der für eine solche Gruppe verantwortliche
Quartierchef hat dafür zu sorgen, daß innerhalb seiner Gruppe das
Gemeinschaftsleben in allen menschlichen Beziehungen gepflegt und vertieft
werde. Wöchentliche Zusammenkünfte in den Wohnungen der einzelnen

Familien dienen diesem Zweck. Der Rat dieser Gruppenchefs, der
mindestens einmal monatlich zusammentritt, bildet das Bindeglied
zwischen den einzelnen Mitgliedern und dem Chef der Gesamtgemeinschaft.

Parallel zu dieser Organisation des sozialen Lebens geht die der
eigentlichen Produktionsgemeinschaft, die in Equipen und diese umfassende

größere Sektionen eingeteilt ist.
Ein eigener Gerichtshof aus sieben Personen ordnet die internen

Konflikte der Genossen. Grundlage für die Rechtsprechung ist die
gemeinsame moralische Regel, die alle in die Genossenschaft Eintretenden

als verpflichtend anerkennen, der gesunde Sinn des Richters und
die genaue Kenntnis der zu beurteilenden Menschen. Ein eigentlicher
Rechtskodex besteht nicht, und es wird ausdrücklich betont, es sei kein
Schaden, wenn im gleichen Fall zweimal verschieden geurteilt werde,
denn nicht «Fälle» verlangen ihr Recht, sondern Menschen.

Die sieben Richter zusammen mit den Chefs des Handelsdienstes,
des industriellen, sozialen und landwirtschaftlichen Dienstzweiges (von
denen einer aber schon dem Gericht angehört) bilden den Generalrat,
welcher die Ausführung aller getroffenen Entscheidungen überwacht.

Der eigentliche Chef der Gesamtgemeinschaft hat die absolute
Exekutivgewalt und kann sich auch einer Entscheidung des Generalrates
widersefeen, kann selbst hingegen von der Generalversammlung aller
Mitglieder abberufen werden.

Für die Entscheidungen des Gerichtes wie der Generalversammlung
gilt das System der absoluten Einstimmigkeit. Hierüber schreibt der
Gründer, das Prinzip sei leicht anzuwenden «in einer Welt, wo es keine
Interessengegensäfee mehr gibt. Das gemeinschaftliche Leben schafft ein
Klima, welches die einstimmige Entscheidung erleichtert. Die Menschen
durch das Mittel der Furcht zu Gehorsam zwingen, heißt über Sklaven
regieren, das ist wohl leichter, aber weniger dauerhaft. Das hieße
überhaupt, das Ziel aller Organisation, den Menschen, völlig aus den Augen
verlieren.»

Der Zugang zu den verschiedenen Graden von besonderer
Verantwortlichkeit ist allen Mitgliedern frei, jedoch an die Bedingung des
«doppelten Zutrauens» geknüpft. Dadurch, daß alle mit einem Grad von
Verantwortung Betrauten von den Inhabern des höheren Grades
vorgeschlagen und denen des unteren Grades gewählt werden müssen, soll
verhindert werden, daß Leute zu verantwortlichen Stellungen gelangen,

21



welche entweder durch autoritatives Auftreten gegen Untergebene bei
Vorgesefeten, oder durch wilde Demagogie gegen Vorgesefete sich bei
Untergebenen einseitiges Vertrauen erschleichen.

Revolutionär ist auch die Auffassung von Lohn und Verdienst. Lohnarbeit

gilt als abgeschafft, und an ihre Stelle ist die Entlöhnung nach dem
«menschlichen Wert» getreten. Nach einem recht komplizierten
Verfahren wird dieser ermittelt. Nach Abzug der für den eigentlichen
Betrieb nötigen Kosten, einer recht weiten Marge für Reserven und
Anschaffungen sowie der für soziale Hilfe bei Krankheit und Invalidität
und die Bezahlung der Kandidatenlöhne nötigen Mittel wird der übrige
Gewinn an die Mitglieder nach folgenden Grundsäfeen verteilt:

Zunächst sind die produzierenden Mitglieder entsprechend der
Bedeutung ihres Berufs für den Gesamtbetrieb in eine Skala eingereiht,
die von etwa 30 bis 180 geht. Die Ziffer eines Elektrikers zum Beispiel
betrug im Januar 1946 50, die des Chefs der Handelsabteilung 110,
die des Chefs der Gesamtgemeinschaft 180. Mit dieser Berufszahl wird
wöchentlich die Note multipliziert, die der Mann für die Erfüllung seiner

Berufspflicht erhält. Er gibt sich diese Note selber, während seine
Mitarbeiter sie abändern können. Die Normalnote ist 20, so daß der
erwähnte Elektriker auf die Punktzahl 1000, der Chef der Handelsabteilung

auf 2200 und der Leiter auf 3600 kommt.
Sodann wird der «soziale Wert» des Arbeiters zur zweiten Grundlage

der Entlöhnung gemacht. Hierbei wird alles berücksichtigt, was der
Mann außer seiner Berufsarbeit sonst noch in die Lebensgemeinschaft
hineinbringt, Humor, musikalische Begabung, Besuch von Bildungskursen,

Ausgleichsarbeit in der Landwirtschaft, Kameradschaft usw. Die
hierfür ermittelten Punkte werden gesondert zusammengezählt, so daß
der erwähnte Elektriker nochmals 617, der Chef der Handelsabteilung
weitere 676 und der Leiter nochmals 3732 Punkte erhielten.

Nachdem auf diesen beiden Wegen die Gesamtpunktzahl ermittelt
ist, wird das zur Verteilung bestimmte Kapital durch diese Punktzahl
dividiert. Im Januar 1946 ergab diese Rechnung die Zahl 4,90. Mit
dieser Zahl werden dann die für jeden Arbeiter errechneten Punkte
multipliziert, so daß der Elektriker auf einen Verdienst von 7923 Fr.,
der Chef der Handelsabteilung auf einen solchen von 14 092 Fr., der
Leiter auf einen Verdienst von 35 927 Fr. kam.

Ist damit schon ein beträchtliches Lohnniveau erreicht, so kommt noch
eine dritte Grundlage der Entlöhnung hinzu, nämlich die der Ehefrauen
und Kinder. Entsprechend der erwähnten Definition von «Arbeit» gilt
die Arbeit im Haushalt und die Erziehung von Kindern als eine ebenfalls

für die Gesamtgemeinschaft geleistete Arbeit. Für die Entlohnung
der Ehefrauen wird der Wert ihrer Hausarbeit einerseits und der allenfalls

noch geleisteten sozialen Arbeit andererseits eingeschäfet. Weiter
wird pro Kind eine individuelle Quote festgelegt. Während der ledige
Elektriker so bei seinem oben erwähnten Einkommen blieb, erhielt der

22



Chef der Handelsabteilung für seine Frau und drei Kinder weitere
7612 Fr., der Leiter für seine Frau und acht Kinder weitere 14 744 Fr.

Die Ermittlung der Punktzahlen für den «menschlichen Wert» ist
gewiß ein sehr schwieriges und problematisches Unterfangen. Dieses
System soll dahin führen, daß jedes Glied der Gemeinschaft an seinen
menschlichen Fähigkeiten weiterarbeitet, kann es doch unter Umständen
durch diese seinen rein beruflichen Verdienst verdoppeln. Zugleich
besteht auch der Anreiz zu vermehrter Produktion, da ja nicht nur die
Punktzahl, sondern auch die Gewinnmarge für den Lohn maßgebend ist.

Bemerkenswert ist, daß die von diesem nicht mehr dem reinen Profit
dienenden Unternehmen ausbezahlten Löhne die sonst üblichen Fabriklöhne

um das Doppelte bis Dreifache übersteigen. Dabei wurde die für
Kurse verwendete Zeit an der effektiven Fabrikarbeit abgespart.
Bemerkenswerter aber ist noch die Tatsache, daß hier versucht worden ist,
die theoretische Definition von Arbeit als gesamtmenschliche Leistung
praktisch auszuwerten. Dadurch ist nicht zulefet der Arbeit der Frau in
Haushalt und Familie eine ihr in der kapitalistischen Ordnung versagte
Anerkennung zuteil geworden.

Auch die geistigen Grundlagen und Ziele der Gemeinschaft rütteln
an den Fundamenten der kapitalistischen Ordnung. Der Gründer der
Gemeinschaft ist von der Beobachtung ausgegangen, daß in der
gegenwärtigen Gesellschaft moralische Maximalgrundsäfee gelten, die in der
Praxis stets unterboten werden. Er fordert für seine neue Gemeinschaft
umgekehrt eine Minimalmoral, die dann von den einzelnen Genossen
privat überboten werden soll. Die nach einem doppelten Noviziat von
insgesamt eineinviertel Jahren in die Gemeinschaft Eintretenden
verpflichten sich, einen politischen und religiösen Standpunkt einzunehmen,
ihn zu pflegen und zu vertiefen, und gleichzeitig den Standpunkten
anderer Genossen mit Achtung zu begegnen. Als Minimalgebote gelten:
Nicht töten, nicht stehlen, nicht lügen, Versprechungen halten, arbeiten,
den Nächsten lieben, die menschliche Person und ihre Freiheit respektieren,

überall, und zuerst bei sich selbst, gegen die zur Verminderung
der menschlichen Qualität führenden Laster kämpfen.

Daß eine Gemeinschaft dem Einzelnen nicht nur gewisse
Standpunkte verbietet oder vorschreibt, oder ihn gar zur bequemen Stand-
punktlosigkeit des «gelben» Arbeiters verpflichtet, ist eine revolutionäre
Tat. Während der anfangs erwähnte Manager-Kapitalismus die
Anonymität und Vermassung verstärkt, wird hier ein System gesucht und
erprobt, in welchem der Mensch zur größeren Menschlichkeit reifen
kann.

Es ist sicher, daß ein solches Unternehmen, solange es vereinzelt
bleibt, großen Schwierigkeiten zu begegnen hat. Ebenso sicher ist aber
auch, daß ein Versuch, wie der von Valence, nirgends ohne weiteres
kopiert werden kann.

In einer vom Gründer skizzierten Gesefeesvorlage wird darum nur

23



die Möglichkeit gefordert, daß alle diejenigen Franzosen, die den
Wunsch nach einer solchen Gemeinschaftsform haben, die Mittel zu
ihrer Verwirklichung erhalten sollen. Die Gesefeesvorlage sieht vor, daß
jedes Privatunternehmen in eine solche Gemeinschaft umgewandelt werden

kann, sofern 80 Prozent der Arbeiter dieses wünschen.
Das Experiment hat sich bisher bewährt; die Gemeinschaft hat auch

die größte Krise, das Ausscheiden ihres Gründers im Jahre 1947,
überstanden. Ob sie weiterhin bestehen wird, hängt von verschiedenen
Faktoren ab. Die Uhrenschalenfabrikation hat seit Gründung der Genossenschaft

noch keine wirtschaftliche Krise überstehen müssen. Auch könnte
eine Zeit mit vermehrten Soziallasten — wenn einmal eine größere Zahl
von Veteranen und Kindern zu unterhalten sein wird, als dies bei einem
jungen Unternehmen der Fall ist - leicht kritisch werden.

Im Innern der Organisation selber liegen gewiß auch Gefahrenmomente.

Wir denken an die starke Abhängigkeit vom jeweiligen Leiter,

auf dessen Persönlichkeit es sehr viel ankommt. Wir denken auch

an das zweischneidige Schwert des Einstimmigkeitsprinzips, welches
unter Umständen jede Aktivität verhindern kann. Alldem gegenüber
bleibt wohl das wirksamste Heilmittel, daß die Gründungsakte der
Genossenschaft ausdrücklich die Revisionsmöglichkeit aller Bestimmungen
vorsieht. Neu eintretenden Verhältnissen steht die Genossenschaft somit
nicht mit gebundenen Händen gegenüber.

Das Experiment erinnert stark an klösterliche Gründungen zu
Beginn des Mittelalters. Noviziat, Chef, Regel und Arbeitsprinzip begegnen

uns da wie dort. Auch Spuren von Fouriers Organisationen mögen
hier nachwirken, sind jedoch hier nicht Utopie geblieben, sondern
Wirklichkeit geworden. Die Erinnerung an klösterliche ~ Lebensformen
bedeutet in diesem Zusammenhang etwas sehr Positives, denn im
beginnenden Mittelalter waren diese Formen eben auch revolutionäre
Formen und Bausteine einer kommenden Zeit. Hier wird nun ein ähnlicher
Gedanke in die industrialisierte Epoche übertragen.

Die Erfassung der Arbeit in ihrem weitesten Sinn will zur Erlösung
von der durch die fortschreitende Arbeitsteilung zur stumpfsinnigen
Fron gewordenen Lohnerwerbsarbeit führen. Die neue Gemeinschaftsform

baut sich einem Damme gleich zwischen die zermalmende
Staatsallmacht auf der einen und die schlammige Atomisierung der Gesellschaft

in reine Interessenklüngel auf der anderen Seite. Die zentrale
Stellung des Menschen in Arbeit und Gemeinschaft schließlich bildet
wohl den störendsten Fremdkörper innerhalb der kapitalistischen
Wirtschaftsordnung, vielleicht auch das keimfähigste Samenkorn des
Kommenden!

Das Unternehmen Boimondau ist nicht der einzige Baustein einer
neuen inmitten einer zerbrechenden Zeit. Daß eben nicht nur die
Restauration ihre Mauern baut, ihren «gezähmten Kapitalismus», ihr Ma-
nagertum, ihre die Unselbständigkeit vermehrende Wohltätigkeits-

24



fabrik, sondern daß auch die geistige Revolution für die Befreiung und
Selbständigkeit, für das Wachsen und Reifen des arbeitenden Menschen
Vorarbeit leistet, ist verheißungsvoll. Der bleibende Wert solcher
revolutionärer Versuche besteht, auch wenn manches am Versuch selber
mißlingen, anderes verändert werden sollte, in dem neuen Verständnis,
Gefühl und Stil des Lebens. Die Versuche selbst sind die Bausteine, meist
wenig beachtete und von fremder Umwelt mit Schweigen zugeschüttete
Bausteine, die geistigen Auswirkungen und Erfahrungen aber sind
Samenkörner. Bruno Balsdieit.

Die Erhebung Asiens

Im Jahre 1919 verfaßten 33 koreanische Gelehrte in ohnmächtiger
Auflehnung gegen die japanische Unterdrückung eine Unabhängigkeitserklärung,

die in jeder Stadt und in jedem Dorf des Landes verlesen
werden sollte. Sie begründeten ihre Forderungen mit dem Grundsafe der
Selbstbestimmung, den Präsident Wilson verkündet hatte:

«Unser Kampf ist der Weckruf für 400 Millionen Chinesen.
China wird sich den Koreanern anschließen. Auch Indien wird sich
erheben. Unsere Bewegung ist eine Weltbewegung, und sie wird
wachsen.»

Für die offene Herausforderung der japanischen Herrschaft, die mit
dieser Unabhängigkeitserklärung einherging, wurden an einem Tag
7000 Koreaner hingerichtet und 50 000 ins Gefängnis geworfen. Aber
die Unabhängigkeitsforderung der asiatischen Völker war in die Welt
hinausgerufen worden.

Nachdem heutzutage alle Revolten in Asien ohne weiteres den
Intrigen der Sowjetführer in die Schuhe geschoben werden, lohnt es sich,
die Geschichte dieser Befreiungsbewegung näher anzusehen und sich zu
vergegenwärtigen, wie sehr die asiatischen Führer im amerikanischen
Unabhängigkeitskrieg ihr Vorbild sehen. Sie fühlen, daß sie, in
asiatischer Zeitrechnung, dort angelangt sind, wo die Amerikaner zur Zeit
der «Bosten Teaparty» standen. «Die Erhebung Asiens» («The Revolt of
Asia», John Day Coy. 1947, Gollancz 1948) von Robert Payne gibt
einen Überblick über die verschiedenen Befreiungsbewegungen, die sich
überall in Asien, in Indien, China, Indo-China, Burma, Malaya, Korea
und den Philippinen, und — last but not least — Indonesien, abzeichnen.

Als «Times»-Korrespondent in China (1942) und später als Professor

der englischen Literatur an der Universität in Kunming gewann
Payne einen gründlichen Einblick in fernöstliche Verhältnisse und
versucht in diesem Buch, die Bestrebungen in den verschiedenen Ländern
darzustellen.

25


	Bausteine

